

نشارات دانشگاه مشهد ، شمارهٔ ۸.



بالوس يدملال لدين المنيا

بام کاری: د کرغلائین اهریمی یا

چاپخانهٔ دانشگاه مشهد



انتشارات دانشگاه مشهد ، شمارهٔ ۸.



فألبيث

مُؤكِرُللتِيْجِنِبْكِ

تعالم القاضحة

سَيَنَ عَالِاللَّهُ مِن لِتَسْتِيًّا فِي اللَّهُ مِن اللّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّالِي اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّالِي الللَّهُ مِن الللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللّ



ربتنااغفر لَنا و لإخوانناالله ين سبَقونا بِالإيمان ولا تَجعُ على في قُلوبنا غِللاً لِللّذين آمَنهُوا رَبِّنا رَبِّنا رَافِك رَوِّف رَحيم

مشخصات كتاب:

**نام كتاب:** شرح فصوص الحكم

**مۇلف:** مۇيدالدىن جىنىدى

تعليق وتصحيح: سيدجلال الدين اشتياني

مقدمه : دكتر غلامحسين ابراهيمي ديناني

ناشر: مؤسسة چاپ وانتشارات دانشكاه مشهد

چاپ وصحافی: جابخانهٔ دانشکاه مشهد

تاریخ انتشار : نروردین ۱۳۹۱

حق چاپ محفوظ است :



# فهرست فصوص

| پنجتاچهلوهشت | مقدمه                            |
|--------------|----------------------------------|
| ٣            | شرح خطبةكتاب                     |
| 178          | فص حكمة الهيه في كلمة آدمية      |
| ۲۱.          | فص حكمة نفثية في كلمة شيثية      |
| 777          | فص حكمة سبوحيه في كلمة نوحيه     |
| <b>TIV</b>   | فص حكمة قدوسيه في كلمة ادريسيه   |
| 788          | فص حكمة مهمية فىكلمة ابراهيميه   |
| <b>77.</b>   | فص حكمة حقيه في كلمة اسحاقيه     |
| 444          | فص حكمة عليه في كلمة اسماعيليه   |
| 417          | فص حكمة روحيه في كلمة يعقوبيه    |
| 1.1          | فص حكمة نوريه في كلمة يوسفيه     |
| .73          | فص حكمة احديه في كلمة هوديه      |
| 733          | فص حكمة فتوحيه في كلمة صالحيه    |
| 801          | فص حكمة قلبيه في كلمة شعيبيه     |
| 773          | فص حكمة ملكيه في كلمة لوطيه      |
| 143          | فص حكمة قدريه في كلمة عزيريه     |
| <b>{</b> 90  | فص حكمة نبويه في كلمة عيسويه     |
| 070          | فص حكمة رحمانيه في كلمة سليمانيه |
| 0{{          | فص حكمة وجوديه فىكلمة داوديه     |
| 009          | فص حكمة نفسيه في كلمة يونسيه     |

فص حكمة فرديه فيكلمة محمديه

چهار

فهرست مطالب

779



#### مقدمه

شاید اغراق نباشد اگرگفته شود شیخ اکبرمحیالدین عربی یکی از برجسته ترین چهره هائی است که درسیر معرفت عقلی و تطور عرفان اسلامی نقش بزرگی رابعهده داشته است. کسانی که باتاریخ تفکر عقلی دراسلام کشنائی دارند چگونگی تأثیر این متفکر نامدار وعارف بلندپایه را درپیشرفت عرفان نظری ومعرفت عقلی بخوبی می شناسند درمیان همه ی حکمای الهی که پساز محی الدین پا به عرصه ی هستی گذاشته و دراقیانوس بی کران عرفان و حکمت اسلامی غوطه ور شده اند کمترکسی را میتوان یافت که بطور کلی از امواج خروشان اندیشه های وی برکنار مانده باشد. عنصر تعلیمات و ریشه ی اندیشه های این عارف عالی مقام دراصل اساسی و مسأله ی بنیادی و حدت و جود نهفته است.

محیالدین عربی اگرچه بنیانگذار مکتب وحدت وجود نمیباشد ولی بدون هیچگونه تردید وی یکی از پیشگامان پرخروش وپرجنب وجوش این مکتب بشمار می آید عارف معروف عبدالرحمان جامی که خود یکی از پیروان مکتب محیالدین وشارح برخی از آثار وی میباشد این عارف بلندپایه را پیشوای پیروان راه شهود ورهبر سالیکان طریقه ی وحدت وجود بشمار آورده است جامی درمقدمهی کتاب نقدالنصوص که درشرح کتاب نقش الفصوص محیالدین برشتهی تحریر در آورده است پساز حمد وثنای الهی و درود بر حضرت ختمی مرتبت (ص) سخن خودرا دربارهی اوصاف شیخ اکبر بااین عبارت آغاز می نماید: (شیخ کامل مکمل قدوة ـــ

القائلین بوحدة الوجود واسوةالفائزین بشهودالحق فی کل موجود امام العارفین قطباالموحدین محیالحق والماة والدین محمدابن علیالعربی قدس الله تعالی سره واعلی ذکره ۰۰۰) همانگونه که دراین عبارت مشاهده می شود جامی باهمه ی اخلاص وارادتی که نسبت به محیاللدین ابراز داشته به هیچ وجه اورا بنیانگذار مکتب وحدت وجود نشناخته است زیرا مسأله ی وحدت وجود مسأله ای نیست که بتوان درباره ی تاریخ پیدایش آن باسانی سخن گفته این مسأله که روح عرفان وجوهر تصوف بشمار می آید به یک زمان خاص ودوره ی معین اختصاص نداشته ویک شخص مخصوص یاگروهی ممتاز رانیز نمی توان بنیانگذار آن بشمار ویک شخص مخصوص یاگروهی ممتاز رانیز نمی توان بنیانگذار آن بشمار نشیب وفرازهائی داشته واز پیچ وخم هائی عبور کرده است و حقیقت عرفان نیزمانند هر حقیقت دیگر در مسیر صعب العبور تاریخ جلوه های عرفان نیزمانند هر حقیقت دیگر در مسیر صعب العبور تاریخ جلوه های عرفان نیزمانند هر حقیقت دیگر در مسیر صعب العبور تاریخ جلوه های

این مسأله هم بدیهی وهم طبیعی است که گفته می شود ظهور یك حقیقت درجهان همواره باظرف ظهور خویش متناسب می باشد ، سخن جنید بغدادی روشنگر همین مسأله بشمار می آید آنجا که می گوید: «لون الماءلون الآناء» یعنی رنگ آب راباید دررنگ ظرف آن جستجونمود تفاوت زمان ظهور پیفمبران واختلافی که احیانا در تعلیمات آن بزرگواران دیده می شود می تواند شاهد صدق این مدعا باشد شاید کسانی بااید اندیشه به مخالفت برخاسته و بگویند تفاوتی که در زمان پیغمبران وجود دارد واختلافی که احیانا در تعلیمات آن بزرگواران دیده می شود تنها نوعی تفاوت در شریعت بشمار می آید و تفاوت در شریعت را به هیچ وجه نباید با آنچه آن را صورتهای مختلف طریقت یا معرفت باطنی می نامند یکی دانست ، اگر این سخن بعنوان یك اشكال مطرح شود پاسخ آن این یکی دانست ، اگر این سخن بعنوان یك اشكال مطرح شود پاسخ آن این است که گفته می شود پیش از وفات خاتم پیغمبران (ص) باب آسمان

<sup>(</sup>۱) مقدمهٔ کتاب نقدالنصوص

مسدود نبود وحقایق الهی ازمجرای وحی آسمانی برقاوب پاك ومقدس انبیاء (ع) نازل میگشت وجود مقدس هریك ازپیفمبران همانندآسیائی بودكه ازطریق جاری شدن نهروحی چرخ آن بهگردش درمیآمد وحقایق آسمانی را بعنوان مائدهای الهی مطابق هاضمهی ادراك مردم نرم وآماده می ساخت مردم نیز براساس استعداد وبهاندازهی نیازهای مادی ومعنوی خود ازاین خوان گسترده استفاده می کردند .

آسان بودن درك حضور ييقمبران وبهرهمند شدن ازوجود آنان هیچگونه مجالی برای ایجاد تفرقه وبروز تفاوت میان شریعت وطریقت باقی نمی گذاشت به همین جهت است که درزمان حیات رسول اکرم (ص) ازتفاوت میان شریعت وطریقت یاظاهر وباطن هیچگونه سخن به میان نمیآمد دلیل این امرچیزی جزاین نیست که شخص پیغمبر (ص) هم ولتی مطلق است وهم نبی خاتم، نبوت پیفمبر (ص) ظهورولات وی بشمارمی آمد همانگونه که ولایت آن بزرگوار باطن نبوت وی میباشد . این انسان کامل كهكُوْن جامع وآئينه ي تمام نماي صفات جمال وجلال خداوند است هم رهبر طریقت است وهم پیشوای شریعت ، بهاین ترتیب معلوم میشود كسانيكه بهمنبع وحي نزدبك بوده وصحبت ييقمبر را درك ميكردند بههيچ وجه نيازمند نبودند ميان ظاهر وباطن تفاوت قائل شده ومسألهى شریعت وطریقت را مطرح نمایند. بههمین جهت است که می بینیم در طول مدت تقریباً دوقرن که از هجرت رسول اکرم (ع) می گذشت همانگونه که از زاویه وخانقاه سخن بمیان نمی آمد از فقه رسمی ومکتبهای منظم چهارگانه نیز کمتر سخن گفته میشد ازوقتی فقه بعنوان یك مكتب رسمی درشكل شريعت نظام يافت عرفان ياتصوف نيزچونان يك عنصرباطني درگوشه و کنار جامعه ی اسلامی حرکت خودرا آغازنمود. باید توجهداشت که پیداش عرفان دراسلام به هیچ وجه نباید با باعنصر پیگانه بشمار آید زيرا معرفت خداوند ازطريق تزكيهي نفس وتصفيهي باطن امرى است که هم درآیات شریفهی فرآن وهم دراحادیث مورد تأکید وتوصیه قرار كر فته است. داستان حضرت خضر وموسی (ع) و رویدادهائی که درمدت مصاحبت این دوبزرگوار بایگدیگر بوقوع پیوست یکیازوقایع اسرارانگیز درقرآن مجید بشمارمیآید درمدتی که حضرت موسی(ع) همراه باحضرت خضر (ع) به سیروسفر خود ادامه میداد سه رویداد مرموز بوقوی پیوست که وی ازدرك اسرار آنها ناتوان مانده بود بههمین جهت هربار که یکی ازآن وقایع اتفاق میافتاد حضرت موسی (ع) مصاحب خودرا مورد سئوال قرارداده واز اسرار آن واقعه جویا میشد آنچه میان حضرت موسی (ع) ومصاحب وی اتفاق افتاده از رازی بزرگ حکایت حضرت موسی (ع) ومصاحب وی اتفاق افتاده از رازی بزرگ حکایت میکند که دست یافتن به آن جزاز طریق صاحب راز امکان پذیرنمی باشد باتوجه به آنچه دراین رویداد آمده به آسانی می توان گفت مسأله ی ظاهر وباطن یاشریعت وطریقت ازمتن قرآن مجید نشأت گرفته وریشه ی آن ازهمان آغاز موجود بوده است .

ولی دراین موضوع نیز نمی توان تردید رواداشت که مساله ی معرفت باطنی یا تصوف مانند هر مساله ی دیگری هم آهنگ باسیر حوادث تاریخی از آسیب تحولات مصون نمانده و همواره نوعی دگرگونی را بخودپذیرفته است درباره ی انواع تحولات که درعرفان و تصوف بعمل آمده سخن بسیار گفته شده است که این مقدمه نه مجال ورود در آن مباحث رادارد ونه گنجایش آن را بدرمیان همه ی تحولات و دگرگونی ها که درباب معرفت باطنی بعمل آمده مواردی و جود دارد که هریك از آنها می تواند نقطه ی عطفی در تاریخ تصوف و عرفان بشمار آید. ظهور شیخ اکبر محی الدیس عربی در صحنه ی حکمت و معرفت باطنی یکی از مواردی است که بدون عربی در صحنه ی حکمت و معرفت باطنی یکی از مواردی است که بدون عربی در صحنه ی حکمت و معرفت باطنی عطفی در تاریخ تصوف و عرفان بشمار آورد .

# (لریشهی اندیشههای ابن عربی))

كسانىكه پيدايش اموراين جهان راتنها با جريان تاريخ توجيه

مینمایند برای پیداکردن ریشه ی پدیده ها ناچار درتاریخ به جستجو می پردازند . جای هیچگونه تردید نیست که پیدایش مکتب پویا و پربار محی الدین عربی یك پدیده ی بزرك تاریخی بشمار می آید زیرا پساز شیوع و گسترش این مکتب درمحیط عرفان و فلسفه ی اسلامی کمتر حکیم یاعارفی را می توان یافت که به نوعی از انواع از آثار آن بهره مند نشده باشد برخی از پژوهندگان که سالهای متمادی درمورد آثار محی الدین به بررسی و پژوهش پرداخته و خودرا در این باب صاحب رأی و نظر می دانند کوشش بسیار کرده اند تا ریشه اندیشه های این عارف بزرگ را در گفته ها و نوشته های عرفای پیش از وی بدست آورند .

محقق نامدار اسپانیائی آسین پالا سیوساکه بسیاری ازسالهای عمرخود را به تحقیق وبررسی درآثارهم وطن خود محیالدین عربی اختصاص داده است عقیده ای ابراز داشته که براساس آن گفته می شود: در قرن چهارم میلادی در کشوراسپانیانوعی عرفان بنام عرفان پریسیلین ۲ رواج داشته که اصول آن در مکتب عرفانی ابن مستره موجود است اصول تعلیمات ابن مسره بوسیله ی شاگردان وپیروان وی ادامه پیدا کرده و محی الدین عربی از جمله کسانی است که سخت تحت تأثیر این تعلیمات قرار گرفته است. پیش از این که درباره ی صحت وسقم این نظریه در اینجا هرگونه بحث و گفتگوئی بعمل آید یك مسأله در خور دقت و تأمل بسیار است.

Tن مسأله عبارت از این است که در مورد پیدا کردن ریشه ی اندیشه ها باید میان اندیشه ی عرفانی که از مواجید قلبی نشأت می گیرد و اندیشه های غیر عرفانی که تنها محصول تفکر و تجربه است تفاوت قائل شد زیسرا شخص عارف هنگامی که مراحل سلوك راطی کرده و به مقام کمال می رسد حقایقی را می باید که نه در بستر زمان می گنجد و نه در ظرف مکان اینگونه

Asin Palacios (1)

Priscillien (۲) تاریخ فلسفهٔ اسلامی: هانری کربن ، ترجمهٔ اسدالله مبشری

حقائق را بهیچ وجه نمی توان ازطریق بررسی وجستجو در تاریخ بدست آورد عارف كامل كسى استكه حقابق را ازطريق مكاشفه وشهود دريافت مى كند ودران راه خودرا نيازمند تعليمات بشرى نمى داند. آنچه يك عارف كامل را باتاریخ تفكر پیوند میدهد سبك سخن واسلوب بیان و بالأخره صورت بندى انديشههاى وي ميباشد كسانيكه درمورد ريشه بابی اندیشهها تاریخ گذشته را مورد بررسی قرارداده واساس هرگونه نظریه را درآن جستجو مینمایند باید بهاین مسأله توجه داشته باشند که آنچه می تواند اساس اندیشههای یك عارف در تاریخ بشمار آید حز بك نوع مشابهت درسبك سخن وصورت بندى درانديشه چيز ديگرى نمی باشد زیرا روح تفکر وجوهر اندیشهی یك عارف از حهانی نشأت می گیردکه در حوزهی پژوهشهای تاریخی نمی توان به آن دست بافت کسانی که باآثار محیالدین عربی آشنائی دارند بخوبی میدانند که این عارف بزرگ اقوال وآثار حکما وعرفای پیش ازخود را خوب میشناخته ونسبت به آنها احاطهی کامل داشته است کتاب فتوحات مکیه که از جهت حجم بزرگترین اثر وی بشمار می آید در حکسم بك دائر ةالمعارف است که همهی اصول عرفان را دربرمی گیرد این کتاب که در ٥٦٠ فصل تنظیم بافته ازجهت وسعت وگسترش درباب عرفان اسلامی کمنظیر و بیسابقه است محیالدین نسبت به عرفای بزرگ توجه کامل داشته و سخنان آنان را درآثار ونوشتههای خود فراوان ذکر کرده است از حمله كسانىكه درنظر محىالدين بيشكسوت شناخته شده واقوال وكلمات Tنان مورد استناد وی قرار گرفته است می توان اشخاص زیر را نامبر د:

۱\_ منصور حلاج<sup>۱</sup>

۲۔ بایزید بسطامی

۳۔ جَنید بغدادی

}۔ حکیم ترمذی

<sup>(</sup>١) فصل دوازدهم ازكتاب فصبوص الحكم

ہ۔ سسر سقطی ۲۔ ابوحامد غیرالی

محیالدین از آثار واندیشههای متکلمین نیزبخوبی آگاهبوده وبرخی از آنها را درنوشتههای خود آورده است رسائل اخوان الصفا وتعلیمات اسماعیلیه نیز ازنظروی پنهان نبوده است ، باتوجه به آنچه تاکنون در اینجا ذکرشد به روشنی معلوم می شود محیالدین ضمن اینکه نسبت به افکار و آثار معنوی گذشته احاطهی کامل داشته است خود بنیان گذار اسلوبی تازه وسبکی بدیع درعرفان اسلامی بشمار می آید درغرب اسلامی که منطقهی زادگاه محی الدین بشمار می آید تعدادی ازعرفا وحکمای معروف را می توان نام بردکه پیش ازوی صاحب رأی ونظر بوده وبرخی از آنان آثاری نیز از خود بجای گذاشته اند این اشخاص به ترتیب عبار تند از:

۱- ابن مسرّه محمد ابن عبدالله جبلی
 ۲- ابن حزم ابومحمدعلی ابن احمد قرطبی ظاهری
 ۳- ابن باجه ابوبکر محمدابن یحییابن صائع
 ۲- ابن السید ابومحمد عبدالله ابنمحمد
 ۵- ابن طفیل ابوبکر محمد ابن عبدالله الملك
 ۲- ابن رشد ابوالولید محمد ابناحمد

ابن طفیل که شاگرد برجسته ی ابن باجه بشمار می آید رساله ی معروف حی ابن یقظان را به رشتهٔ تحریر در آورده و آن را ازخود بیادگار گذاشته است این داستان که تحت عنوان «زنده ی بیدار» بزبان فارسی ترجمه شده است با آنچه دربرخی از آثار ابن سینا دیده می شود مشابهتهائی را نشان می دهد ، ابن رشد فیلسوفی معروف ومشائی مشرب است که در شرق و غرب بعنوان شارح کبیر ارسطو اشتهاریافته است شهرت می

<sup>(</sup>١)خيرالدين زركلي دركتاب الأعلام ابن باجه را باتشديد ضبط كرده است

این فیلسوف درجهان غرب کمتر ازشهرت وی درشرق نمیباشد یکیاز اتار معروف وی را باید کتاب تهافت التهافت نام برد این کتاب راابنرشد در رد کتاب تهافت الفلاسفه ی غیرالی برشته ی تحریر در آورده است و ردر گترین وبزرگترین فیلسوف درمغرب اسلامی تازمان محی الدین عربی کسی جز ابنرشد نمیباشد این فیلسوف دراندلس فلسفه را تاآن زمان باوج کمال خود رسانید ولی پس از ابنرشد دوره ی فلسفه نیز دراندلس پایان پذیرفت وباظهور مکتب محی الدین دوره ای جدید آغاز گشت خورشید اندیشههای این عارف اگرچه ازمفرب طلوع کرد ولی چیزی نگذشت که گزینش مبتنی برتاریخ یا حوالت تاریخی یك سخن معتبر وقابل اعتماد شناخته شود باید گفت زمان زندگی محی الدین زمانی است که فلسفه ی شناخته شود باید گفت زمان زندگی محی الدین زمانی است که فلسفه ی برای رشد آن فراهم می گردد این تحول بزرگ که مقتضای حوالت تاریخ در قرن ششم بشمار می آید دریك ملاقات تاریخی که مینان ابنرشد و در قرن ششم بشمار می آید دریك ملاقات تاریخی که مینان ابنرشد و محی الدین بوقوع پیوست آشکار می گردد .

ماجرای این ملاقات وشرح چگونگی آن را خود محیالدین درکتاب فتوحات مکیله باین ترتیب آورده است: روزی در قرطبه بخانه ی ابوالولید ابنرشد وارد شدم واوخود نیز بدیدار من رغبت نشان داده بود زیرا از فتوحاتی که خداوند بمن ارزانی داشته آگاه شده ونسبت به آن اظهار شگفتی کرده بود پدرم که از دوستان ابنرشد بود مرا به بهانه ی کاری بخانه ی وی فرستادمن در آن زمان جوانی امر دبودم و هنوز خطلم نروئیده بود هنگامی که به منزل ابن رشد وارد شدم اوبپاس احترام ومحبت از جای خود برخاست و دست درگردن من انداخت و گفت «آری» و من اورا گفتم «بلی» پس شادیش افزود زیرا دریافت که مقصود اورا فهمیده ام سپس من که ازعلت شادی وی آگاه شده بودم گفتم «نه» در این حال چهره اش به انقباض گرائید و درباره ی آنچه می اندیشید دچار تردید گردید

بعدازآن مرا گفت امر را درکشف وفیض الهی چگونه یافتی ؟

آیا امرحق همان است که تفکر ونظربه ما اعطا کرده است ؟

درپاسخ گفتم «بلی» و «نه» ومیان بلی ونه ارواح از ابدان خود پرواز میکنند دراین حال بی درنگ چهرهاش پرید ولرزه براندامش افتاد نشست و گفت لاحول ولاقوة الابالله دلیل این امر آن بودکه وی چیزی راکه من بدان اشاره کرده بودم دریافته بود. ابن رشد بعداز این ملاقات دوباره از پدرم خواسته بودکه میان ما ملاقاتی دیگر واقع شود تاتنچه راکه دراندیشه دارد برماعرضه بدارد و به این ترتیب معلوم شود آیا اندیشهی او با آنچه نزدماست موافق است یامخالف، بدیهی است که ابن رشد استاد بزرگی در تفکر و تأمل فلسفی است. به من گفتند که وی خدا را شکر کرده بود که چندانش عمر داده است تابتواند کسی چون من را ملاقات کند که نادان به خلوت رفته و شخصی همچون من از آن بیرون ملاقات کند که نادان به خلوت رفته و شخصی همچون من از آن بیرون کسی را ندیده بود که چنین احتمال وامکانی را پذیرفته بودم ولی هنوز کسی را ندیده بودم که واقعاً به چنین مقامی رسیده باشد شکر خدا را که درزمانی بدنیا آمدم که توانستم استادی را که بر وی چنین تجربه ای گذشته و یکی از کسانی است که قفل درهای خدا را می گشاید مشاهده نمایم .

بعدازاین ماجرا خواستم که ملاقات دیگری با ابن رشد داشته باشم شکر خدا را که در حالت خلسه ای وی چنان برمن ظاهر شد که میان او و من جزیك پرده ای نازك حائل نبود از پشت این پرده اورا می دیدم بی آنکه وی بتواند مرا به بیند یابداند که من آنجا هستم چندان در تأمل و تفکر خویش غرق شده بود که متوجه من نشد سپس باخود گفتم: تأمل وی نمی تواند اورا بجائی که من در آن هستم راهبر شود دیگر فرصتی برای ملاقات دست نداد تااین که مرگ وی به سال ۹۰ درمراکش اتفاق افتاد جسد اورا به قرطبه آوردند ودر آنجا بخاك سپردند تابوت اورابر یکطرف بسد اورا به قرطبه آوردند ودر آنجا بخاك سپردند تابوت اورابر یکطرف

حیوانی بارکش گذاشته بودند و تألیفاتش را برای حفظ تعادل بار برطرف دیگر، من در آنجا بی حرکت ایستاده بودم . . .

ابوالحرِکم روبجانب من کردوگفت میبینی که برمرکب استادابن رشد چه چیز را برای تعادل بااو بسته اند ؟

بریك طرف استاد است وبرطرف دیگر کتابهائی که وی تألیف کرده است ؟ آنگاه ابن جبیر پاسخ داد: که می گوئی من فرزند خودرا نمی بینم . خدا به زبانت برکت دهاد، سپس این جمله ی ابوالحکم را بخاطر سپردم چه برای من موضوع تذکاری است. از آن گروه که رحمت خدا برایشان باد اکنون تنها من زنده هستم و چون به این مطلب نظر می کنم باخودمیگویم بریك طرف است و برطرف دیگرش کتابهایش. چه بسیار آرزومندم بدانم که آیا به آرزوهایش رسیده است یانه ؟

هذاالأمام وهـذه اعماله ياليت شعرى هل اتت آماله ا

دراین ملاقات آنچه جاب توجه میکند ومی تواند نتیجه ی گفتگوی ابن رشد ومحی الدین را آشکار سازد درجمله ی کوتاه ولی پرمحتوای محی الدین جوان نهفته است آن جمله ی کوتاه که درپاسخ پرسش ابن رشد آمده چیزی جز دو کلمه ی «بلی» و «نه» نمی باشد وقتی محی الدین می گوید «بلی» معنی آن این است که عقل گوهری است که می تواند انسان رابسوی خداوند هدایت نماید و تااندازه ای اسرار هستی را دربابد ولی هنگامی که می گوید «نه» معنی آن این است که عقل همواره در معرض خطر گمراهی است امکان لفزش و فروافتادن در ورطه ی هلاکت چیزی است که همیشه عقل را تهدید می نماید .

دراینجاست که سسّر بعثت پیفمبران ولزوم پیروی ازآن بزرگواران آشکار می گردد کسانی که بطور مطلق عقل را نفی می کنند بخود ستم کرده وازنعمت هدایت آن محروم می مانند کسانی نیز که تنها به عقل اعتماد

<sup>(</sup>١)فتوحات مكيه ج ١ ص ١٥٤ - ١٥٣

كرده وارتباط خودرا باانبياء واولياء قطع مىكنند ازفيض هدات حق بی نصیب می گر دند. در بابان این داستان معادله وموازنهای که میان جسم بیروح وکتابهای ابنرشد برقرار شده است نشان میدهدکه ثمرهی عام رسمی سرانحام چیزی جز پارسنگین نمی باشد. نظیر آنچه میان این رشد وابن عربی طبّی بك ملاقات دوستانه درقرن ششم ودرمفرب اسلام اتفاق افتاد میان ابن سینا وابوسعید ابوالخیر درچند قرن پیش ازآن واقعه درمشرق اسلام بوقوع يبوسته است بعداز آنكه ميان ابن سينا وابوسعيد ابوالخير ملاقاتي دوستانه دست داد هركدام ازآنان ازسوى دوستان وبيروان خود باابن سئوال روبرو شدند كه آبا مصاحب خودرا درابن ملاقات چگونه بافتی ؟ ابنسینا درمقام پاسخ بهبرسش پیروان خودگفت هرجائى كه ماباعصاى استدلال مىرويم ابوسعيد پيش ازما باچراغ روشن به آنجا رسیده است اما یاسخ ابوسعید ابوالخیر به پرسش پیروان خود بابن ترتیب بودکه گفت: هرجائی که ما باچراغ روشن می رویم این سینا باعصای استدلال بدنبال ما می آبد دراین ملاقات دوستانه که بصورت دو داستان شیر بن وشگفتانگیز منعکس گشته است میزان توانائی عقل وقلب آدمی درراه وصول به حقیقت مورد سنجش وارزیابی واقعمیشود.

این مسأله یك اصل اساسی است که درمیان رهروان راه حق وسالکان طریقه ی حقیقت همواره مطرح بوده وهماکنون نیز منشاء بسیاری از مباحث موجود بشمار می آید . محی الدین عربی اگرچه درملاقات خود با ابن رشد نمایندهٔ قلب واستشراق بشمار می آید ولی این عارف بزرگ در راه وصول به حقیقت همانگونه که از قلب واستشراق بهره مند میباشد ازعقل واستدلال نیز استمداد می نماید . محی الدین ضمن انجام چندین مسافرت به بلاد اسلامی وادامه ی سیر آفاق وانفس بابسیاری از حکما و عرفا ملاقات و گفتگو کرده واز علم ومعرفت آنان بهره مند شده است عبد الرحمان جامی در کتاب نفحات الآنس شیخ ابومدین مغربی وابواسحاق ابن ظریف را از مشایخ محی الدین عربی بشمار آورده است وی از قول

امام یافعی نقل می کند که گفته است: اکثر شیوخ یمن به شیخ عبدالقادر نسبت دارند و بعضی هستند که نسبت به شیخ ابومدین دارند این یکی شیخ مشرق.

محى الدين دركتاب فتوحات مكيه وبرخى از آثار ديگر خود ازشيخ ابومدين وابواسحاق ابن ظريف نام برده و آنان رابه طرق گوناگون مورد تمجيد و تكريم قرار داده است .

## ((كتاب فصوص الحكم وساير آثار محى الدين))

درمیان همهی کسانی که اهل قلم بوده و آثاری از خود بجای گذاشته اند کمترکسی را می توان یافت که شماره ی آثار و آثایفاتش با شماره ی آثار و آثایفات محی الدین عربی بر ابری نماید. عبدالرحمان جامی در کتاب نفحات الآنس تعداد تألیفات وی را متجاوز از پانصد کتاب و رساله دانسته است. درمیان مجموع آثار محی الدین هم رساله های بسیار کو چك می توان یافت و هم کتابی بزرگ مانند کتاب قطور فتوحات مکیه، کثرت شماره ی تألیفات محی الدین بخوبی نشان می دهد که وی در قید این نبوده کم اندیشه های خود را طبقه بندی کرده و آنها را در یک جهار چوب معین تحت عنوان یک سیستم فاسفی ارائه نماید آنچه موجب می شده که محی الدین دست بقلم گیرد و نسبت به تألیف یک کتاب یارساله اقدام نماید بیشتر وارادات قلبیه ی وی را باید نام برد گاهی نیز اتفاق می افتاد که خود را بر حسب یک رؤیا یا میکاشفه مأمور این کار می دیده است .

جامی درنفحات الانس از قول یکی مشایخ بفداد نقل می کند که وی گفته است حضرت شیخ به التماس بعضی از اصحاب رساله ای در فهرست

<sup>(</sup>۱) نفحات الأنس جامى صفحه ۲۷ه

<sup>(</sup>۲) همان مأخذ صفحات ۱۹۶۸ - ۲۹۸

مصنقات خود نوشته است و درآنجا زیادت از دویست و پنجاه کتاب را نام برده است بیشتر درتصوف و بعضی درغیرآن درخطبه ی آن رساله فرموده که قصد من درتصنیف این کتب نه چون سایر مصنفات تصنیف و تألیف بوده است بلکه سبب بعضی از تصنیفات این بود که برمن ازحتی سبحانه امری وارد می شد که نزدیك بود مرا بسوزد خودرا به بیان بعضی از آن مشغول می ساختم و سبب بعضی دیگر آن که درخواب یا درمکاشفه از جانب حق سبحانه و تعالی به آن مأمور می شدم . تعدد تألیفات و کثرت آثار محی الدین را نباید یك تعدد صوری و کثرت ظاهری بشمار آورد زیرا آثار گوناگون وی همانگونه که از جهت شکل و عنوان ظاهری متعدد زیرا آثار گوناگون وی همانگونه که از جهت شکل و عنوان ظاهری متعدد از آثار محی الدین یك موضوع خاص مورد بررسی واقع شده و پیرامون از آثار محی الدین یك موضوع خاص مورد بررسی واقع شده و پیرامون کشته است موضوعاتی که در آثار گوناگون و متعدد محی الدین مورد بررسی واقع شده بیشتر برحول محور سه مسأله دور می زنند آن سه مسأله واقع شده بیشتر برحول محور سه مسأله دور می زنند آن سه مسأله و به تر تیب عیار تند از:

١- خدا

۲\_ انسان

٣\_ جهان

جای هیپ گونه تردید نیست که طرز برداشت محی الدین از این سه مسأله باآنچه در آثار فلاسفه پیرامون این مسائل دیده می شود بگونه ای آشکار متفاوت است زیرا روش وی دربررسی مسائل هستی براصل اساسی وحدت وجود استوار گشته است ولی بسیاری از فلاسفه درمورد مسائل وجود بااین اصل آن هم بدانگونه که محی الدین آن را دریافته است بیگانه می باشند ابن عربی درنامه ای که به امام فخر دازی نوشته به این مسأله اشاره کرده است این نامه بعنوان یک رساله در مجموعه ای که از چندین رساله ی شیخ تشکیل یافته بچاپ رسیده است

محیالدین دراین نامه پساز ستایش خداوند بانقل یك حدیث از رسول اکرم (ص)سخن خویش را آغاز میکند. مضمون آن حدیث ایس است که پیغمبر(ص) فرموده است هرگاه یکی ازشما برادر خودرا دوست داشته باشد باید نسبت به تعلیم و آموزش وی همت گمارد. محیالدین پساز نقل این حدیث امام فخررازی را درنامه ی خود مخاطب قرارداده ومی گوید:

اکنون من ترا دوست میدارم وخداوند متعال نیز دستور میدهد که مردم را به راه راست وطریقهی حق توصیه نمائید برخی از تألیفات شما بدستم رسید ازنیروی تخیل واندیشهی نیکوئی که خداوند بشما ارزانی داشته آگاه گشتم مادام که نفس ناطقهی انسان ازدست رنج اندیشههای خویش تغذیه مینماید از حلاوت جود و شیرینی موهبت خداوند محروم مانده وازجمله کسانی بشمارمی آید که همواره ازمر تبهی پائین خودغذا میخورد در حالیکهمرد راه کسی است که پیوسته ازمر تبهی بالای خود تغذیه مینماید چنانچه خداوند در قرآن مجید فرموده است «ولوانهم اقاموالنوراة والإنجیل وما انزل الیهم من ربهم لاکلوا من فوقهم ومن تحت ارجلهم».

محیالدین پساز نقل این آیه سخن خویش را درنامهای که بهامام فخررازی نوشته چنین ادامه می دهد: دوست من که خداوند اورا تو فیق دهد باید بداند وراثت هنگامی یك وراثت کامل بشمار آید که از تامام جهات کامل شده باشد اکنون که علما ودانشمندان وارثان پیفمبران شناخته شده اند شخص عاقل باید بکوشد تااین که از تمام جهات وارث پیفمبران باشد واز جمله کسانی نباشد که دون همت بشمار آید، دوست می که خداوند اورا تو فیق دهد بخوبی می داند حسن انسانیت تنها در این است که از معارف الهی بر خوردار باشد بهمین نسبت زشتی انسان در

<sup>(</sup>۱) سوره ه ، آیهٔ ۷۱

این است که وی از دست یافتن به گوهر معارف الهی محروم مانده باشد شخصی که ازهمت بلندبهره مند می باشد شایسته است عمر گرانبهای خود را در یك سلسله امور زودگذر تباه نکند زیرا کسی که وقت خودرا در اینگونه امور تباه سازد ازرحمت حق بی نصیب خواهد ماند بدانکه امر خداوند بزرگتر از آن است که اندیشهی آدمی بتواند آن را دریابد شخص عاقل کسی است که خودرا در معرض نفحات جود خداوند قرارداده و هرگز در حصار تنگ اندیشه های خویش زندانی نگردد. یکی از دوستانت می نسبت بتو بسیار خوش بین است ومورد اعتماد ووثوق من نیز میباشد به من خبرداد که روزی تورادیده است در حالیکه بشدت اشک می ریزی او و همه ی کسانی که در آنجا حضور داشتند علت گریه ی تورا جویا شدند و تو در درباسخ آنان گفتی:

مدت سیسال است که مسألهای را باور داشتم ولی اکنون برای من آشکار گشت که آنچه باور داشتهام باطل بوده است وبدین جهتاست که اشك از گونههایم سرازیر می گردد . بعد ازهمین واقعه بود که گفتی شاید آنچه اکنون برای من آشکار گشته است مانند همان مسألهای باشد که مدت سیسال تمام آن را باور داشتم این است آن چیزی که می تواند خلاصه ی سخن توبشمار آید ' .

این بود خلاصهای ازبخش اول یك نامه که محی الدین عربی آن را برای امام فخررازی نوشته وارسال داشته است آنچه ازمفاد این نامه وبرخی ازعبارات دیگرمحی الدین مستفاد می شود این است که وی طریقه ی متکلمین وبسیاری از حکما را درراه وصول به حقیقت سخت نارسامیداند بهمین جهت است که طریقه ی امام فخررازی را مورد انتقاد قرارداده واو را ازادامه ی این راه بر حذر می دارد آنچه لازم است دراینجا یادآوری شود این است که این سخن محی الدین به هیچ وجه حاکی از این نیست

<sup>(</sup>۱) رساله الشيخ الى الأمام الرازى رساله ١٥ ازمجموع رسائل ابن العربى چاپبيروت

که وی احکام عقل را از درجهی اعتبار ساقط می داند زیرا او دربسیاری ازموارد عقل راحجت دانسته واحکام آن را سخت معتبر بشمار آورده است .

وی دریکی از رسالههای کوچك خودکه بعنوان «کتاب الوصایا» معروف است مردم راتوصیه مینمایدکه برای شناختن خدا در راهیگام بردارندکه خداوند آن را بمردم نشان داده است محیاندین پساز این وصیت سخن خودرا ادامه می دهد ومی گوید: آنچه درباب تنزیه و تقدیس خداوند مقتضای برهان بشمار می آید باید مورد اعتماد و قبول و اقعشود وی نورایمان و شریعت را مؤید عقل و برهان بشمار آورده و دریك بیت چنین می گوید:

للشرع نور وللألباب ميزان والشرع للعقل تأييد و سلطان والكشف نور ولكن ليس تدركه الاعقول لها في الوزن رجعان سي از محى الدين كساني كه آثار وتأليفات وي را مورد بررسي قرار

پساز محی الدین کسانی که آثار و تالیفات وی را مورد بررسی قرار داده و دراین باب به داوری نشسته اند یکسان و یکنواخت سخن نگفته اند.

شاید کمتر کسی ازعرفا رابتوان یافت که تااین اندازه درباره ی وی به اختلاف سخن گفته باشند یکی ازعلتهائی که موجب شده درباره ی محیالدین بااین اندازه به اختلاف سخن گفته شود این است که زبان وی مانند زبان بسیاری ازعرفای دیگر تاحدی زبان رمزواشاره بشمارمی آید وی دریکی ازرسالههای خود که بنام کتاب الفناء فی المشاهده چاپ و منتشر گشته مستور داشتن حقیقت را درمورد کسانی که آماده ی پذیرفتن آن نمی باشند لازم دانسته است وی براین عقیده است که عرفای عالی مقام همواره ازاظهار حقایق خودداری می کردند وجز درمواردی معدود هرگزبه افشاء اسرار مبادرت نمی نمودند .

حسن بصری ۲ ازجمله کسانی است که هرگاه میخواست دربارهی

<sup>(</sup>۱) کتاب الوصایا از مجموعه ی دسائل ابن العربی چاپ بیروت ص ۲

<sup>(</sup>٢) كتاب الفناء في المشاهده ازمجموع رسائل ابن المربى چاپ بيروت ص ٣

اسر ار حقیقت سخن گو مد افرادی مانند سنجی ومالك دىنارراكه آمادهی شنیدن آن بودند دعوت می کرد ویس از این که در را به روی اغیار می ست سخن خویش را دراین باب آغاز مینمود محیالدین به فعل حسن بصری استناد کرده ومی گوید: اگر کتمان حقایق واحب نبود حسن بصری ازافشاء آن درىغ نمى كرد وى بيك سلسله روايات نيز دراين باب استدلال كرده که بهمضمون برخی از آنها دراینجا اشاره می شود، مضمون یکی از آن روایات این است که ابن عباس در مورد تفسیر آیهی شریفهی «الذی خلق سمع سموات . . . » فرموده است اگر تفسیر اس آمه را برای شما باز گویم هرآینه مراسنگسار خواهید کرد روایت دیگری که مورد استناد محى الدين قراركر فته كلام معروف حضرت على ابن ابي طالب عليه السلام است که بادست مبارك بهسينهى خويش اشاره کرد وبانوعى تأسف فرمود «دراینجا علوم فراوانی و حود دارد اگر بیابم کسانی راکه تاب تحمل آنرا داشته باشند» ۱. رموز واشاراتی که درآثار محی الدین بکار برده شده متنوع وكوناكون است اين رموز مطابق قوانين هندسي ورياضي كاهي بصورت جدول با دایره درآثار وی ظاهر میشود درمواردی نیزنوعی کنایه و استعاره وجود داردكه معمولا بصورت شعر درآثار وى منعكس مىباشد این عارف بزرگ دریکی از رسالههای خودکه بنام کتاب الازل منتشر گشته است سیاز آن که لفت ازل را درمعنی عمیق آن مورد بررسی قرارداده مي كويد: ما ابن مسأله را دركتاب (الجداول والدواير) خود به تفصیل و درسطح گستر ده تر مورد بحث قرار داده ایم وی درجای دیگر ازهمین کتاب باصراحت تمام اعلام مینماند که دربرخی ازمسائل تنها بازبان اسرار سخن می گوید. عین عبارت وی دراین کتاب چنین آمده است:

«وقد المناه الفصل مستوفى محققاً في كتاب الجداول والدواير سارة المنالف المناه ا

<sup>(</sup>۱) كتاب الفناء في المشاهده ، ازمجموع رسائل ابن العربي چاپ بيروت ص ٣٠

<sup>(</sup>۲) کتاب الازل از مجموعه ی رسائل ابن العربی چاپ بیروت ص ۹۰

واذقد تقرر من لسان العلم في الأزل مافيه غينه فلنرجع الى لسان الأسرار فيهمن باب التوسع» باتوجه به آنچه تاكنون در اينجا ذكر شد به روشني معلوم مىشود برخى ازمشكلات ويبجيد كىهاكه درآثار محىالدين بجشم میخورد ازناحیهی زبان مرموز وقلم اسرارانگیز وی ناشی می گردد زیرا همانگه نه که گذشت وی بسیاری ازمسائل را درقالب جدول وداره بصورتي طلسم گونه مطرح ساخته است كساني كه باطاسمات وانواع حداول آشنائی نداشته باشند درمورد حل این مسائل بانوعی مشکل روبر و خواهند شد. وی در یکی ازرسالههای خودکه بنام «کتابالتجلیات» چاپ ومنتشر گشته حدیثی را ازحضرت امام جعفر صادق علیهالسلام دربارهی طلسم ووحه تسميهٔ آن نقل كرده واضافه نموده است كه شرح مفصل و توضيح كامل معنى آنرا دركتاب الهياكل آورده است مضمون آنحديث این است که یکی از شاگر دان حضرت صادق علیه السلام می گوید: من مولای خودم جعفراین محمد علیه السلام را درمورد وجه تسمیهی طاسم مورد سئوال قرار دادم حضرت صادق عليهالسلام درياسخ فرمودند وجه تسمیهی طلسم چیزی جز مقلوب آن نمیباشد . معنی این سخن آناست که وقتی کلمه ی طلسم را مقاوب نمائیم تبدیل به کله ی مسلط خواهدشد وبه ابن ترتیب باید گفت علت این نام گذاری چیزی جز تسلط ِ جدول طلسم برآنچه به آن مربوط می گردد نمی باشد عین عبارت محی لدین در این باب چنين آمده است: قال تلميذ جعفرالصادق (ع) صاوات الله عليه سألت سيدى ومولاى جعفر (ع) لماذا سمى الطلسم طلسما ؟ قال صلوات الله عليه: لمقلوبه يعنى انه مسلط على ماوكل به وقد وصقناه بكماله في كتباب الهياكل فلينظ هناك .

یکی از اموری که می تواند منشاء پیچیدگی در آثار محی الدین بشمار آید اصطلاحات مخصوص وعارفانه ای است که وی مانند سایر عرفا در آثار خویش بکار برده است کسانی که بااینگونه اصطلاحات آشنائی نداشته

<sup>(</sup>۱) كتاب التجليات ازمجموعه رسائل ابن العربي چاپ بيروت ص ۲ .

باشند درفهم مقصود ازآثار ابن عارف بزرك بانوعي مشكل روبر وخواهند شد. آنچه دراننجا جالب توجه است این است که محی الدین خود به حل این مشکل بر داخته و کتابی دربارهی شرح این اصطلاحات به رشته تحریر درآورده است آن کتاب برای نخستین بار در حیدرآباد دکن بهجاپ رسيده است همين كتاب تحت عنوان اصطلاح الصوفيه بهانضمام بانزده کتاب ورسالهی دیگر ازآثار محیالدن برای دومین بار دربیروت طبع ومنتشر گشته است کسی که این کتاب را دیده باشد کتاب اصطلاحات شیخ عبدالرزاق کاشانی رانیز که درحاشیهی شرح منازلالسائرین وی بچاپ رسیده مورد بررسی قرارداده باشد بهآسانی حدس خواهد زد که شيخ عبدالرزاق كاشاني بيشتر مطالب اين كتاب را ازكتاب محىالدين اخذ واقتباس نموده است بطور احتمال مئ توان گفت صدرالمتألهين شیر ازی نیز درانتخاب نام اسفار برای کتاب بزرگ ویر محتوای خود به کتاب اسفار محی الدین عربی نظر داشته است. یکی از آثار زیبا ویرب محتوای شیخ اکبر رسالهای است که تحت عنوان «کتاب الأسفار عن نتائج الأسفار» به رشتهی تحریر درآمده است ابن عربی دراین کتاب به حقیقت سفراشاره کرده وآن راتنها به سه قسم تقسیم کردهاست اقسام سهگانهی سفر درنظروی بهترتیب عبارتند از:

١- سفر ازجانب خداوند تبارك وتعالى

٢ ـ سفر بسوى خداوند تبارك وتعالى

٣ سفر درخداوند تبارك وتعالى

محى الدين نوع سوم ازسفر راكه عبارت است از سفر درخداوند مسافرت وادى تيه وحيرت بشمار آورده است عين عبارت وى دراين باب چنين است «اما بعد فان الأسفار ثلثه لارابع لها ابثتها الحق عزوجل وهى سفر من عنده وسفر اليه وسفر فيه وهذالسفر فيه هـو سفر التية والحيرة . . . » .

<sup>(</sup>۱) کتابالاسفار ازمجموعهٔ رسائل ابن عربی چاپ بیروت صفحه ۳

همانگونه که درآغاز این مقدمه یادآوری شد آثار و تألیفات محی الدین بهاندازهای متعدد و گوناگون است که حتی یك بررسی کوتاه و اجمالی نیز دراین مورد نیازمند مجالی واسع و شرحی کشاف خواهدبود آنچه مسلم است این است که درمیان همه ی آثار ابن عربی دو کتاب و ی ازهمه معروف تر و درعین حال جامع تر بشمار می آیند این دو کتاب

## بهترتیب عبارتنداز:

۱- فتوحات مكيه

٢\_ فصوصالحكم

فتوحات مکیه که در ۲۰۰ فصل تنظیم یافته ومانند یك دائرة المعارف حاوی مطالب گوناگون است بزرگتریس اثرشیخ اکبر بشمار می آید فصو صالحکم که دارای بیست و هفت فصاست و هر فصبمنزله ی یك فصل از این کتاب بشمار می آید اگر چه از جهت حقیم بهمراتب کو چکتر از فتوحات مکیه می باشد ولی از جهت معنی و محتوا باید آن راگل سرسبد آثار محی الدین بشمار آورد. این کتاب بیش از هر کتاب دیگر درمیان آثار ابن عربی مورد مطالعه و بررسی و اقع شده است زیرا این کتاب رامیتوان و صیتنامه ی روحانی وی بشمار آورد. درباره ی اهمیت این کتاب همین اندازه بس که خود محی الدین آن راکتابی می شناسد که بدون و اسطه از دست مبارك پیفمبر (ص) گرفته و برحسب دستور آن بزرگوار برخلق خدا ارائه نموده است تفصیل ایس ماجرا در شرح دیباچه ی فصوص قیصری به این ترتیب آمده که محی الدین می گوید:

دردههی آخرمحرم سال ششصد وبیست وهفت درشهر دمشق پیفمبر (ص) را درحالیکه کتابی دردست داشت طی یك مبشرهای مشاهده نمودم درهمین حال پیفمبر (ص) مرا مخاطب قرارداد وفرمود این کتاب فصوصالحکم است آنرا بگیر وباآن بسوی مردم برو تاهیمگان ازآن بهرهمند شوند درپاسخ پیفمبر (ص) گفتم آنچه فرمائی بگوش می شنوم واطاعت می نمایم که اطاعت خدا ورسول او وصاحبان امر واجب ولازم

میباشد داود قیصری درمورد شرح معنی کلمه ی مبشره که محی الدین پیفمبر (ص) را درآن حال مشاهده نموده است حدیثی آورده که مضمون آن چنین است: هنگامی که پیفمبر (ص) درباب منقطع شدن وحی سخن می گفتند فرمودند: پس از من چیزی از نبوت وپیفمبری باقی نمی ماند تنها چیزی که بعد از من باقی می ماند مبشرات می باشد.

گفتند یارسول الله آیا مبشرات چیست ؟ پیفمبر (ص) درپاسخ فرمودند مبشرات عبارتند ازنوعی رؤیای صالحه که شخص مؤمن آنرا می بیند به همین جهت کامه ی مبشره بعنوان یك وصف هرگز باموصوف خود استعمال نمی شود یعنی گفته نمی شود رؤیای مبشره بلکه این کلمه را همواره بدون ذکر موصوف بکار می برند.

داود قیصری درمورد رؤیای محیالدین بهبررسی نشسته وازمفاد عبارات وی دربارهٔ ان رؤیا چندین نکته استخراج کرده است ازآنجمله این است که وقتی محیالدین میگوید: کتابی را دردست پیفمبر (ص) مشاهده کرده است مقصود وی این است که همه ی حکمتها واسراری که دراین کتاب موجود است ازآن پیغمبر بوده وهیچ منشأ دیگری برای آنها نمی توان در نظر گرفت نکته ی دیگر این است که وقتی پیفمبر (ص) به محیالدین عربی می گوید «این کتاب فصوص الحکم است» می توان برای آن یکی از دومعنی رادر نظر گرفت معنی اول این است که پیفمبر (ص) به محی الدین خبر می دهد که نام این کتاب در نزد خداوند متعال فصوص الحکم می باشد .

معنی دوم این است که خود پیفمبر (ص) نام این کتاب رافصوص الحکم تعیین نموده است . اعم ازاین که مقصود معنی اول باشد یامعنی دوم میان اسم ومسما پیوسته نوعی مناسبت موجود میباشد اکنوناگر لفت فصوص است بهمعنی خلاصه وزیدهی یك شیئ

<sup>(</sup>۱) اواخر شرح دیباچه شرح فصوص قیصری کتاب مورد مراجعه شماره نداشت .

باشد مسمای اسم فصوص الحکم عبارت است ازخلاصه وزبده ای از اسرارکه بریفمبران نام برده شده دراین کتاب نازل گشته است ا

باتوجه به آنچه تاکنون دراینجا ذکرشد به روشنی معلوم می شود علت تألیف کتاب فصوص الحکم چیزی جز رؤیای مخصوص محی الدین نمی باشد وی به سختی براین باوراست که آنچه دراین کتاب آورده بطور مستقیم از پیفمبر (ص) گرفته است. ابن عربی خودرا رسول باپیفمبر نمی داند ولی بااستناد به یك حدیث معروف که به مقتضای آن پیفمبر (ص) علما را وارثان پیفمبران بشمار آورده خودرا وارث انبیاء می داند وی بحکم معنی وراثت از انبیاء منشاء عام خودرا نوعی کشف والهام بشمار می آورد به همین جهت است که وی برای بزرگترین کتاب خود نام فتوحات مکیه را انتخاب نموده است انتخاب این نام به روشنی نشان می دهد که محی الدین بیش از آنچه دراین کتاب بفکر ونظر متکی باشد به واردات قلبیه متکی می باشد هریك از واردات قلبیه فتحی از فتوحات الهی است که همواره بندگان خاص خداوند مشمول آن واقع می شوند نام های دیگری مانند التنزلات والتجلیات که وی برای برخی از آثار و تألیفات دیگری مانند التنزلات والتجلیات که وی برای برخی از آثار و تألیفات خود انتخاب کرده می توانند شاهدی براین مدعا بشمار آیند.

خلاصه وزبده ی آنچه محی الدین در تمام مدت عمر خود به آن رسیده است در کتاب فصوص الحکم تحت عنوان بیست وهفت فیص وبنام بیست وهفت پیفمبر گرد آمده است هریك از پیفمبران که دراین کتاب بعنوان کلمه نام آنان مطرح شد نمونه ای کامل والگوئی تمام عیار ازیك انسان کامل بشمار می آیند وجود هریك از این پیفمبران طریقی است که بمقام حق تبارك و تعالی منتهی گشته ونوعی از انواع معرفت وی را آشک ارمی اماید. اطلاق لفظ کلمه بر انسان کامل یکی از مسائل عمیق وریشه داری است که از قدیم الایام مطرح بوده است .

<sup>(</sup>۱) اواخر دیباچه شرح قصوص قیصری کتاب مورد مراجعه شماره نداشت .

عرفای اسلامی وجود منبسط رانفسالرحمان خوانده وهریك از تعینات آن راكلمه بشمار می آورند همانگونه که نفس جاری انسان دراثر برخورد باهریك ازمخارج گوناگون حروف موجب پیدایش صوت گشته والفاظ را تشکیل می دهد وجود منبسط نیز که نفسالرحمان خوانده می شود باهریك از تعینات خود کلمه ای از کامات وجودی را آشکار میسازد وجود انسان کامل کلمه ای است تام و تمام که برجمیع اسماء و صفات حق تبارك و تعالی دلالت می نماید . همانگونه که گذشت کتاب فصوص الحکم دربیست و هفت فص و بنام بیست و هفت پیفمبر تنظیم گشته است در فص بیست و ششم این کتاب نام خالد بعنوان یک پیفمبر در در دیف سایر پیفمبر ان قرارگرفته است. نام خالد بعنوان یک پیفمبر در قرآن مجید نیامده ولی محی الدین اورا پیفمبری می شناسد که در زمان فترت بین نیامده ولی محی الدین اورا پیفمبری می شناسد که در زمان فترت بین زمان حضرت عیسی (ع) و زمان حضرت محمد (ص) زندگی میکرده است این پیفمبر نیزمانند سایر پیفمبران مردم زمان خود را به توحید و یکتاب این پیفمبر نیزمانند سایر پیفمبران مردم زمان خود را به توحید و یکتاب

خالد درنظر محیالدین پیغمبری است که می تواند احوال آخرت را درعالم برزخ به مردم نشان دهد به همین جهت ابن عربی خالد را رسول ازجانب خداوند نمی داند بلکه وی را نماینده ی نوعی از نبوت برزخی می شناسد. از روایاتی که دربارهٔ خالد ابن سنان نقل شده چنین برمی آید که وی مردم را ازهنگام مرگ خود آگاه کرد و گفت و قتی مرگ من فرا رسید بدنم را دفن کنید ومدت چهل روز از محل قبرم مراقبت نمائید هرگاه دیدید گلهای از گوسفندان که درپیشاپیش آنها حماری ابتر حرکت می کند از کنار قبرمن گذشتند بی درنگ قبرم رابشکافید و گوش فرادهید در آن حال من احوال عالم آخرت را از جهان برزخ برای شما باز خواهم گفت همه ی آنچه خالد ابن سنان پیش بینی کرده بود ومردم را از آن آگاه نموده بود بودو و مردم را از آن آگاه قبرش رابشکافند و از آنچه وی به آنان و عده داده بود آگاه شوند فریاد قبرش رابشکافند و از آنچه وی به آنان و عده داده بود آگاه شوند فریاد بردگان قوم بلند شد که انجام این عمل برای ماموجب سرافکندگی خواهد

شد زیرا مردم روزگار آینده مارا فرزندان کسی میخوانند که قبر وی شکافته شده است بهاین ترتیب بودکه نوعی از تعصب آنان را ازاین کار بازداشت ودرنتیجه وصیت خالد جامه عمل بخود نپوشید .

### ((فصوصالحكم وشرحهاي متعدد آن)

درمیان آثار متعدد وگوناگونی که ازشیخ اکبر محیالدین عربی يحاى مانده است كتاب فصوص الحكم وى از اهميت خاص برخوردار می باشد زیرا این کتاب آخرین اثری است که محی الدین از خود بیادگار گذاشته است این مسأله نیز بسیار روشن است که آخرین اثریك مؤلف همانند آخر بن سخن بك گوينده داراي جامعيت ويختكي مخصوص بوده ودر واقع آخرین ثمرهی کوششهای وی بشمارمی آبد عبدال حمان جامى كتاب فصوص الحكم را خاتم مصنهات محى الدين دانسته وبهمين جهت آنرا بمنزلهی روح وجان آثار وی بشمار می آورد بیشتر کسانی که بااندىشەھاى محىالدىن بە مخالفت برخاستەاند كتاب فصوص الحكموى را هدف قرارداده ومندرحات آنرا ناصواب وكفر آميز معرفي كردهاند عین عبارت جامی دراین باب چنین آمده است «واعظم طعن طاعنان در وى كتاب فصوص الحكم است وهماناكه منشأ طمن طاعنان يا تقليد و تعصب است یاعدم اطلاع براصطلاحات وی ۰۰۰ این فقیر از خدمت خواجه برهان الدين ابونصر يارسا قدس سره چنين استماعدارد كهميگفت والد ما ميفرمود: فصوص جاناست وفتوحات دل $^{1}$ . اهميت وجامعيت كتاب فصوص الحكم موجب شده كه بسياري ازبزرگان اهل عرفان بدقت آن را مورد بررسی قرارداده وبرای آن شرح بنویسند شاید کمترکتابی را دراین باب بتوان بافت که بهاندازهی این کتاب مورد توجه وتفسیر قرار گرفته باشد كسانى كه درمورد شرحهاى متعدد كتاب فصوص الحكم بهبررسى يرداختهاند براين عقيدهاندكه تاكنون بالغ بر صدوده شرح

<sup>(</sup>١) نفحات الانس جامي چاپ تهران صفحه ٨٤٥

براین کتاب نوشته شده است این شرحها به سه زبان عربی، فارسی، ترکی به رشتهی تحریر درآمده وبرخی ازآنها درکتابخانههای معروف موجود است .

بیشتر شرحهائی که درباره ی فصوص الحکم نوشته شده واکنون نیز در دسترس اشخاص قرار دارد بزبان عربی نگارش یافته است ولی بسیاری ازشارحین این کتاب کسانی هستند که دراصل فارسی زبان بشماره ی آیند دلیل این امر آن است که بزرگترین شاگردمکتب محی الدین صدر الدین قونوی که هم ربیب وی بوده و هم جانشین وی بشمار می آید زبان فارسی را خوب می دانسته است آشنابودن صدر الدین قونوی به زبان فارسی درنشر اندیشه های محی الدین میان پژوهش گران فارسی زبان بی تأثیر نبوده است این عارف بزرگ که مکتب محی الدین راگسترش زبان بی تأثیر نبوده است این عارف بزرگ که مکتب محی الدین راگسترش داد واندیشه های وی را درسر اسر جهان اسلام منتشر ساخت برخی از آثار خود را بزبان فارسی نوشته است یکی از آثار صدر الدین که بزبان فارسی نوشته شده وعبد الرحمان جامی نیز در کتاب نقد النصوص خود فارسی نوشته شده وعبد الرحمان جامی نیز در کتاب نقد النصوص خود رساله ای دیگر نیز که تحت عنوان «مطالع الأیمان» به زبان فارسی نگارش رساله ای دیگر نیز که تحت عنوان «مطالع الأیمان» به زبان فارسی نگارش یافته از صدر الدین قونوی بیادگار مانده است .

آقای ویلیام چتیك پژوهشگر آمریكائی که خودرا مجذوبوشیفته ی عرفان اسلامی می داند نسبت به تصحیح و تنقیح این دو رساله ی فارسی میادرت کرده وامید میرود که درآینده ی نزدیك درمورد چاپ وانتشار آنها نیزاقدام نماید درمیان مجموع شرحهائی که تاکنون برکتاب فصوص الحکم نوشته شده است بهترین ومعتبرترین آنها عبارتند از شرحهائی که بوسیله ی نویسندگان فارسی زبان باترکی زبان به رشته ی تحریر در آمده است این شارحین بزرگ بهترتیب عبارتند از:

١ - مؤيدالدين جندى .

۲ عبدالرزاق کاشانی

٣- داود قيصرى

}\_عبدالرحمان جامي

٥ بالي افندي

٦ ـ ركن الدين شير ازى معروف به باباركن

این اشخاص کسانی هستند که برخی از آنان بزبان فارسی وبرخی بزبان ترکی وبرخی بهر دوزبان سخن می گفته اند رکن الدین شیرازی، عبدالرحمان جامی ومؤید الدین جندی آثاری گرانبها بزبان فارسی ازخود بجای گذاشته اند.مؤید الدین جندی علاوه بر آثار مهمی که بزبان عربی نوشته است چهار کتاب نفیس دیگر بزبان فارسی نگاشته وازخودبیادگار گذاشته است این چهار کتاب به ترتیب عبار تند از:

١ ـ تفحة الروح وتحفة الفتوح

٢ خلاصة الأرشاد

٣\_ ارشاد الخلاصه

} اكسير المعاملات

نسخه ی خطی کتاب نفحة الروح و تحفة الفتوح بشماره ی ۲۳۹۳ در کتابخانه مرکزی دانشگاه تهران موجود است درهمین کتاب است که جندی ازسه اثر دیگر خود که بزبان فارسی نوشته است نام میبرد از جمله آثاری که درشرح کتاب فصوص الحکم نوشته شده وازنوعی شهرت واعتبار برخوردار است شرح عبدالفنی نابلسی و شرح ابوالعلاء عفیفی را باید نام برد. عبدالفنی نابلسی برخلاف آنچه از شهرت وی مستفد می شود دردمشق تولد یافته و درهمان شهر نیز دیده از جهان فروبسته است این شخص فقیه و اصولی و ادیب بوده ولی سرانجام به تصوف متمایل گشته و دراین باب آثاری از خود بجای گذاشته است .

ابوالعلاء عفیفی مطابق آنچه خود درمقدمهاش برکتاب شرح فصوص آورده است به هیچ وجه باآثار محیالدین عربی آشنا نبوده است وی هنگامی که دردانشگاه کمبریج به تحصیل اشتفال داشته است باراهنمائی و تعیین نیکلسون مستشرق معروف انگلیسی موضوع پایان نامه ی دوره ی دکتری خودرا تحقیق درباره ی کتاب فصوص الحکم انتخاب کرده است وی درآغاز خودرا درفهم معانی ومفاهیم این کتاب سخت ناتوان میدیده

است ولى دراثر توصيه وتشويق نيكاسون تدريجاً باساير آثار محى الدين آشنا شده وسرانجام براساس آنچه خود مى گويد كليد فهم معانى كتاب فصوص الحكم را بدست آورده است. كسانى كه باعرفان وتصوف بطورعام وباآثار محى الدين بطور خاص آشنائى داشته باشند بخوبى مى دانند فهم رموز واسرار كتاب فصوص الحكم بدون ارشاد وراهنمائى يك استاد ماهر وعارف كامل تاچه اندازه مى تواند دور از واقعیت باشد.

اگر درمورد هریك از رشتههای علوم بتوان ادعا كردكه فراگرفتن بدون استاد تنها باكوشش وپشتكار امكان پذیر میباشد درمورد عرفان و تصوف به هیچ وجه این ادعا پذیرفته نمیباشد زیرا درعرفان و تصوف اسراری وجود داردكه تنها ازطریق استاد آنهم سینه به سینه قابل انتقال میباشد باتوجه بهآنچه ازشرح احوال وسیر حوادث در زندگی محیالدین عربی برمیآید بهآسانی میتوان گفت این عارفبزرگ ازیك سوی خلاصهی افكار وزبدهی اندیشههایخودرا دركتاب فصوصالیكم منعكس ساخته وازسوی دیگر اسرار باطنی ورموز طریقهی خودرا الحكم منعكس ساخته وازسوی دیگر اسرار باطنی ورموز طریقهی خودرا به بزرگترین شاگرد وربیب خود صدرالدین قونوی سپرده است صدرالدین قونوی نیز درراه ادامهی این مكتب به هیچ وجه سستی نشان نداده و تا آنجا كه می توانسته درطریق نشرافكار واندیشههای محیالدین نداده و است .

باین ترتیب باید گفت اگرکسی بخواهد بااندیشههای محیالدین عربی آشنا شود وکلید حل رموز واسرار آثار وی را بدست آوردناچار باید آثار صدرالدین قونوی وآثار شاگردان باواسطه وبیواسطهی وی را مورد مطالعه وبررسی دقیق قرارداده وتا آنجاکه میتواند پیوند خود را بااین رشتهی اندیشه که ازهرجهت پربار وپرثمر بوده است محکم و استوارنماید محضر پرفیض ومحفلانس وتدریس صدرالدین قونوی از چنان جاذبهای برخوردار بوده است که طالبان فضیلت ودوستداران حقیقت را ازاطراف واکناف عالم بسوی خود رهنمون میگشته است .

علوم ظاهری وباطنی دانسته وبسیاری ازبزرگان اهل معرفت را از شاگردان مکتب وی بشمار آورده است عبارت جامی دراین باب چنین آمده است:

«صدرالدین محمد ابن اسحاق قونوی قدس الله تعالی روحه کنیت وی ابوالمعالی است جامع بوده است میان جمیع علوم چه ظاهری وچه باطنی چه نقلی وچه عقلی میان وی وخواجه نصیرالدین طوسی اسؤله واجوبه واقع است ومولانا قطب الدین علامهی شیرازی درحدیث شاگرد وی بوده است کتاب جامع الاصول را بخط خود نوشته است وبروی خوانده وبه آن افتخار می کرده است وازاین طایفه شیخ مؤید الدین جندی ومولانا شمس الدین ابکی و نخر الدین عراقی و شیخ سعد الدین فرغانی قدس الله ارواحهم وغیرایشان از اکابر در هجر تربیت وی بوده اند ودر صحبت وی پرورش یافته اند .

باشیخ سعدالدین حموی بسیار صحبت داشته است واز وی سئوالات کرده است شیخ اکبر محیالدین عربی چون بهقونیه رسید بعد از ولادت وی و وفات پدرش مادرش بعقد نکاح شیخ درآمد ووی در خدمت وصحبت شیخ تربیت یافت وی نقاد کلام شیخ است مقصود شیخ درمسالهی وحدت وجود بروجهی که مطابق عقل وشرع باشد جز به تتبع تحقیقات وی وفهم آن کماینبغی میسرنمی شود وی را مصنقات بسیار است چون تفسیر فاتحه ومفتاح الفیب وفصوص وفکوك وشرح حدیث وکتاب نفحات الهیه که بسیاری از واردات قدسیهی خودرا در آنجا ذکر کرده است وهرکس که میخواهد که برکمال وی دراین طریق فی الجمله اطلاعی یابد گوآن را مطالعه کند که، بسی ازاحوال واذواق و مکاشفات ومنازلات خودرا درآنجا نوشته است درآنجا می گوید: درسابع عشر شوال سنهٔ ثلاث و خمسین وستیمائه در واقعه ای طویله حضرت شیخرا دیدم ومیان من ووی سخنان بسیار گذشت ودرآثار واحکام الهی سخنی چندگفتم، بیان من ووی سخنان بسیار گذشت ودرآثار واحکام الهی

درخشیدن گرفت سرمبارك خودرا از ذوق می جنبانید و بعضی از سخنان را اعاده می كرد و می گفت ملیح ملیح ! من گفتم یاسیدی ملیح توئی كه ترا قدرت آن هست كه آدمی را تربیت كنی و بجائی برسانی كه چنین چیزها را دریابد و لعمری اگر توانسانی ماسوای توهمه لاشیئ اند. بعداز آن به وی نزدیك شدم و دست وی را ببوسیدم و گفتم مرا بتویك حاجت دیگرمانده است گفت طلب كن! گفتم كه میخواهم متحقق شوم به كیفیت شهود دائم ابدی مرتجلی ذاتی را نی گفت آری وسئوال مرا اجابت كرد و گفت آنچه خواستی مبذول است با آنكه توخود میدانی كه مرا اولاد واصحاب بودند و بسیاری از ایشان را كشتم و زنده گردانیدم و مرد آنكه مرد و كشته شد و هیچ كدام را این معنی مسیر نشد گفتم یاسیدی الحمد شه علی اختصاصی بهذه الفیضیلة . . و سخنان دیگر گفتم كه افشاء آن نمی شاید آنگاه از آن اقعه در آمدم » .

گویند که شیخ شرفالدین قونوی ازشیخ صدرالدین قدسسرهما پرسید که: «من این الی این وماحاصل فی البین؟» شیخ جواب داد: «من العلم الی العین والحاصل فی البین تجدد نسبة جامعة بین الطرفین ظاهره ناظرة بالحکمین» ۲ .

نایبالصدر محمد معصوم شیرازی ملقب به معصوم علیشاه شیخ صدرالدین رابنیانگذار سلسلهی قونویه دانسته که خود یکی ازسلاسل معروفیه بشمار می آید سلسله ی معروفیه سلسله ی دربان مخصوص حضرت رضا علیه السلام منتهی می گردد.

نایبالصدر براین عقیده است که مولانا جلال الدین مولوی در کتاب مثنوی شیخ صدرالدین قونوی را مدح کرده واین شعر را درباره ی وی سروده است:

<sup>(</sup>۱) کتاب نفحات الانس جامی چاپ تهران صفحه ۱۹۰۸

<sup>(</sup>۲) همان کتاب ، همان صفیه .

پای استدلالیان چوبین بود پای چوبین سخت بی تمکین بود غیر آن قطب زمان دیدهور کز ثباتش کوه گردد خیره سر

وی درکتاب طرائق الحقایق آورده است که روزی مولاناجلال الدین محمد به مجلس شیخ صدرالدین درآمدوشیخ در صدرصفه بالای سجاده ای نشسته بودواکابر علما واعاظم عرفا حاضربودند شیخ سجاده ی خودرا به مولوی بازگذاشت که بنشیند مولوی برای حرمت وی بسر سجاده ی او ننشست و فرمود که به قیامت چه گویم که چنین بی ادبی کنم شیخ گفت سجاده ای که ترانشاید مرا نیز نشاید سجاده را برداشت کنار نشاد و گفت:

لوكان فينا للألوهة صورة هـى انت لااكنى ولا اتردد مولانا جلالالدين مولوى قبل از شيخ صدرالدين قونوى فوت شد ووصيت نماز خود را به وى نموده است وقتى شيخ صدرالدين يكى از رسائل خودرا از قونيه به نزد سلطان الحكما خواجه نصير الدين طوسى فرستاد وى درجواب به اين عنوان مرقوم داشت : كه خطاب عالى مولانا الاعظم هادى الامم كاشف الظلم صدرالملة والدين مجد الاسلام والمسلمين لسان الحقيقة برهان الطريقه قدوة السالكين ومقتداى الواصلين المحققين ملك الحكماء والعلماء فى الأرضين ترجمان الرحمان ادام الله ظله به خادم دعا وناشر ثنا مريد صادق ومستفيد عاشق محمد طوسى رسيده بوسيده بوسيده برچشم نهاد وگفت : »

از نامهی توملك جهان یافت دام وزلفظ توعمر جاودان یافت دلم دلمرده بندم چونامهات برخواندم از هر حرفی هزار جان یافت دلم ا

کسانی که شخصیت خواجه نصیرالدین طوسی رامی شناسندبخوبی میدانند که وی اهل مبالفه نبوده واز روی گزاف سخن نمی گفته است اکنون وقتی خواجه درپاسخ خود به شیخ صدرالدین قونوی وی رابا یك سلسله القاب وعناوین مورد تجلیل واحترام قرار می دهد به روشنی

<sup>(</sup>۱) كتاب طرائق الحقايق جلد دوم چاپ تهران صفحه ۳٥٨

معلوم می شود که وی نسبت به شیخ ارادت مخصوص داشته واخلاص می ورزیده است .

آنچه موحب شده بزرگانی مانند خواحه نصیر الدین طوسی ومولانا جلال الدين مولوى نسبت بهشيخ صدرالدين قونوى تاابن حد اظهار ارادت وفروتني نمايند چيزي جزمقام معنوي وفضائل ظاهري وباطني وی نبوده است در حوزهی تدرس وتربیت این عارف بزرگ شاگردانی تربیت بافتند که هر کدام ازآنان درنشر وگسترش فرهنگ معنوی اسلام نقشى عمده ابفا نمودند. آثار وتأليفات شيخ صدرالدين قونوى اگرچه ازجهت حجم وكميت بهاندازهى آثار وتأليفات خود شيخ محىالدين عربی نمی رسد ولی ازجهت نظم وکیفیت می توان گفت گوی سیقت را از دىكران ربوده است. برخى ازمحققين مجموع آثار وتأليفات وى را به٣٢ وبرخى ديگر به٣٩ عدد بالغ دانستهاند بروكلمان درتارىخ ادىيات عرب مجموع آثار صدرالدین قونوی را ۳۲ اثر ذکرکرده است درمیان آثارو تأليفات صدرالدين قونوى كتاب الفكوك وى را مى توان نخستين كتابى دانست که حهت حل معضلات کتاب فصوص الحکم به رشته ی تحریر در آمده است كتاب الفكوك را بنام فكالختوم نيزمى شناسند. صدرالدين قونوی خود درآغاز اس کتاب می گوید . . . : اقتر حوعلی آن افك ختومه واوضح سرمحتده واكشف مكتومه وافتخ مقفله بمايفصل مجمله فاجتبهم الى ذالك علماً متى باستحقاقهم وتقربا بارشادهم الى خلاقهم هذا معانى لم استشرح من هذالكتاب على منشئه رضى الله عنه سوى الخطبه لاغير لكن من الله على بيركته أن رزقتي مشاركته في الأطلاع على ميا أطلع عليه والإستشراف على ما اوضح لديه د. . . »

همانگونه که دراین عبارت مشاهده می شود صدرالدین قونوی فرصت نیافته کتاب فصوص الحکم را درمحضر شیخ خود از آغاز تاپایان بخواند واسرار ورموز آن راباوی درمیان بگذارد گویا قصد وی این بوده

<sup>(</sup>١) كتاب الفكوك حاشيه شرح منازل السائرين ص١٨٥٠

که این کتاب را ازاول تاآخر درحضور محی الدین بخواند واز اسرار و رموزآن آگاه گردد ولی تنها درمورد خطبه ی کتاب این توفیق نصیبوی گشته است علت این واقعه را می توان یکی ازدو امربشمار آورد امراول این است که چون این کتاب دراواخر عمر محی الدین به رشته ی تحریر درآمده فرصت قرائت آن درمحضر وی بسیار محدود بوده است.

امردوم این است که صدرالدین قونوی ازمعنویت شیخاکبر بهرهمند گشته وتمام اسرار ورموز کتابرا درآغاز کارضمن قرائت خطبه آموخته است آنچه ازظاهر عبارت صدرالدین درمقدمهی کتاب الفکوك استفاده می شود این است که درهمان آغاز ضمن قرائت خطبه تمام اسرار و رموز کتاب فصوصالحکم بروی آشکار گشته ونیازی نسبت بهخواندن سایر فصول کتاب درخود نمی دیده است به این ترتیب می توان گفت همهی اسرار وحکمت هائی که محی الدین عربی درمورد کتاب فصوص الحکم می دانسته به صدرالدین قونوی تعلیم داده ووی نیز بخوبی از آنها آگاه بوده است.

اگر اطلاق عنوان شرح فصوصالحكم درمورد كتاب الفكوك صدر الدین قونوی صادق باشد باید اطلاق این عنوان دركتاب نقشالفصوص خود محیالدین نیز صادق باشد زیرا همانگونه که صدرالدین قونوی در کتاب الفكوك زمینهی مباحث مهم واساسی کتاب فصوصالحکم را توضیح می دهد محیالدین نیز درکتاب نقشالفصوص خود خلاصهای ازمباحث مهم کتاب فصوصالحکم را مطرح می سازد ودرباره ی آنها به اجمال سخن می گوید حقیقت امر این است که کتاب نقش الفصوص وکتاب الفكوك اگرچه به ترتیب نخستین ودومین کتابهائی هستند که درباره ی کتاب پرارج فصوصالحکم به رشته ی تحریر در آمده اند ولی شاید عنوان شرح فصوص الحکم مطابق معنی مصطلح این کلمه درمورد این دوکتاب صادق نباشد زیرا مسائل کتاب فصوص الحکم بیش از آنچه در این دوکتاب مورد شرح و توضیح واقع شده باشد خلاصه گشته و از تفصیل به اجمال

درآمده است .

به این ترتیب می توان گفت این پرسش که آیا نخستین شارح کتاب فصوص الحکم کیست و نخستین کتابی که در این باب نگارش یافته کدام است همچنان بقوت خود باقی است و پاسخ مناسب خویش را می طلبد عبدالرحمان جامی شیخ مؤید الدین جندی را نخستین شارح کتاب فصوص الحکم دانسته و کتاب شرح فصوص وی رایکی از آثار بسیار معتبر در این باب بشمار آورده است وی این مسأله را دردوکتاب معروف خود نفحات الانس و نقد النصوص مطرح ساخته و هیچ گونه تردیدی در این باب بخود راه نداده است عین عبارت جامی در این باب چنین آمده است:

«شیخ مؤیدالدین جندی از شاگردان و مریدان شیخ صدرالدین است جامع بوده است میان علوم ظاهری وباطنی بعضی مصنفات شیخ بزرگ را چون فصوص الحکم ومواقع النجوم شرح کرده است ومأخذ سایر شروح فصوص شرح وی است ودرآنجا تحقیقات بسیار است که درسایر کتب نیست و کمال وی از آن معلوم می شود». اگرسخن جامی را در این باب معتبر بدانیم وشیخ مؤیدالدین جندی را نخستین شارح کتاب فصوص الحکم بشمار آوریم فضل تقدم وی را نیز در این باب نباید نادیده انگاریم برخی از پژوهش گران در این باب تردید کرده و شرح شیخ مؤید الدین جندی را نخستین شرح برای کتاب فصوص الحکم ندانسته اند عثمان یحیی پژوهش گری که خود را در باب آثار ابن عربی صاحب نظر می داند بیك نوشته در شرح فصوص الحکم از شیخ عفیف الدین تلمسانی می داند بیك نوشته در شرح فصوص الحکم از شیخ عفیف الدین تلمسانی می در در آمده باشد .

صاحب کتاب کشف الظنون نیز به کتاب شرح فصوص الحکم شیخ عفیف الدین تلمسانی اشاره کرده ووی را شارح اندیشه های محی الدین عربی بشمار آورده است آنچه مسلم است این است که شیخ مؤید الدین

<sup>(</sup>١) كتاب نفحات الأنس چاپ تهران ص٥٥٨٠ .

جندی وعفیفالدین تلمسانی هردو ازشاگردان برجسته وطراز اول شیخ صدرالدین قونوی بوده واز پیروان مکتب ابنعربی نیز بشمار میآیند این دوعارف بزرگ درراه نشر اندیشههای شیخ خود بسیار کوشیده و آثاری گرانقدر ازخود بجای گذاشتهاند بنابراین میتوان گفت طرحاین مسأله که آیا کدام یك ازاین دوبزرگوار شرح خودرا برکتاب فصوصالحکم چند صباحی زودتر نوشته و کدام یك چند صباحی دیرتر، یك مبحث مهم تاریخی بشمار نمیآید تقدم یك اثر علمی برآثار علمی دیگر ازاین جهت حائز اهمیت است که نویسندهی آن بعلت قرابت زمانی بامبدء پیدایش آن علم میتواند بهاسناد ومدار کی دست یابد که نویسندگان بعد ازوی احیانا ازدست یافتن به آنها محروم می باشند.

درمورد شارحین کتاب فصوصالحکم باید گفت چون صدرالدین قونوی بزرگترین شارح اندیشههای محیالدین بشمار میآید هرکسی که به وی نزدیك تر بوده است بهتر می توانسته به اسرار ورموز آثار محیالدین آشنا گردد مؤیدالدین جندی وعفیفالدین تلمسانی از کسانی هستند که هردو بیك اندازه باصدرالدین قونوی نزدیك می باشند باین ترتیب می توان گفت هردو بیك اندازه می توانند به اسرار ورموز آثار محیالدین آشنا بوده باشند عفیفالدین تلمسانی که نام وی سایمان ونام پدرش علی است درسال ۱۰. هجری تولد یافته ودرسال ۱۹۰ وفات بافته است درسال ۱۹۰ وفات

اکنون اگر مطابق نظر بروکلمان درتاریخ ادبیات عرب مؤیدالدین جندی نیز درسال ۲۹۰ هجری و فات یافته باشد به آسانی می توان گفت آثار و تألیفات این دوعارف بلندپایه تقریباً هم زمان یانزدیك به یگدیگر نگارش یافته است. حاجی خلیفه در کشف الظنون براین عقیده است که و فات مؤیدالدین جندی درسال ۷۰۰ هجری اتفاق افتاده است بر فرض این که این قول مطابق باواقع باشد تفاوت میان سال و فات وی و سال و فات عفیف الدین تلمسانی بیش از ده سال نمی باشد بسیار بعید بنظر

مىرسدكه مؤيدالدين جندى تنها درظرف مدت ده سالىكه پسازوفات عفيفالدين تلمسانى درقيد حيات بوده است دست به تأليف كتاب خود درشرح فصوصالحكم زده باشد دليل اين امرآن استكه اين كتاب از مهمترين وسنگين ترين آثارى استكه وى نسبت به تأليف آن اقدام كرده است اين مسأله نيز بسيار روشن استكه يك كتاب وزين ومهم مانند كتاب شرح فصوصالحكم مى تواند سالها فكر و توجه يك نويسنده رابخود حلب نماند.

باتوجه به آنچه تاکنون دراینجا ذکرشد به آسانی می توان حدس زد که اگر عفیف الدین تلمسانی کتابی درشرح فصوص الحکم نوشته باشد نمی توان آنرا بطور کلی وازهر جهت برشرح فصوص مؤید الدین جندی مقدم دانست عفیف الدین تلمسانی نیزمانند سایر شاگردان شیخ صدر الدین قونوی دارای مقامات عالیه بوده وازخود آثاری به نظم ونشر باقی گذاشته است. از ابن سبعین که یکی ازعرفای بزرگ مفرب اسلامی بشمار می آید پرسیدند صدر الدین قونوی راچگونه یافتی ابن سبعین درپاسخ گفت: صدر الدین قونوی صاحب مقام تحقیق است و الی شاگرد وی عفیف الدین تلمسانی از استاد خود حاذق تر است. این عارف بزرگ که صاحب مقام جمع و دارای مقام رضا بوده است گاهی سخنانی برزبان حاری می کرده است که فقهای تنگ نظر راخوش نمی آمده و بهمین جهت حاری می کرده است که فقهای تنگ نظر راخوش نمی آمده و بهمین جهت همواره مورد طعن و تکفیر آنان قرار می گرفته است .

عبدالرحمان جامی در کتاب نفحات الأنس می گوید: بعضی از متقشفه ی فقهاء وی رابه زند قه والحاد منسوب داشته اند و دربیان آن ذکر کرده که وی را گفتند یك بارک انت نصیری وی گفت النصیری بعض منتی، برواقف براصطلاحات این طایفه پوشیده نیست که یکی از مقامات ایشان مقام جمع است که صاحب آن مقام همه ی اجزاء وجودرا ابعاض و تفاصیل ِ

<sup>(</sup>۱) رسائل ابن سبعین اخیـرا وسیلهی آقای عبدالـرحمن بدوی تصحیح شده و بهچاپ رسیدهاست .

خود مى بيند همه را درخود مشاهده مى كند چنانكه گفتهاند: «جزو درويش است جمله نيك وبد» ومن اشعاره المشعرة بذالك:

فی طور کل حقیقه لی مساك ولکل مرتبة و ذوق اسلك ان دارت الأفلاك من حولی فبی و علی دور محیطها بتحرك می شاید که آنچه گفته است: النصیری بعض منی بنابراین معنی

باشد خواه برسبیل تحقیق و خواه برسبیل تقلید وی کتاب منازل السائرین را که از مصنفات شیخ الأسلام ابواسماعیل عبدالله الانصاری است شرح نیکو کرده است هر که را اندك چاشنی از مشرب این طایفه باشد داند که سخنان وی که در آنجا مذکور است اکثر مبنی برقواعد علم وعرفان و منبعی از خصایص ذوق و و جدان است و همچنین وی را دیوان شعری است در کمال لطافت و عذوبت هر که آن را مطالعه کند داند که از سرچشمه کدر هر گزچنان زلال صافی نجوشد و از شجرهٔ خبیث چنان میوهٔ لطیف نیاید.

درشرح منازل السائرين در درجهى ثالثه ازمقام رضا مى گويد: وقد ذقت هذالمقام والحمد لله تعالى ،

#### ((مؤيدالدين جندي))

مؤیدالدین جندی ابن محمودبن صاعد بن محمود ابن سلیمان یکی از بهترین شاگردان ومریدان صدرالدین قونوی است که پس از استاد خود از جمله بزرگترین شارحان اندیشه های ابن عربی نیز بشمار می آید به احتمال قوی وی از شهری بنام جند در ترکستان بوده است. صاحب معجم البلدان جند به فتح اول وسکون ثانی رانام شهر بزرگی می داند که بلاد ترکستان واقع شده است محقق جندی بر این عقیده است که در شرح کتاب فصوص الحکم از باطن شیخ خود مدد گرفته و آنچه در این کتاب آورده اثریک تصرف باطنی است که صدرالدین قونوی دروی انجام داده

<sup>(</sup>۱) کتاب نفحات الانس تصحیح مهدی توحیدی پور صفحات ۱۵۰۸-۵۰۸ .

است وی کیفیت این تصرف باطنی وچگونگی آن را درصفحات ۱۰و۱۰ همین کتاب پس از ذکر اوصاف والقاب حمیدهی صدرالدین قونوی به تفصیل بیان کرده است عبدالرحمان جامی نیز چگونگی ایس تصرف باطنی وحالت معنوی را ازروی گفتهی جندی درکتاب نفحات الأنس بهاین ترتیب آورده است:

وی گفته است که شیخ صدرالدین قونوی قدس سره خطبه ی فصوص را از برای من شرح کرد ودراثناء آن واردی غیبی بروی وارد شد واثرآن ظاهر وباطن مرا فروگرفت آنگاه درمن تصرفی کرد عجیب ومضمون کتاب را به تمام درشرح خطبه مفهوم من گردانید و چون این معنی را از من دریافت گفت که من نیز از حضرت شیخ در خواستم که کتاب فصوص را برمن شرح کند خطبه را شرح کرد و دراثناء آن درمن تصرفی کرد که مضمون تمام کتاب مرا معاوم شد پس به این حکایت مسرور شدم ودانستم که میرا بهره ای تمام خواهد بود بعد از آن مرا فرمود که آن را شرحی بنویس پس در حضور وی اجلالا لقدره وامتثالا لامره خطبه را شرح کردم.

جامی پساز نقل این واقعه بذکر واقعهای دیگر میپردازد که هم از ارتباط معنوی مؤیدالدین جندی باشبوخ خود حکایت میکند وهم اتصال این سلسله را بحضرت خضر (ع) اثبات مینماید عبارت وی در این باب چنین است: وهم وی گفته که ازشیخ خود شیخ صدرالدین قونوی شنیدم که شیخ بزرگ را باخضر علیه السلام اتفاق ملاقات افتاد گفت که از برای موسی ابن عمران صلوات الرحمن علیه هزارمسأله که از اول ولادت وی تازمان اجتماع بروی گذشته بود مهیا ساخته بودم وی برسه مسأله ازآن صبر نتوانست کرد واشارت بهاین معنی است آنکه حضرت رسالت (ص) فرموده است که «لیت اخی موسی سکت حتی بقص علینا من انبائهما» ووی رابرطریق ابن فارض رحمه الله دربیان حقایق ومعارف اشعار عربی لطیف است وازآن جمله است این دوبیت که شیخ فخرالدین عراقی در کتاب لمعات آورده است:

ان الحوادث امواج وانهار عمن تشكل فيها وهي استار ا

البحر بحر على ماكان فى قــدم لاتححنــك اشكــال تشا كـلهــا

بنابرآنچه ازعبارات مؤیدالدین جندی درشرح خدود برکتاب فصوصالحکم مستفد میشدود وی این کتاب را بصورت منظم ومتوالی دریك زمان معین بهرشتهٔ تحریر درنیاورده است .

اسن عارف روشن ضمير نتوانسته مانند بيشتر نویسندگان کارخود را دریك زمان معین آغاز کند ویساز اتقضاء مدت لازم آن را بهانجام رساند وی شرح خطبهی کتاب را درمحضر استاد خود شیخ صدرالدین قونوی نوشته وسپس ازانجام این کار بازماندهاست مدت زمانی که حندی سراز نوشتن شرح خطبه از ادامهی کارخود باز مانده است بههیچ وجه معلوم نیست ولی بسازاین که استاد وی صدر ــ الدین قونوی درسال ۱۷۳ دیده ازجهان فروبست جندی شهر قونیه را درکشور ترکیه ترك كرد وعازم شهر بفدادشد وى دراین شهر عزلت گزید ومدتی خلوت اختیار کرد درهمین مدت بودکه بنابه تقاضای برخی از فضلای زمان بخشی از کتاب شرح فصوص را بهرشتهی تحریر درآورد ولى ييش ازابن كه كار كتاب يابان يذبرد شهر بفدادرا چنانكه خودميگويد بقصد بك مسافرت ترك مىنمايد پس ازانجام ابن سفر است كه كارتأليف کتاب دومرتبه برای مدتی نامعلوم به تأخیر میافتد دراین مدت است که عارف جندى خودرا ازانواع واردات قلبى والهامات ربانى محروم ميداند وهمواره منتظر مىماند تاآنگاه كه ازسوى حق تبارك وتعالى رخصت انجام کار واذن اتمام کتاب دروقت مناسب فرا می رسد عین عبارت وی دراس باب چنین آمده است:

«ثم سافرنا من دارالسلام قبل الأتمام ولم يرد بعد ذالك الوارد على بالألهام للتمام والختام الى آن او انه وحان من عندالله ابانه واذن الله باتمامه

<sup>(</sup>١) كتاب نفحات الأنس چاپ تهران ص٥٥٥٠ .

على اكمل نظامه واتم ختامه (» مؤيد الدين جندى نسبت بهمقام معنوى و فضيلت باطنى استاد واستاد استاد خود آنچنان معتقد ووابسته است كه درتمام شئون زندگى ومراحل حيات ازباطن آنان استمداد جسته و مشكلات خويش را ازاين طريق حل مى نمايد وى نه تنها درحل مشكلات علمى وعرفانى ازهدايت وراهنمائى استاد وپيرخود بهرهمند مى شودبلكه درگشودن گرههاى كور زندگى نيزاز باطن وى مدد مى طابد. جندى براين عقيده است كه انسان كامل حتى پس از درگذشتن وانتقال ازاين جهان درهر موطن ازمواطن داراى قدرت ظهور وقوت بروز مى باشد. وى در صفحات ۱۰۱و ۱۰۸ همين كتاب به واقعه اى درزندگى خود اشاره مى كند كه توانسته است بااستمداد ازباطن پير خود ازيك گرفتارى بزرگ دهائى بايد .

عبدالرحمان جامی نیزهمین واقعه را ازروی گفتهی محقق جندی درکتاب نفحات الأنس خود آورده است مین واقعه بهاین ترتیب است که می گوید: دربغداد بودم وشخصی درمنزل من فرود آمده بود ودعوی وی آن بودکه مهدی است وازمن برای این دعوی گواهی می طلبید من گفتم که پیش خدای تعالی گواهی میدهم که تومهدی نیستی ودروغ می گوئی بامن به دشمنی برخاست وجماعتی را ازملاحده ونصیریه جمع کرد وایشان رابه ایذای من دلالت کرد پناه به روحانیت شیخ بزرگ محی الدین عربی بردم وبه جمعیت همت متوجه وی شدم دیدم که شخصی طاهرشد وبه یك دست خود هردودست آن مدعی راگرفته وبه یك دست توراست پس بازگشت وبرفت برزمینش زنم ؟ گفتم یاسیدی حکم وفرمان توراست پس بازگشت وبرفت ومن برخاستم وبه مسجد رفتم وآن مدعی بااتباع خود به قصد ایذای من اجتماع کرده بودند من به ایشان التفات نکردم وپیش محراب رفتم ونماز خود بگذاردم وایشان برمن هیچ دست نیافتند و شرایشان را خدای تعالی ازمن بگردانید بعدازآن همان مدعی

<sup>(</sup>۱) شرح فصوص الحكم جندى ص١٠ چاپمشهد ٠

بردست من توبه کرد ومسافرشد بخشی ازعین عبارت محقق جندی دراین باب چنین آمده است: «واما انافکنت فی دارالسلام البغداد وکان نزیلی شخص ادعی انه المهدی علیه السلام وقال لی اشهد لی فقلت اشهد عندالله انك غیره ولست الا كذابا فعادانی وجمع علی الملاحدة والنصریة واثار علی جماعة منهم وقصد ایذائی فاجأت الی روحانیة خاتم الاولیاء و توجهت الیه رضی الله عنه بجمعة کامله ۲۰۰۰.

بيشتر كساني كه بركتاب فصوص الحكم ابن عربي شرح نوشته اند از وجود شرح فصوص جندى آگاه بوده وازمطالب عالیهای که درآن موجود است بهر همند گشته اند به این ترتیب می تو آن گفت این کتاب نسست به سایر آثاری که دراین باب نوشته شده یك منبع اصلی ومأخذ اساسی بشمار مى آيد بااين همه هنوز حقايقى بس عالى وارجمند دراين كتاب موجود است که درسایر آثار دیده نمی شود. مؤیدالدین جندی دریاهی بسیاری ازمسائل علم عرفان بهتفصيل بحث كرده وتحقيقات بديع بعمل آورده است كمتركسى تااين اندازه دربارهٔ اين مسائل به تفصيل سخن گفته است شاید علت این که این کتاب تاکنون بهچاپ نرسیده اطناب و تفصیلی است که مؤلف آن درمورد بسیاری ازمسائل بکار برده است این عارف عالىمقام مسائل مهمي را درشرح خطبه مطرح ساخته ودرموردآنهاداد سخن داده است صدوبيست وچهار صفحه ازمجموع صفحات اين كتاب بهشرح خطبه اختصاص بافته وعالى ترين مباحث عرفاني درآن مورد بررسى قرار گرفته است حقیقت حمد واقسام ومراتب آن، تحقیق در وجوه تسمية اسم الله، اقسام رؤيا ، حقايق حروف اسم الله، معنى اسم اعظم، اعتبارات ذات، مبدء انبعاث نفس رحماني، تعتن اول، سيرنزول حكم، حقيقت قلب، لطائف سبعه، وسعت عالم معانى واحاطهى آن، معنى وراثت أنبياء ، تفاوت ميان ابصار ورؤيت ، معنى علم وحال ومقام، ازجمله مسائلي هستندكه درشرح خطبه مورد بررسى واقع شدهاند

<sup>(</sup>۱) نفحات الأنس چاپ تهران ص ۱۰۸

<sup>(</sup>۲) کتاب شرح فصوص جندی چاپ مشهد، ص۱۰۸.

عارف جندی که خود ومشایخ خودرا اهل رؤیت میداند درباره ی حقیقت رؤیت به بحث پرداخته وآن را اعم ازابصار بشمار آورده است درنظر وی ابصار جز مشاهدهٔ مبصرات بوسیله ی حاسته ی بصر چیز دیگری نمی باشد .

ولی رؤیت عبارت است ازمشاهدهی هرچیزی که قابل مشهود شدن باشد اعم ازاس که میصر باشد نامتخیل و نا معقول ، رؤیت چیزی است که به حاسته ی بصر مقید نمی گردد زیرا آنچه رؤیت راتحقق مى بخشد مى تواند بهعين بصيرت ياعلم ياقلب تعبير گردد به اين ترتيب ابصار درمورد متخیلات ومتمثلات رانیز می توان رؤیت نامید. درمورد شهود متخيلات ومتمثلات گفته مىشود اگرچه چشم انسان باظاهرسطح مبصر مواجه نمی شود ولی واقعیت آنها در قوه ی ابصار آدمی جاوه گر مى گردد. محقق جندى براين عقيدهاست كه وقتى محى الدين عربي مى گويد ييغمبر (ص) را رؤيت كردم ازيك واقعيت خبرمىدهد وبههيچوجه از روی گزاف سخن نمی گوید وی درهمین مورد واقعهای را ازقول شیخ خود صدرالدین قونوی نقل می کند که واقعیت رؤیت را دربارهی یکی از عرفای بزرگ اثبات مینماید آن واقعه بهاین ترتیب است که صدرالدین قونوی می گوید: روزی دریك مجلس سماع که درشهر دمشق تشکیل شده بود وي باشيخ الشيوخ سعدالدين حموى وشيخ اسماعيل ابن سودكين که یکی ازشاگردان محیالدین عربی است گردهم آمدند درهنگام سماع ودرحالیکه مردم درحالت وجد وسرور باطنی خود فرو رفته بودندشیخ سعدالدین حموی درگوشهای ازمجلس بیاخاست ودرحالیکه دستهای خودرا به علامت تعظیم واحترام بربالای سینهاش قرارداده بود منتظر ماند تااین که مجلس سماع پایان پذیرفت پساز پایان مجلس درحالیکه چشم های خودرا فروبسته بود فریاد برآورد کجاست صدرالدین اکجاست شمس الدين اسماعيل ؟

صدرالدین قونوی می گوید: دراین حال من وشیخ اسماعیل سود کین

بسوى وى شتافتيم شيخ سعدالدين حموى باما مراسم معانقه بحاى آورد ومارا درآغوش خودكشيد وبسراز جند لحظه چشمهاى بستهى خودرايه روی ماکشود و بانگاهی عمیق درمانگر ست دراین حالت بودکه گفت رسول خدا (ص) هم اکنون دراننجا حاضر بود ومن چنانکه می بینید در حضور وی بودم اکنون چون رسول خدا (ص) ازمجلس بیرون رفت خواستم چشمهای خودراکه درمشاهدهی آن بزرگوار بود بهروی شما بگشایم، محقق جندی دربارهی مسألهی کشف ودربارهی علم بسیط و م ک انسان به میده وجود وبذات خویش وهمچنین دربارهی مقصود عرفا از ازلى بودن انسان ومعنى كمال جلاء واستجلاء بهتفصيل بحث كرده ومطالبي بديعاز خودبيادگار گذاشته است اين عارف بانديايه حقيقت ادب را عالى تربن مقام ازمقامات انسان دانسته ومعنى ظلوم وجهول بودن آدمی رابااسلوبی زیبا مورد بررسی قرارداده است بطورکلی می توانگفت شرح فصوص جندی منبعی است سرشار ازمسائل عرفانی که کمتر کتابی را می توان دراین باب همیامه ی آن بشمار آورد به اندازه ای لطائف وظرائف عرفاني دراين كتاب موجود استكه بررسي همهي آنها دربك فرصت كوتاه بههيچ وجه براى اشخاص ميسر نمي اشد ازر خيءمارات این کتاب ، چنین برمی آید که محقق جندی کتابی از این بزرگترییش از این نوشته وسیاری ازمسائل مهم عرفانی را درآنجا مطرح ساختهاست آنچه وی دراین کتاب مورد اشاره قرارداده وآن را شرح کیدر نامیده است مى تواند كتابى باشدكه ابن كتاب خلاصهاى ازآن بشمار مى آبد .

محفق جندی صورت ظاهر وصررت باطن انسان را مورد بحث قرار داده وباطن انسان را صورت حق تبارك وتعالی دانسته است وی ظاهر انسان رانیز بصورت عالم تصویر کرده ونسبت حقایق ذات آدمی را به حقایق عالم ازنوع نسبت اصل به فرغ می داند در همین مورد است که می گوید: شباهت میان حقایق عالم وحقایق انسان را در کتاب شرح کبیر

<sup>(</sup>۱) شرح فصوص الحكم جندى ص١٠٧ چاپمشهد .

خود ذکر کرده ایم عین عبارت وی در این باب چنین است « $\cdot \cdot \cdot \cdot$  و نقد ذکرنا نظایر حقایق العالم وصورها من الأنسان الکامل فی الشرح الکبیر $\cdot \cdot \cdot \cdot$ »

لازم بهیادآوری است که محقق جندی باهمه ی احاطه و تبحری که نسبت به مسائل عرفانی ومعنوی داشته وباهمه ی کوشش و تلاشی که در راه حل این مسائل بعمل آورده است احیانا ازنوعی لفزش یااشتباه برکنار نمانده است .

وی درشرح خطبه، شیخ محیالدین عربی را معصوم دانسته و او را ازهرگونه خبطوخطا مبرا ومنزه معر فی کرده است کسانی که بااحادیث اهل بیت عصمت وطهارت آشنائی دارند بخوبی می دانند که بعداز چهارده معصوم باك هیچ شخص دیگر دارای مقام عصمت نمی باشد زیرا مقام عصمت از طریق اکتساب بدست نمی آید خداوند متعال این مقام را به انبیاء و اولیاء کامل خود اختصاص داده و این موهبت را تنها به آنان بخشیده است. شیخ اکبر محی الدین عربی اگر چه دارای علی مصون ومنزه نمی باشد. ولی دارای مقام عصمت نبوده و از لفزش و خطا مصون ومنزه نمی باشد.

درخاتمهٔ این مقال می توان گفت شرح فصوص الحکم جندی از جمله آثار نفیس و گرانبهائی است که مانند بسیاری از آثار گرانقدر دیگر تاکنون از دست رس بیشتر طالبان علم و فضیلت بدور مانده بود حکیم بارع متضلع و فیلسوف و است ه متبحر آقای سید جلال الدین آشتیانی که تمام وقت و همت خود را در راه نشروگسترش و تعلیم عرفان و فلسفه ی اسلامی صرف کرده و در این باب از هیچ گونه کوشش و تلاشی درینغ نمی نماید بااحاطه ی عجیب و کم نظیری که به مسائل حکمت و آثار عرفای اسلامی دارد و از وجود این گنجینه ی گرانقدر آگاه گشته و نسبت به احیاء آن اقدام کرده است از این کتاب دونسخه ی خطی در دو کتابخانه ی ایران موجود است که به تب عبارتند از:

<sup>(</sup>۱) شرح فصوص جندی چاپ مشهد ص ۱۸۹ ۰

<sup>(</sup>۲) شرح فصوص جندی ص ۱۱۶ چاپ مشهد .

۱ ـ نسخهی خطی کتابخانهی سازمان مرکزی دانشگاه تهران .

۲ نسخهی خطی کتابخانهی مدرسهٔ قدیم فاضلخان مشهدکه سه مدرسهٔ نواب انتقال بافته است. آقای آشتیانی بساز تهیهی فتوکیی ازاین دونسخه آنهارا بایگدیگر مقابله کرده وموارد اختلاف میان آنها را دریاورقی باحرف «ف» که علامت نسخهٔ مدرسهٔ فاضلخان استمشخص نموده است شماره آیات قرآن بهانضمام شمارهٔ سورهای که هریك از آبات درآن واقع شده باعلامت حرف «س» و «ی» مشخص گردیدهاست موارد اختلاف نسخه بدل نيزطبق معمول باعلامت حرف «خ» و «ل» معین شده است. آقای آشتیانی نظریات خویش را نیز در هرمورد ک لازم دانسته بعنوان تعليقه درياورقي آورده است . درهمين مرحله وی به علت کثرت کارهائی که بعهده داشت از نگارندهی این سطورخواست تصحیح مطمعی این کتاب را بعهده گرفته ونسبت به تهیهی بك مقدمهی کوتاه برای آن اقدام نمایم درتصحیح مطبعی این کتاب نهایت دقت و مراقبت را بعمل آوردم وآنچه اکنون دراختیار خواننده است همان مقدمهی کوتاهی است که وظیفهٔ نگارش آنرا بعهده گرفته بودم . بین بخشى ازمتن اين كتاب ومتن منتخب آقاى ابوالعلاء عفيفي مقابله بعمل آمد مواردی وجود دارد که متن منتخب آقای ابوالعلاءمشتمل برجمله با كامهاى استكه آن جمله باكلمه دراين متن نيامده است دراينگونه موارد عین آن جمله باکلمه دریاورقی این کتاب ذکرشده وباعلامت حرف (ع) مشخص گردیده است .

دکتر غلامحسین ابراهیمی دینانی مشهد مقدس اول اسفندماه سال ۱۳۹۰



فألبفت

مُؤكِرًالِرِّيْخِيْرِيْ

(م حدود ۷۰۰ ـ ه ق )



# ڹۺؙؠڵڛؙڷؙٳڿڔٛٳڿؠ

بسم الله ابتدأت و عليه تـوكلت فـي جميع امـورى حمـداً لحمد احـق محامد الحق و احمدها في مجامع الصدق واجمع مناهج المحقق المحق وحق الحق ان يحمد بالأحرى والأحق و يصدق في الاعلى و الاسبق ، و يعبد بخالص العبودية والرق عن شايبة الربوبية و شانية الحرية و العتق ، هو الحامد ذاته بذاته فـــى ذاته و حقايق ذاته برقايق اسمائه و صفاته في حدايق حضرات تجلياته ودقايق نسب درجاته، يحمد هـويته الكبرى و انيته العظمــى بتعيُّنات بـاطن هــوياتــه و تنوعــات ظاهرانياته ، حمداً جامعاً بين التسبيح و التحميد ، مطلقاً عن التسريح و التقييد بالتجريد و تشبيه التحديد و التجديد ، محيطاً بكثرة التوحيد واحدية التعديد، هو الحامد الحميد و الماجد المجيد ، باطن هويته ظاهر بانائيته ، اول في غب غبه ، آخر في عين غبه ، مطلق التعبن في كل متعين بأنه متبين بأنيته اوليته وآخريته و باطنيته و ظاهريته و ازليته و ابديته واحديته و صمديته نسبه الذاتيَّة لاذاتيته، فغيب غيبه هويته ، و تعين عينه انيته ، و باطن باطنه ذاتيته ، و ظاهر باطنه انائيته و ظاهر ظـاهره الهيته ، و شهادة ظـاهره ربوبيته و حقيقته ، و ظاهر مظهره مربوبيته و خلقيته ، و جميع هذه النسب يقتضيها حقيقته .

فسبحان الله الو احد الاحد، الذي لا يقدح في احديته كثرة ما يتعدد، ولا يمدح ابدا بوحد انيته الخاصة احد، وهو يتعالى ان يوحد بوحدة محدودة يداخل حدالعد، وخارج العدد في الازل و الابد، حوله لا باحد، قوته لا بعدد، دوامه ممدالمدد، و بقاؤه يفنى المدد، و سرمديته لا باعتبار أمد، اطلاقه لا يتقيد بالمطلق و المقيد، و وجوده قيوم ما وجد و يوجد أ ابد الابد وسرمد السرمد.

والصلاة على السيد العبد حامل لواء الحمد ، صاحب المطلع والحد ، معد نون المتد، و ممد الف القد، و محيط حدهاء الحد، يعين احدية المحبة والود و غير غيرية العد ، مُنتزل احدية جمع الحكم والأسرار ، و محصل جمع جميع الكلم و الأنوار ، و مفصل جوامع الجمل في عيون مجامع الاعيان و الاغيار ، حامي حريم السر بحكمة الستر ، ماحي اثر الشرك و عين الكفر ، حاشر حروف المعاني الشهودية من قبور الكلمات الوجودية الى ارض حشر الرشح بالرشحات الجودية و النفحات النفسية الودودية ، عين اعيان العناية، و حرف حروف الهداية، وكلمةكلم الخصوص، وحكمة حكم النصوص، مسمى الاسماء واسم الذات والمثل المنزه عن مثليَّة المتماثلات، رافات الخرافات المتقابلات المتخالفات ، واشكال اشكال المتشاكلات المؤتلفات ، محمدالمصطفى لفتح ابو ابالشفاعة الكبرى، وختم نبوات الشريعة المثلى، سيدالانبياءو المرسلين ، وسندالآولياء الكاملين المكملين ، احد جمع حقايق الكمل ، زبدة خلاصة المفصل و المجمل ، و على آله واهله الاطهار ، و اخوانه الكاملين الاخيار ، مراكز افلاك المحيط الاشمل ، وعلى ساير صحابته واتباعه نقطة دوائرالعلم والعمل، خصوصاً على وراثة الاكمل و مظهره الاتم الاجمع الافضل ، شيخ الكمل ، امام العلام ، المخصوص بالوراثة الاخوية ، و ختمية الخصوص و المنصوص على اكملية وراثته عن خاتم نبُّوة الشريعةوالنصوص، واضع اوضاع الحكم فيمواضعها من نقوش الفصوص ، مبرز صفوف عبيدالإختصاص الالهي بين يدى الحـق ، كـانهم بنيان

مرصوص ، علم العالمين بالله فى العالمين ، عمدة الوراثة الكاملين المكملين ابى الاولاد الالهيتين خاتم الاولياء المحمديين ، محيى الحق والدين ، ابى عبدالله محمد بن على بن محمد بن محمد بن العربى الطائى الاندلسى ، رضى الله عنه و ارضاه بهمنه ، و على اخوانه و اولاده الالهيين اجمعين ، الى يوم الدين .

اما بعد فانكتاب فصوص الحكم في خصوص الكلم من منشآت هذا الكامل الخاتم مفخر بنى طتى وآل حاتم ، جليل القدر عظيم الشأن والامر، يروى غليل الصدر ، و يشفى عليل الطلب والشوق لاستجلاء هذا النور واستحلاء مافيه من الــذوق و السرور ، يحتوى على كلمات اذواق الحضرات الاسمائية ، و ينطوى على امهات اسرار الحرم النبوية الاصطفائية، وانوار الحصص والنسب الاحديةالجمعية الكمالية، و يتضمن نصوص مشارب الكمل من الانبياء والمرسلين ، و خصوص مآخذهم من التوحيد و مواجيد الافاضل منهم والكاملين ، و هو مخصوص ببيان ذوق كل نبي " كامل من الخلفاء الالهيئين ، ولكن من الوارث المحمدي الختمي ومشرب خاتم النبيين على التخصيص و التعيين لامن وراثة غيره منكمل الانبياء المذكورين ، صلواتالله عليه و عليهم اجمعين ، و ليسكذلك ذوق سائر, اولياء الورثة المقربين على ماسيرد عليك في متن هذا الكتاب وضمن ما يحوى من الصفاوة واللباب، انشاءالله رب العالمين. و لهذا السر نهي الشيخ، رضي الله عنه، ان يجمع بين هذا الكتاب و بين غيره من الكتب، في جلد واحد ، سواء كان من مصنفاته او مؤلفات غيره من افاضل اصحاب التحقيق، واماجداربابالطريق؛ لان مشرب مقام النبوة و حماها ، يجل و يعلو و يعظم و ينبو مما سواه. و الانسب ان يكون اذواقها الخصيصة بمشاربها و علومها المسيسته بمآربها ، مرفوعة و معززة ، ولايخلط بينها و بين غيرها ، فيبقى محفوظة و محرزة مميزة ، فمن فهم مااودع مضمونه ، علم من علم النبوة مكنونه ، و فهم من سر

١ – اعلم العالمين بالله –

مامضنونة ومصونة ، و من تدبر من اهل حكمه و حكمة انواعه و فنونه ، فجرالله من سرّه و قلبه ينابيع الذوق و عيونه ، و حصل من مشربه الخاص به ميزانه وقانونه ، وكشف الله له من كل مقام من المقامات النبوية الكمالية و الدعوة الحيقة الى الله مشهورة و مخزونة ولطالما تطاولت اعناق الهمم المتعالية المتغالبة الى أسوار اسرارها ، وحسرت عن سواعدها وحدقت بابصارها ، فتقاصرت عند تطاولها عن تناولها بايدقصيرة ، وانقلبت بابصارها عن استجلاء انوارها حسيرة ، فقنعت عن غور فوائدها الغريزة العزيزة ، و دررقلائدها المنظومة و النثرة ، و فوائد زوائرها الأنيرة بمعارف نزرة يسيرة مما تحت بحث معانى كلامه و مغانى بدايع نظامه من حقيايق كثيرة و معانى خطيرة ، و دقايق حقية خفية و مستنيرة لايظهر بها الا من كان من امرها على بصيرة ، فانها لاينال الا بالكشف و الالهام و تجلى التعريف والاعلام .

ولقدندبنى الى شرح معضلاتها و حل معقلاتها ، اكابر علماء الاعلام ، و رغب الى فى كشف مشكلاتها و تفصيل مجملاتها و تحصيل محتملات اشاراتها ، اقوام بعد اقوام ، و طلب ايضاحها و استشراحها من الاصحاب و الاقران الكرام والاحباب و الاخوان الأماجدالعظام كل امام علام ، فكنت اكل فى كل ذلك امره الى الله ، واقدم الاستخارة والاستجارة على سنة اهل الله ، عارفا بصعوبة اطلاع كل سالك على مسالك طريقه ، عالما بضيق عطف كل ذى مقام و وطنعن اتساع ممالك تحقيقة ، لارتفاع متخذها و مشاربها عن آوكار الأفكار والآوهام ، و امتناع مداركها و مآربها من اكثر العقول والاوهام ، و ربما استصغرنى عن هذا الشاوكل مستكبر ، و استعظم ذلك عن قدرى كل مستحقر مستهتر ، و تجل منزلته عن رواية مثله عنى كل معجب بنفسه متكبر ، ولاسيما واهل الزمان في هذا الطور الكشفى و التحقيق الشهودى الوهبى متكبر ، ولاسيما واهل الزمان في هذا الطور الكشفى و التحقيق الشهودى الوهبى بين جاهل بقدره و بحقه جاحد ، و بين مستشعر بعلو مكانته من وراء حجاب الفكر

١- زوائدها - م ، روائدها. ف

و عليه حاسد ، فيستنكف في زعمه ان يصعب عليه حلَّه، او يرتفع عن حل مثلهمحله، و يغمض عليه كثره و قلتُه ، و يدقُّ عن فهمه دقه وجله ، لأنه في زعمه علم في علم العربية بالموازين النظرية ، والقوانين المنطقية الحكمية، و عليه مدار العلوم الطبيعية و الرياضية ، مشار اليه في الاصول الالهية و ساير الفصول الحكمية ، و عليه مدار العلوم الكلامية و الفقهية ، عالى الرواية فيالاحاديث و الاخبار النبوية و الآثـــار المصطفوية ، جامع دقايق التفاسيره المأثورة، حاوى حقايقها المشهورة والمستورة، و هذه هي اصول العلوم الكافيه الوافية، و عن امراض انواع الجهالات والضلالات هي الشافية ، و لجميع الشكوك و الشبه نافية فأنى يخفي عليه و يبقى لديه من علوم الحقايق و اشارات الصوفية خافية باقية ، ثم النفوس مع هذا مغراة بمعاداة الجهل ٢ مضراة من يرى انه افضل ، و هي مجبولة على مماراة من يتحقق الفضيلة في مباراته لابمداراة من تبيئن الشرف في مجاراته بالجدل ، و قدظنت الكمال في المنافسة على الأعلى والأكمل ، و المناقشة في الأولى و الامثل ، فكبَّر كل كل احد بما عنده من المعتقد الذي اول اولا ً برأيه ، و عتول عليه ثانياً و اعتمد ، فحجب اما بالعجب عمالم يجد ، اوبالعجب بماادرك في زعمه و وجد ، فهؤلاء ينكرون على ماینکرون اویستکثرون ویتوهمون عدم صحة مالایفهمون «کلا بلران علی قلوبهم ماكانوا يكسبون » ، ثم « يومالقيامة بدالهم من الله مالم يكونوا يحتسبون » ، بلقلو بهم في غمرة من هذا ، ولهم اعمال من دون ذلك هم لهاعاملون ، وكل حزب بمالدیهم فرحون ۷ فکل منهم علی عبادة هو اه عاکف ، و مقیم «قداتخذ الهه هو اه و هو مليم » يرغب عن الصحيح القويم الى المعتل السقيم ، و ينكب عن الرجيح

> ٢\_بمعاداة ماتجهل \_ خل . ٤ ـ س٨٣ ي ١٤ ٠ ٦-س٢٢ ي٥٢

١- دقائق تفاسيره المأثورة -ظ-٣\_ مضراء -خل-۵ ـ س۳۹ ی ۱۹۰

٧ ـ س ٢٣ ي ٥٥ .

المستقيم الى المختل العقيم ، و يجنح الى مايرجح فى زعمه و مبلغ علمه ، فيهتم به و فيه يهيم ، و يحتج بما يختلج فى وهمه و غاية فهمه بتسهيل شيطانه السرجيم ، ولا يتذكر « ان فوقكل ذى علم عليهم» !. واذلم يهتدوا به، فسيقولون هذا افك قديم ٢.

هذا و اذلكل ذي فهم صحيح و صاحب بحث رجيح من ذوى القلوب وارباب الألباب في ظاهر عبارات هذا الكتاب و سائر اشاراته الى سائر ما يحويه من اللباب، فوائدكثيرة و زوائد عزيزة غزيزة ، يتوهم بذلك انه على اوفر حظ و نصيب ، و ان سهمه في حقيقة الامر مصيب ، و ان شعبه في شعب هذا المرتع المريع خصيب ، ولو رزق الإتصاف بالانصاف ، و رفق على الاستشراح و الاستكشاف ، و جانب طـــريق المجادلة و الاعتساف ، ولم يصدفه عن التعلم بتعليم العلم صادف الاستنكاف ، ولم يصرفه عن التسلم والتسليم، صارف الخفة والاستخفاف، لفاز بالاطلاعو الاستشراف على اشرف الاوصاف و اوصاف الاشرافكل الاشراف ، و حاز جـواهر عـوارف المعارف بالاعتراف عندالإغتراف عن بتحور نحور معارف رجال الأعراف ، و تحقق في ان الوقوف على حقيقة المراد و الفحوى بعيد، والله عن مرمى اهل الرعونة و الدعوى ، و ان العثور على المعنى المعنى من كل لفظ و معنى هو المقصد الاسهى والغاية القصوى . فلماكان الامر على ماذكرت ، بكرت و فكرَّت في الاقدام على ملتمسهم ، و الاحجام على مقترحهم ، و نكترت و اقبلت وادبرت و ذكرتكلاً منهم صعوبة ذلك ، وانكرت و استكبرت و اخبرت الى بعد ماخبّرت الأمــر واخبرت و تخبيرت تخييرت ، فكل منهم رماني سهام ملامه وادعي انه استعلم الامر من عند علامه واني اثم" عندالله ان اقصرت عن تعليمه اوقصرت في اعلامه و اعــرضت عــن ايصاله الى بُغيته ومرامه . فلما الحقوا على كل الالحاح، و اقبلوا على بوجوه الحق الصراح في هذا الاقتراح بالاستشراح ، فلم اجد مساغا ولا سبيلا التي التصدي

۱-س۱۲ ی۷۷.

للصدود و الانتزاح ، ولا مجالاً ودليلاً في تعدى حدود الصلاح و الاستصلاح ، فاستجرت بالله ، تعالى ، و استنجرت و استبصرت و استنصرت فايدت بروح منه و نصرت ، فشرعت بحمدالله في بيانه بعد تبيانه و رشحت بشرحه في أوانه و ابانه ، و سمحت بتعيين المقصود بعد عيانه ، و استفتحت الكلام بلسان الفتاح العلام ، و استنجحت كشاف المشكلات على اتم نهج و احسن نظام، وهو ولى التعليم والاعلام، و الملى بحقايق الافهام للافهام بتجلى التعريف والالهام ، و الموفق لاتمام الكلام على اتم ختام ، والحمدلله اولا و آخراً و باطناً و ظاهرا ، و على اكمل رسله، افضل صلاة و سلام .

#### تمهيد

#### [ذكر القاب شيخه القونوي]

و لقدكان سيدى و سندى و قدوتى الى الله تعالى ، الامام العلام ، علم العلماء الاعلام شيخ مشايخ الاسلام ، حجة الله فى الانام ، سلطان المحققين ، كهف العارفين الواصلين ، ذخر العالمين بالله فى العالمين ، امام الورثة المحمديين ، مكمل الافراد و النذر من الاولاد الالهيئين ابو المعالى صدر الحق و الدين ، محيى الاسلام و المسلمين محمد بن اسحاق بن محمد بن يوسف القونوى، رضى الله عنه و ارضاه بهمنه، شرحلى خطبة الكتاب و قداظهر وارد الغيب عليه آياته و نفح النفس الرحمانى بنفحاته ، و استغرق ظاهرى و باطنى روح نسماته ، و فوح نفايس اسمائه و بعثاته، وتصرف بباطنه الكريم تصرفا عجيباً حالياً فى باطنى ، واثر تأثيراً كمالياً فى راجلى و قاطنى ، فافهمنى الله من ذلك مضمون الكتاب كله فى شرح الخطبة ، و ألهمنى مصون مضمون اسراره عند هذه القربة . فلما تحقق الشيخ « رضى الله عنه » منى ذلك ، و ان الامر الالهى وقع بموقعه من هنالك، ذكرلى انه استشرح شيخنا المصنف

**١- والنشدر سف** 

« رضى الله عنه » هذا الكتاب ، فشرحله في خطبته لباب مافي الباب الأولى الالباب، و انه «رضى الله عنه» تصرف فيه تصرُّوفاً غريباً ، علم بذلك مضمون الكتاب ، فسررت بهذه الاشارة ، و علمت ان لي اوفرحظ من تلك البشارة . ثم اشارالتي بشرحه. و امرنى برعاية الطالب في ذلك و نصحه ، فكتبت عن امره بمحضر منه شرح الخطبة في الحال على ماشرح بالمقالم ، و رشح بالوقت و الحال ، امتثالاً لأمره واجلالاً لقدره ، و فعالاً بنفسه المبارك و حكمه و تيمَّناً بلطفه المتبرك ، مستمداً من علمه و سرِّه ، و اودعت في ذلك مجملات القواعد و الضوابط الكلية و امهات الحكم و الاسرار العلية الالية و تفصل المجمل في سترى ، ثم اشغلني عن اتمام الشرح تفرعي لأمره ، لاعن امري و نحيتني اوامر الحق التي لارادلها من حيث ادري و من حيث لاادري ، و وكلت اليه امر ذلك الى ان يعين لذلك صفاء وقت و حال من خلاصة عمرى ، حتى توفى الشيخ . «رضى الله عنه» في بلاد الروم ، و انتقلت بعده الى دارالسلام ، و هجم الحق على فيهاكل الهجوم ، و لزمت باب الانقطاع الى الله و الخلوة اىلزوم ، و فتحالله لى ابواب رحمته فيما اطلب واروم ، و وفقت على شرح بعضه بالحاح بعض الافاضل ممن له حق الفواضل على بذلك ، ثم سافرنا من دارالسلام قبل الاتمام ، ولم يرد بعد ذلك الوارد على بالالهام للتمام و الختام ، الى آن اوانه و حان من عندالله ابانه ، واذن الله باتمامه على اكمل نظامه و اتتم ختامه.

## قصيدة

فغى غيبه اقصى مقاصد قاصد فقدت فقد حصلت كل المقاصد الى الصمد القيوم عزمة صامد مشاهده مشهوده في المجاهد

مؤید لایقنع بمشهود شاهد ولست بتالی انتجده بکل ما وکن صمدی القصد اقصد مقصد، و شاهد تشاهد افالمشاهد جاهد

۱ – مراد شارح محقق از دارالسلام شهر بفداد مرکز جمهوری عراق عرب است.

وجادت بوصل فوق طوق المحاهد ولاتتركن الجد واجهد و جاهد بجذبة مجذوب متجاهد جاهد لعينك من غيب جميع الشواهد تعین فی مجلاك فاثبت و شاهد الهيشة او باطن الذات وارد احــق قيام قائماً بالقواعــد بروح و ريحان و عين الفوائد بأنفس انفاس الوجود و ساعد تنفسها الرحمان من نفس واحد فعظها و نهنهها و خذ بالمراشد كو عدلو عدلا في المواعدواعيد و تعطيها منك القياد المعاضد فصدق و صادقه و واعد و عاود وخل خلال الانس و آنس وصاعد وانكان شيطانا عنيدا فعاند و باللهولاتوله ولا تتالد تراه تحل في تحل فشاهد فهي للأشكال تشكيل واحد على سطح وجهالبحر كالمتشاهد و مظهراعيان الفيوب لشاهد عدو عدو ، راصدلی مراصد وكنني بلاكوني كما كنت واعد اكن لك عين الكل و الكل فاقد بسر هواه قبل اول والدي

فان حذبة حذتك عن كل حاذب فلاتركنن وازكن المافوق طورها وكن جامعاً بين الوصولين واصلا وحافق وحقق انتحققت شاهدآ فان تتبيس ان حقا حقيقة واى تجل كان مناى حضرة فحق لحق ان يقوم بحقته وانكان روحا روشح القلب ربحه و نفسِّس عن النفس النفيسة كربها فما النفس الا انفس النفس الذي وان هي اهوت للهوى سدبيعة وان اولت من اول الامر سولت فلا تطمعن او تطمعن ان تطبعها وانكان روحاني اهـل طريقتنا وكن انت نورآ، انتروحت بينهم وانكان خدنا تابعا فمبايع فلاتله في لهو وله متألها فكل تجل في تجل ، و كل ما ولاتله بالأشكال عن مشكل بها نقوش و اشكال تراءت كما ترى وقل موجد الاعدام وجدآ بجوده اعذلى و عدلى بالعناية واعدنى وكن لك بيكونا وكن فيكنابة وكن ظاهراً بي، باطناً لي بلا انا فانی امر و قدخمارالله طینتی

و خلاًد في خلدالحقائق خالدي ینادی بنادیه طریقی و تالیدی طريق الهوى العذرى عمرى بحالد وفسى وفسى لىبعهد معاهسد فاسلم «شیطانی» و آمن «ماردی» لقتلی و من عرق بعینی قاصد جهنم شوق للمواقد واقد تنهد مثلى ، لالاجـل النواهـد بشاهد طرف باهت غير راقد امت بهواه و هو عیشی بجاشد فؤاداً فئيداً فيه أن فاد فايدي فلابأس أن فيحبه باد سايدي وما فاتنی منی به منه عالدی و ينهد من اجلى، اجلكل ناهد ولم انس انسا بين تلك المعاهد لها اثراً عين غفت في المراقيد فمن عادتی ان الوصید و ساید فذلك مأمولى و انهى مقاصد يجانب صدقى كاذبات المواعد عرجت ولم ارجع رجوع القواعد اسر لم اعرج بالنجوم الرواكد وصلت اليه لابقطع الفدافد وشوقى اليه سايقى و هوقائد الى الصل الباعث المتوارد منازله الاوساط للمتوافد تحلى تدلى الرب اكرم وافد تدان لدان بعد وهم التباعد

الفُّت هواه قبل تأليف تالف ولیسی لے قلبی ولبی قبل ان و مالى مجيد عنه عذراولستعن و عهدی به انی اهیم بحبیه عصيت علولي طاعة لفرامه و عشق جرى في عرق روحى بقاصد خشى في الحشاحاشاك ياجنة المني تنهدت من شوق الذي ابدأ معى حضوری به حی و صبری میت حياتي بحي لايموت وان امت ، و مالى فداء بعد ماقدا فادنى و اذبحياة الحي حيى حقيقتي ولى عوض في الله عن كل مطلب تنهدت لماانهد طورى بطهوره سقى بعهاد الانس معهد عهدنا بقظت لادراك النباهة لاترى لئن طاف بىطيف الحبيب وعادنى فلوارم و صلى بالتنزل فجاة بصادفني عماسوى الحق صادفا وان عرج الأسراء نحوحماه بسي فاني اذا از معت في السير نحوه فلو ساقني الاقبال نحو فنائه فشوقى الى من كان بالاصل شابقي وان يتفق قصدى اليه و قصده نقد عاد عيدى جمعه والتقيته وان القه فوق المواسط انها وان القه دون المواسط انها

عليها تلقى ما نلقى لرابد نفاد و مامن عنده غير نافد فرايد قوم من نفوس فوايد صفاء ولاماء مكاء لسامد عناكيب ذبان اتيت بقدائيد عروايد انعام عليه عروالد كراسي حيال راسخ غير مايد بصير باسرار الحقايق ناقد و اطلقت عقلى منعقال العقائد وامست اسارى في قيود المقائد وبي اناجادل دونه او اجالد وعنشى بايديها اميطت معاضدي و ناظرتهم فالكل قيد الطرائد من الرأى في الرابي بما لم يضادد ويجهل جهلا عنده في التزايد وبركب في حهل تركب فياسد على و علم في ذوى الجهل كاسد ما أتوا، اذابوافضلي بفضل زوائد لعينى وانفى فيه عين مصادر وضديه لم تبد في من يـوادد سرى الكل في كل بكل فــوائد يعـود اليـه بي مكايد كايـد وركنى شديد عند شلِّدالشدايد لــذاتي بعيد اينتي في المعابد سمافى سماء العيز اسماء صاعد على رمق منخشية الصد حامد على ميت كالارض بالذل هامد

فخذها مقامات اللقاء مرتا اخذت من العلام علمي فمالــه فراید نفسی من فرائده وما فهم اخذوا من ميست ميتاً فلل و عیدی جدیدکل آن وان ایت و من عنده للعبد في كل لحظة بقلبی ورأسی من كراسی نــوره و بصرنی بالحق کل محقق و قيدت بالشرع المطهر حكمتي ورضت سباء النفس علما فماطفت ربيت على علم الحقايق فهي لي وفي مهدها نيطت على تماسى وان انا بالتحقيق ناضلت امية بناقض علمي حاهل بي بناقص فیجهل علمی انتنی عالم به فاركب منعلمي براق مشاهدي تجاهلت للجهال علما بجهلهم وناسبت اضدادی بودشی و ضد بعینی اری فیضد عینی مناسبا و اشهد في الأضداد سر تماثل ففی کـل شئ کلشئ کما اری ومن كـادني ما كادني كاد ان فقدشد ازرىالحق بالحقدونهم لى العَّزة العظمى بربى وذلَّتي وان يرض ارضا نورعيني بوطيه ولىنفس خافهومن الخوفخافت بماء حياة الوصل حارت سماؤه

مشاهد عيز في اعز مشاهد وکل مراد من مرادی برآسد سلبتهم بتحانهم بالمعاقد صفت او ضفت منها موارد وارد يرد بمرادى من جميع الموارد و يشبع عربي العلم فضل مزاود واطلق بالاطلاق السن حامدي و شرف احیاد الوحود قلایدی و فكر كفعل النار اللماء عاقد وابكار افكار تزين جرايدى لقد حسنت حسن الحسان خرايدي فرادى الأفراد الورى من فرائد لأركان بنيان المعارف شاد براید غیب نحو عینی براید دقایق فرق راودتها مراودی و جسم نحيف كاسف اللون كامد على طرفى شطرى لست بزائد علتى بنور للضلالات طارد معين اعيان الشهود الشواهد و ناظر عين العالم المتوالد وانكحتها اياه حين توالدي الم يدراني جــد ام الموالــد لهم و هم فىنشأة لى ولايدى و بعلى وعرسى ان فهمت مقاصدي و تربیتی فی حجره و مقاعدی وقل بحثد الحد عقد تقاعدى و عنقاء قافى فى شراك المصايد

اذلل نفسى لا لــذلى فــاننى جميع الأماني من وصالى واصلى واعطى سرير الملك قوما وانارد مناهل ستِّری بالتجلی او اهــل يريد بأنى لايريد وأن ارد يروى عطاش الكشف فيض صبابتي اقیگد بالتقیید ایدی تصرفی فشففادان الزمان قصايدي بطبع كماء السلسيل سلاسة جريداً قد جردتها لخوايد وان حسنت بالحسن كل خريدة و واسطة للعقد كل فريدة و شادسانشاد نشیدی بشدرد و من صادرمنتي الي و وارد و رأس براسي ان بين حقايقي فلو صور تاروح شریف منور و من حيث اني برزخ لحقائقي و مطرد منی انعکاس اشعتی لأنبى بانسانيتي و حقيقتي و انى لذات الذات انسان عينها ولدت ابى من قبل امى و امها وقد خال عمى اننى ابن اخ له و انى ابى الآباء قبل بنوتى وكنت ابا للامهات و جدها وارضعنى الرحمان من ضرعنوره واذقمت بالقيوم قامت قيامتي وهل يغلب الورقاء منى عقابها

بدافي مباديه بوادي المراشد ارى الصيد في جوف المصايد صاعد فليس يراني مدبرا فسي عيايد فلم اتبين في عيون حسواسدي وذاالرسم وسم فياصح المواجد احاطية ذاتية لم نشاهد فانی به فیه عدیم لواجد كل تحل للتحلي معاقد و طرف لآبات الوجود مشاهد شاهد طرف شاخص فیه شاهد له مطلقاً من كل حمد و حامد و هوا بهی مقصدی فی قصایدی فلابهتدى نحوى مدارك ناشدى على فمعبودى له عين عابد بشهد سحودي على عينساجدي و یشهده بیعین غیبی و شاهدی و عين عيون الفيب فانظر نشاهد واطلاقه عن قيد اطلاق عاقد فلا بتناهي فيضه بالزوائد احاطية في واحد ضرب واحد في اناء من النور المجسد جامد لابصار وجه الحق حقا حدائد بسبعين الفا من حجاب وزائد فلاشئ منها عن شهود بزائد يلابس لبسا بعد لبس جدايد بوجه محيط بالجهات مروارد

و من تنفكر في عواقب امــره اردت ارتباد الاصطياد وانني ضنيت فاغناني الضني عن مراقبي فاخفا مكانى خلف عز حجابه محى اسمى ورسمى والمسمى هو اسمه و قد فنیت انیاتی فی هویه هـويته تبقى فناء هـويتي فكلي كقلب للتحلي موهل بسمع لأقرال الحقايق منصت حضوری بقلب فیه عنی غایب بعينى حمدت الحقمن حيث حمده وكل مديحي في سواه فانه له هدای ضلالی فیه عنی و غیره يصلى اليه بي بعين صلاته قیامی به عین الرکوع و انه فیشهدنی فیه بعینی عینه و اشهده عين الشهادة شاهـدآ و اجمع بين المشهدين بجمعه وان ينحصرني امهات مشاهدي كاني واياه بجمع حقيقة سلالة سلسال من الماء سال و متحد الصارف بصائر و انی و نور لایری متبرقیم سوى انه قداخرقت سبحاته و ليس لنا لبس للبس مــــلابس فمالي حجاب عنه و هو مواجهي

فكلى عيون شاهدات وكله يحدثنى طول النهاية وانه وكلى وكلىله عندالحديث مسامع وكلى لسان ان اقل عنه او به قدر عليناكل ليل بوجهد فحمدا له بدوا عودا و عاددا

وجوه تجل لایغیب و شاهد سیأمرنی طول اللیالی الخوالد بكل قلوب فی تلقی الموارد بكل ثناء فیه كل المحامد ولی كل یوم منه بالعید عاید الیه جمیع الحمد من كل حامد

هذه الغراء الدالية ، صدرتها في هذا الشرح كالعلاوة ، وفيها من غرائب المعاني و لطايف الاشارات و العبارات البديعة مالا يخفى على المتأمل المحقق و المستبصر المدقق ، و يتضمن احوال اذواق التوحيد المذكورة فيهذا الكتاب من مشارب كمل الانبياء المذكورين و غير ذلك مما يختص بالمشرب الكمالي الجمعي الأحدى المحمدى الختمى ، و تستكشف ما اشكل منها من الحواشي التي ربما أومأنا اليها بها، انشاءاللهتعالى. و قدحان ان نشرع فىشرح خطبة الكتاب و مايحويه منالخلاصة و اللباب، و قد ذكرت في كل كلمة كلمة من متن الخطبة مباحث كثيرة و علوماً عزيزة خطيرة و قواعد مهمة جليلة علمية وضوابطكلية جلية ، و ذلك في نفسه بمفردهكتاب جامع و بحر واسع ، والله الموفق للطالب المؤمل و الراغب في التدبر و التأمل ، على مادسست في خباياه و ضمنت مطاويه من الأسرار لاولى الأيدي و الابصار ، و ارباب الاعتبار و الاستبصار . و الحمدلله اولا ً و آخراً و باطناً و ظاهراً و جامعاً محيطاً حاصراً ، و صلى الله على الصفوة من عباده كافة، وعلى محمد خاتم الرسل وفاتح الابواب و السبل ، وآله الطيبين الطاهرين ، واخوانه الكاملين و الصحابة اجمعين، و التابعين لهم في السّنة المحمدية المطهرة الى يوم الدين خاصة .

فال الشيخ ، رضى الله عنه : «الحمدلله منزل الحكم على قلوب الكلم باحدية الطريق الامم من المقام الاقدم و ان اختلفت النحل و الملل لاختلاف الامم ، و

صلى الله على ممدالهم من خزائن الجود والكرم بالقيل الاقوم محمد وآلهوسلم»١.

قال المؤید ، رحمه الله : فی خطبة الکتاب ستة عشر کلمة تحتوی علی مثلها مباحث کلیة ، وان استلزمت مباحث اخر ضمنیة تفصیلیة علی ماسیرد علیك ذکرها و ننکشف عندالتد ر و التأمل سرها :

الاول منها في الحمد، و فيه عشرة ابحاث يتضمن العاشر منها عشرة.

# البحثالاول

# في حقيقة الحمد و تعريفه:

اعلم أيتدك الله بروح منه ، ان الحمد في عرف التحقيق ، تعريف المحمود بنعوت الكمال و ذكره للمخاطب بما هو عليه من الفضائل و محاسن الخصال ، فكل حمد من كل حامد على كل محمود ، تعريف للحامد من المحمود بما يستحقه ، و ذكر لله بفضائل هي خلقه و حقه ، كقولك : ان زيداً عالم ، عادل ، حكيم ، جواد ، كريم . فعرفته بالعلم و الحكمة و العدل و الجود والكرم ، عند المخاطب .

# البحثالثاني

# في تقاسيم الحمد

و هو ينقسم بالقسمة الاولى الى قسمين: احدهما ـ ان يكون الحامد هو الحق، ثم ان كل واحد من القسمين، ينقسم الى قسمين، بان يكون المحمود فى كل واحد منهما ايضاً هو الحق او الخلق كذلك، فان كان الحامد و المحمود هو الحق، فهـو سبحانه يحمد نفسه لنفسه من حيثياتنا او حيثيات، فيكون معرفاً فى حضرة او مرتبة لنفسه من حيث ظهوره فى اخرى، فهو يحمد نفسه و يعرفها بما يستحقه من الكمالات

١- في بعض النسخ : و على آله ...

الذاتية و الالهية و الاسمائية و غيرها ، و في هذا القسم مباحث منها :

#### البحثالثالث

و هو ان يحمد نفسه من حيث هويته العينية و اللاتعينية و اطلاقه و غيبذاته غيبة الغيبية ، و يتحد الحمد و الحامد و المحمود في هذا المقام ، و يستحيل تعقيل تميز الحامد عن الحمد و المحمود ، اذلالسان فيه ، ولا وصف ولانعت ولا حكم اصلاً، لقهر الاحدية الذاتية كثرة في تميز الحمد عن الحامد و المحمود ، و غاية العبارة و الاشارة الى التعريف و الحمد الخاص بهذه المرتبة هو بكمال الاطلاق عن كل تعين و نسبة ، و انه الكامل بالذات على الاطلاق . و قديقال : انه لاحمد من هذه المرتبة، والمراد نفى النعت و سلب تميز الحمد عن الحامد والمحمود. والحق هذه المرتبة، والمراد نفى النعت و سلب تميز الحمد عن الحامد والمحمود. والحق انه يعرف و يحمد باطلاق حمد الحمد الذاتي المطلق مجملاً كمامتر بلاتفصيل فافهم.

# البحثالرابع

حمده سبحانه نفسه من حيث تعيشه الأول المحيط بجميع التعينات ، فحمده له فيه تعريف و حمد مستغرق جميع المحامد و يستوعب جميع المحاسن و الكمالات و يعيط بسائر الفضائل و النعوت تماماً وانه منه تنبعث الكمالات و المحامد و ينفصل آخرما يتحصل ، و فيه يتحد في الأول و يتأصل ، و هو تعريف و حمد ذاتي للذات في اعلى مراتب حمد الحمد القائم بالذات ، تعالت وتقدست. فهو يحمدذاته المطلقة بعين تعيشه اولاً ، و يعرفها انها اصله التعين بحقيقته يدل على انه مسبوق باللاتعين و ان وراءه مالا يتعين و يعظم ان تعين او تبين ، و منه ظهر المتعين و يعين ويميز من وجه عن ذلك الاصل وتبين ، فيعرف ذاته المطلقة في هذا المقام بمحامد سلبية وكمالات تنزيهية ، و يعرف ذاته المتعين الأول بأحدية جمع جميع الكمالات الشوتية و السلبية ، فافهم .

## البحث الخامس

هو حمده سبحانه ذاته بعلمه الذاتى ، ان جميع الكمالات والنعوت و الاسماء و الصفات و النسب و الاضافات على التعيين و التفصيل ثابتة له كل الاثبات. والمحامد من هذه المرتبة صفاتية ، و فيما فوقها ذاتية ، فيعرف نفسه بكشفه و احاطته بجميع التعينات العلمية على التمييز و التعيين حسب المعلومات ، و انه هو المعلوم الحقيقى المتعين في اعيان المعلومات ، فيعرف و يحمد ذاته انه محيط بعلمه الذاتى بما يعلم منه ، و محيط احاطة ذاتية بعلم مالا يعلم ولا يحاط به انه كذلك ، لا يعلم ولا يحاط به.

## البحثالسادس

هو ان يحمدالحق و يعرف ذاته بحقايق ذاته و يعرف ايضاً حقايق ذاته بذاته جمعاً و فرادى ، انذاته احدية جمعها و انها شئونه الذاتية و حقايق تفاصيل كمالاتها الذاتية و انها في الذاتية و انها في الذات عينها ، فهي هي فيها على الأحدية ، و انه فيها، اي في حقايق ذاته اوشئون ذاته متكثر الأسماء و الصفات و النعوت و الاضافات ، و ان جميعها ثابت له على اكمل وجوه الاثبات عند العلماء الاثبات .

## البحثالسابع

حمد الحق حقايقه المؤثرة الفعالة الوجوبية، و هى الاسماء الالوهية و الربوبية، بانها هى المؤثرة فى الكاينات، و ان الالوهية و الربوبية يثبت للذات بحقايق هذه النسب و الصفات، فهى اركان الالوهية و قواعد بنيان الربوبية وربات الحقايق الانفعالية الامكانية، وكذا يعرف و يحمد ايضاً بحقايق الوجوب و الفعل و التأثير حقايق الانفعال و التأثرات الكيانية انها مجال تجلياتها و محال تنزلاتها و مظاهر

إ\_ في بعض النسخ : واربات ، و في نسخة (ف) : ارباب الحقايق .

تعيناتها و حقايق متعلقاتها ، و ان تحقق جميع هذه النسب الربانية يتوقف على هذه الحقايق الكيانية .

# البحثالثامن

ان يحمد الحق هذه الحقايق كلها بأنها احواله الذاتية و شئونه العينية النفسية و نسبه الغيبية الانية ، و هى فيه عينه لايتميز عنه ولايغايره ولايوجب كثرة منافية لأحدية الذات ولاظهور ولاتعيش للذات الابها و فيها و بحسبها ازلا و ابداً ، وان ظهور الذات بها متنوع التعيش و تجلى الوجود فيها مختلف التميز و التبين ، وكذلك توحدها فى الذات و استهلاكها فى احديتها ذاتية للذات ، اقتضت بحقبقتها الأمرين معاً ، فهما ثابتان له ازلا و ابداً عند التفات الإثبات .

## البحثالتاسع

هو حمد الحق من كونه عين الوجود الظاهر المشهود نفسه من كونه باطنا، لأنه عين الظاهر و الباطن، فهو سبحانه يحمد بظاهريته و مظهريته التى مجلى لغيبه، فهو باتيته الظاهرة التفصيلية المتعينة بانيات الموجودات يعرف و يحمد هويات الباطنة الغيبية العينيية، وكذلك يعرف و يحمد بكل عين عين من الاعيان الغيبية المعنوية الثابتة في عرصة العلم الذاتي الأزلى مظاهره و مرائيه و مناظره و مـجاليه الخصيصة بها في الوجود، انها صور انانياتها، و ان الاعيان وانكانت معاني هويات تلك الانانيات، فانها صورانيات الذات الغيبية فافهم و افرق بين التاسع و الثامن، ولا يعسر عليك، انشاءالله، تعالى.

# البحث العاشر

مشتمل على اقسام حمد الخلق للحق و حمد الحق خلقه من كونه خلقا و سوى

بثبوت مابه امتياز مرتبة الخلقية على مرتبة الحقيثة الواجبة الربانية بثبوت الافتقار الذاتى للخلق و ثبوت وجوب الوجود بالذات لمرتبة الالوهية ، و هو القسم الثانى من التقسيم الأول ، اخرناه ليتم اقسام القسم الاول و التقسيم الكلى الحاصر للحمد في هذا التقسيم من خمسة اوجه في جانب الحق و جانب الخلق كذلك بمثلها ، و هي امهات الحضرات الخمس الاخر:

الاول ، من حيث عالم المعانى و هى صور معلوميات الاشياء تعالى ، و معنوياتها ازلا و يسميها اهل الله الاعيان الثابتة ، و محامد هذه المعانى و الحقايق للحق يكون بألسنتها الغيبية و استعداداتها الغير المجعولة و خصوصياتها الحقيقية بأنها شئونه المعنوية، وان الحق مسمى بها وظاهر فيها بحسبه كمامر، وانها معينات الأسماء الالهية الوجوبية و نسب الربوبية، و يختلف هذا القسم بمقتضى خصوصيات الاعيان.

الثانى ، حمد الحق لعالم الارواح ، و تعريفها و حمدها للحق يكون بالتنزيه و التسبيح و التقديس و الطهارة و الوحدة و البساطة والشرف والنورية طرداً وعكساً، جمعاً و فرادى ، كقوله، سبحان الله و سبوح قدوس، ربُّ الملائكة و الروح، ومثله.

الثالث، منحيث عالم المثال وصوره ومحامده للحق ومحامد الحق لهافيه انمايكون بتجسيد التجليات وتشخيص الأعيان المعنويات وتصوير الأسماء والصفات، واظهار المعانى و الارواح متمثلات في الاشكال و الهيآت ، بان لها قوة التجسد والتشكل والتمثل محسوسة كالجسمانيات و التحيزات و انلم يكن كذلك في الذوات .

الرابع ، محامد الارواح و المعانى للحق ، و محامد الحق لها ايضا "بتمثيلها و تشكيلها المشاهد بانها اشكال هيآتها و صورها المعنوية العقلية بحسب اللوازم و لوازم بمايينها من المناسبات و المباينات و النسب و الاضافات وصور الجمعيات ، و لكنها مقيدة بالقوة المتخيلة في الحيّس المشترك من كل حيوان له قوة التخيل و النصور . و الفرق بين الاول و الثاني ؛ ان الاول صور تمثيلية و اشكال وهيآت اول يتمثل و يتنزل فيها الارواح و المعاني و التجليات بحقايقها و بانفسها هي لها

قوالب و هياكل روحانية و نورانية بخصوص مقتضياتها لابالنسبة إلى الشاهد و في حسته المشترك و في الثاني بحسب المتخيل و مرتبته و شهوده.

الخامس ، عالم الاجسام و الجسمانيات و هي جمعاً و فرادي تحمدالحق بذواتها و وجوداتها و مراتبها و ارواحها و قواها و السنة احوالها و استعداداتها بموجب علوم و معارف آتاهاالله و تعريفاتها للحق بالكمالات الثبوتية الوجودية الخصيصة بالجسمية الكلية و بكل جسم جسم منها و بكل موجود موجبود من المتحيزات الجسمانية و الوجودات الخلقية الكيانية من حيث حقايقها و معانيها و من حيث ارواحها و مثانيها روحيها و عقليها و نفسيها و نورية معانيها ، و من حيث تمثلاتها و تشخصاتها و تجسداتها الروحانية ومبانيهاالمثالية المعقليةالنورانية والمثالية و الخيالية والجسمانية طبيعيها و عنصريها تحمدالحق و تعرفه بذواتها ومراتبهاوافعالها و احوالها و نسبها و اضافاتها دائماً. و النوع الانساني بانواع لغاتها و تسبيحاتها و تحميداتها و تمجيداتها و تهليلاتها و تكبيراتها ايضاً يعرف الحق و يحمده على ماعرفت ، و قددون في ذلك الكتب . و تعريف ذواتها و حمدها للحق يكون من وجهين:

احد هما ، بتنزيه الحق و تقديسه عن خصايص التقايص التي هي عليها منحيث كونه غنياً عن العالمين و سلبها عنه .

و الثانى ، تعريفه و نعته ، تعالى ، بماهى عليه من انفسها و اعيانها من الكمالات الخصيصة انها ثابتة له من حيث هي على الوجه الاكمل .

فهذه امهات تحميدات الموجودات بألسنة مراتبها الكلية الوجودية للحق ، و تعريف الحق لهم بانها ملابس نوره و مرايا ترائى وجهه و شعوره و قصور حوره . ولو شرعت فى التعديد و التفصيل لادى الى التطويل ، و هذه اشارات كلية اجمالية الى اقسام الحمد و انواع المحامد مشحونة فى مطاوى الكتب المنزلة كالصحف و التوراة و الانجيل و الزبور و الفرقان و فى الاحاديث و الاخبار و القصص و الآثار

و في الدعوات المأثورة و الاقسام و الكمالات النبوية المنقولة المشهورة ، و ذلك امرلوسكت عنه كيفيته فسكتنا عن ايرادها في هذا الكتاب و تعدادها .

و من جملة هذا القسم حمد الخلايق بعضها للبعض و تعريفها عثرفاً بالمدح و الثناء، و ذلك ايضاً تعريف لذلك المثنى عليه بفضايل خصيصة به، و اقسامها ايضاً مع كثرتها و عدم تناهيها، مشهورة مذكورة ولا حاجة بناالى تحديدها و تعديدها . و في مشرب الكمالكل ذلك حمد للحق من الحق من حيث كون الحق باعتبار الوجود الظاهر بالكل في الكل عين الكل . فافهم كما قلنا :

وكل مديح في سواه فانه له و هو انهي مقصدي في قصايدي

و قد تمت المباحث العشرة التي يتضمن العاشر منها عشرة ، ولم يذكره ، وذلك ان المحامد الكلية الخلقية تنضاف الى الخلق من كون الخلق حامداً للحق و لبعضه من البعض من حيث هذه الحضرات الخمس ، فمن قبل الخلق خمس مراتب حمدية، و من جهة الحق المتعين بالوجود الخلق في كل عين عين من الأعيان الخلقية لهاخمس اخرى . فكل واحدة من حقيقتي الحق و الخلق الظاهركل منهما بكل منهما تحمد الاخرى و تعرفها بماهي عليه من المحامد . واما العاشر المحيط بالعشرة ، فهو حمد العائم بالحق و الانسان الكامل في كل عصر .

و بيان ذلك انكلكمال ظاهر و قائم بالحق اوالخلق ، و الانسان الكامل في الذات و الاسماء و الصفات و الاحوال و الاخلاق و النسب و الاضافات في جميع المواطن و المراتب و المقامات ، يحمد و يعرف من قام به بنفس قيامه ، و ليسكل ذلك بامر زائد على سر التجلى الالهى الجمعى الأحدى الذي ظهر بالانسان الكامل الجامع الواحد جمعا احديا و تفصيلا جميعا قرآنيا ، و بالانسان المفصل الفرقاني الذي هو العالم جمعا و فرادى بموجب الحضرات الاسمائية وبمقتضى النسب العلمية و الشئون التي هي الاعيان الثابتة ، فيكونكل واحد من الانسان الكامل الجامع و العالم حامداً و مثنياً على الحق و علىكل واحد منهما جمعاً و فرادى ، اجمالاً

و تفصيلاً من كل واحد و بكل اعتبار بنفس الدلالة على اصل منبعه و منبعث مهيعه من الجناب الالهي و معرفاً للحق من تلك الجهة ، و ذلك الاعتبار اما تفصيلا وجوديا في العالم من مفردات الوجود و في كل عين عين من اعيان العالم ، واما باعتبار احدية جمع الجمع الكمالي الانساني عن الانسان الكامل مدَّة في مقامات المضاهات العظمي و المثلية المثلى ، من حيث ظهوره بالصورة الالهية . و هي امانة الله عنده حملهـــا الانسان حيث قصر و عجز عن حملها غيره من الموجودات الكونية ، كماقال عز من قائل : «انا عرضنا الأمانة على السموات» وهي كل من له سمو " من المراتب الكلية والارض وهي السفلي والجبال وهي التعينات العالية «فابين ان يحملنها، واشفقن منها و حملها الانسان » ، و ثانياكرة اخرى عن مقام المباهاة الكبرى التي ظهر بهاالانسان الكامل ايضا من حيث ظهوره بكل كمال و نعتوصفة وحكم تعين في العالم في الفرق، فانه ظهر به و فيه على الوجه الاكمل الاجمع ، و من حيث ظهوره بنقايص ايضاً هي نقايص الكمالات المذكورة آنفاً. فحمده التفصيلي ، هو انكل حقيقة حقيقة من حقايق ذاته روحاً و نفساً و قلباً و سراً و جسماً وكل لازم و قوة و نعت و حكم لكل من ذلك بماينطوى عليها ذاته و يحتوى عليها نشأته ، يحمد الحق و يعرفه من حيث الاسم الالهي الذي يستند اليه تلك الحقيقة او القوة او الصفة و غيرها و ترتبط به من خشيته و به ظهرفيه و تعين الوجود الحق و حمده و تعريفه له بكلمنها بالألسنة الخمسة المذكورة: و هي لسان الذات ، و لسان المرتبة ، و لسان الحال ، و لسان الاستعداد ، و لسان احدية جمعه الكمالي ، فمحيط و جامع بجميع دلالات الاسماء و الصفات و العوالم و الحضرات و النسب المرتبية و الاضافات بمحامد لايتناهى ، و يسمى حمدالحمد من مقام احدية جمع الجمع الكمالي الانساني ، فافهم .

و ذلك انه لماكانت التجليات الذاتية و الالهيةو الـرحمانية ، دائمة الـوصول باجناس النعم و انواع العطايا و اصناف المواهب الى الانسان الكامل مـن جميع

۱ - س۳۳ ی۷۲۰

المراتب الذاتية و الاسمائية ، تعينت هذه النعم و الآلاء من لسان احدية جمع الجمع الكمالى الذى للانسان الكامل حمد أكليا احاطيا كماليا جامعاً لجميع المحامد بنفس قيامها و ظهورها بها وفيه فى مقابلة تلك النعم و المواهب المحيطة الاحدية الجمعية، من حيث انه بالذات و المرتبة و الوجود «محمد» و يعرف الحق و يعرفه بالحق و العالم و به معرفة و حمداً او تعريفاً جامعة بين الحمدين دائماً فى كل حالة لافى حالتين، و عن هذا الحمد يعبر بحمد الحمد. فافهم والله الموفق.

# تتمية للمباحث الحمدية

منها: ان جميع هذه المحامد انكان مقيداً او متعيناً من المحامد في مقابلة ماوصل اليه و مجازاة ماانعمالله عليه من النعماء و الآلاء بالمشار اليها من حيث كليات مراتبها فانه يخص بالشكر ، و انلم يكن في مقابلة شئ منها ولا معاوضة و لامجازاة، كمامر ، بل حمداً و تعريفاً بماهو عليه من الكمالات و الفضائل و الاستحقاق و الاهلية فانه يخص بلفظ الحمد ، وانكان من خلق ، ثناءاً و تعريفاً لخلق آخر من حيث خلقيته ، يسمى مدحاً ، انكان بماهو فيه من الكمالات ، و انكان بماليس فيه، فذلك مده بالها .

و منها: ان تعریف کل معرف و حمد کل حامد باللسان و القلب قصدالکل من یحمده و یعرفه انما یکون بحسب معرفته به اولا حتی یتأتی له التعریف به عند من لامعرفة له بالمحمود ، او تعریفا بمعرفته بالمحمود ثانیا ، فکل من کان معرفته بالله اتم واکمل، کانحمده له اتم و افضل و اعم و اشمل ، و تفاضل الحامدین المعرفین شفی محامدهم و تعریفاتهم ، بحسب تفاوت معرفتهم بالله . فحامد له تعالی من حضرة او حضرتین او اکثر بحسب جمعیة الانسانیة . و الحمد الاکمل المحیط الاشمل ، هولاکمل الناس من حیث الحق و به ، او حمد الحق لنفسه من حیث هذه الکامل جمعاً و فرادی ، کمامر . فتذکر .

و منها: ان الحمد على انحاء ثلاثة: فان كان بصفة تنزيه فهو «تسبيح» وان كان بصفة ثبوت فهو «الحمد» و ان كان بصفة فعل فهو «شكر» فان حمد كل حامد و تعريفه للمحمود، اما ان يكون بصفة تنزيه او صفة ثبوتية قائمة بالمحمود، يستحسنها الحامد فيعرف المحمود بها اويحمده بصفة فعل . و على اى نحوكان ، فانه لسان من السنة الكمال ، يشير الى كمال فى المحمود ، قصد الحامد اظهاره اولاً، و الى معرفة الحامد به كمامر ثانياً. و فى الآخر الى كمال غايتى قصد الحامد و الاخبار به ، فيقع التصديق بصحة ما اخبر ، ببرهان و حجة .

و منها: ان الحمد من حيث اطلاقه لالسانله الا لسان الذات من كونكل واحد من الحامد و المحمود و الحمد عين الآخر، كمامر. فلايقع حمد مطلق من حامد الا لفظ ، و ان اضيف الحمد المطلق الى الاسم الجامع ، و هوالله ، فلايكون ذلك الا من حيث حضرة خاصة من حضرات الاسماء ، و ذلك لان الاطلاق الحقيقي هوالذي لاحدية جمع الجمع و الاطلاق يقتضي سقوط النسب و الاضافات، و يفضى الى استهلاك الاسماء و الصفات ، و اضمحلال سائر الاشارات و العبارات الثبوتية و السلبية ، فلاحمد فيه ولا اسم ولا صفة ولارسم ، بل الذات مطلقة عن جميع الاعتبارات الثبوتية و السلبية . و هذا وانكان معرفة و تعريفاً ذاته آخر مراتب العلم و المعرفة بانها جمالاً كمامر، فافهم . و انقلنا : الحمدلله مطلقاً من غير تقييد ، فان حال الحامد حين الحمديقيد الحمد ولابد ، فلا يبقى الا اطلاق اللفظ .

و منها: ان تعریف الحامد بحمدلله ، یکون بذاته او بمرتبته او بوجوده او باحدیة جمع المرتبة والوجود و احدیة جمع الجمع، فمرتبة الحق الالوهیة و وجوب الوجود الذاتی و الفعل و التأثیر و السلطان ، و مرتبة الخلق العبودیة و الافتقار و الانفعال و التأثر و امتثال الاوامر والنواهی ، و تعین الوجود فی کل مرتبة بحسبها،

١ - في سخة (ف) : اجمالاً.

فهى حامدة و معرفة لاصلها الذى منه انبعثت و هو التعين الاول و حقيقة الحقايق الكبرى ، فافهم .

و نختم الكلام على اسرار الحمد ، وكل هذه المباحث في لفظ الحمد ، وحان لنا ان نشرع الآن في العلوم و الاسرار ، و المباحث الذي يحتوى عليها البحث الثاني من المباحث الستته عشر على مابنينا عليه .

# [ تحقيق في وجوه تسمية اسمالله ]

فنقول: الاسم الله و يكنى عنه في عرف اهل الطريق بالجلالة ، تعظيماً لذكره ، و فيه من امهات القواعد وكليات الضوابط والاصول التي نذكر هيهنا ابحاث عشرة: الاول ـ في اختلاف الوارد بين علماء الرسوم ، ذهب الخليل و سيبويه و المبرد من علماء العربية ، أنه اسم علم للذات . و من علماء الشريعة ابوحنيفة و الشافعي و الغزالي و الامام محمد بن عمر الخطيب الرازي و ابوزيد البلخي و القفال الشاسي و الخطابي من المتكلمة و النظار « رحمة الله عليهم» الى انه علم. وكلهم اختاروا القول بعلميته ، ثم اختلفوا في انه عربي او عبري ، فذهب ابوزيد و جماعة من المتكلمين، انه مأخوذ من اللغة العبرانية ، لان اليهود و النصارى يقولون في الاسم العلم ـلهاـ فحذف العرب الالف التي بعدالهاء طلبآ للتخفيف،كمافعلوا في اليوم والنورو الروح، فانها ايضاً منقولة من اللغة العبرانية وكانت ـنورا ويوماوروحاً فخذ فوا الالفات من هذه الكلمات ، فقالوا فيها : يوم و نور و روح. و بطلان ماذهبوا اليه بيِّن ، لانا نقول: لانسلم ان هذه الكلمات عبرية بل عربية في اصل الوضع وليستمأخوذة للغة العرب من لغة اخرى ، بل هي مما تواطأت فيه اللغتان ، وكثيراً مايقع مثل ذلك من التواطى بين اللغات و التواطؤ فيها بين اللغتين لايوجب الجزم بكونها مأخوذة من احديهما للاخرى ، ولاكون احديهما اقدم من الاخرى ، و ان اوهم احتمال ذلك، فلايوجب الجزم بل المواطاة وقعت فيها بينها لسرنذكره .

و ايضاً: لان الواضع الحقيقى و هوالله وضع هذا الاسم علماً للموجد لما علم فى حروفها و تركيبها من الحقايق و الأسرار الدالة عليه ، سبحانه ، ثم اوحى السى واضع اللغات من قدماء البشر ، او الهمهم وضع هذه الالفاظ لهذه المعانسى علسى التواطى من غير مواضعة ولامشاورة بين الوضعين ، ولاسيتما، وهذا الاسم مخصوص عند العرب بالموجد الخالق للعالمين ، قال تعالى : « ولئن سألتهم من خلق السموات والارض ليقولن الله ا وايضاً: لوقلنا، انهما خوذمن لغة غير لغة العرب، لكان غير عربى وقد اخبرالله بان القرآن عربى ، قال الله ، تعالى : «انا انزلناه قرآنا عربياً » و قال الله ، تعالى : « وجعلناه قرآنا عربياً » ولوكان عبرياً لماكان عربياً ، هذا باطل وكفر بالله ، لما فيه من التكذيب .

و ايضاً: فان لغة العرب اوسع واكمل من ساير اللغات، فانكانت في الاسمالله الذي هو اول الاسماء و المسميات مفتقرة الي غيرها من اللغات لكان فيهامن النقص و الضيق ، مالا يخفى ، ولاسيما ، و قدذكر الله كونه عربياً في مقام مدح القرآن، فيجب ان يكون عربياً . و الاصح الارجح انه اسم عربي وقعت المواطاة فيه بين اللغتين لشدة مناسبة الحقايق الحرفية التركيبية و حقايق مسماه على ماسيأتيك نبأه، انشاءالله ، عن قريب .

# البحثالثاني

فى حجج القائلين بعلميته و مايرد عليها من الرد و المنع و هى من وجوه:

منها: ان الله ، تعالى ، اقام هذا الاسم مقام الذات موضوعاً لساير الاسماء و
الصفات ، و حمل ساير الاسماء عليه ، فقال: «ولله الاسماء الحسنى أ» فاضاف جمبع
الاسماء الحسنى الى هذا الاسم و وضعه موضع المسمى ، و قال ايضاً: «هو الله الذى

۱ – س۲۹ ی

۲- س۲۶ یه ۰

۳- س۲ ی ۱۷۹ .

لااله الاهولهالاسماء الحسنى» فقدمه على ساير الاسماء، وحمله على هويته الذاتية المقدسة ، ثم بعد نفى الالوهية عن غيره ، اثبتهاله بالاستثناءووصفه بساير الاسماء و سماه بها ، فكان هذا الاسم مسمى لجميعها و هى اسماء له، فلولم يكن علماً للذات لم يكن كذلك .

و يجاب عن هذا بانه انما يلزم بماذكرتم انه سمى بساير الاسماء واقيم مقام المسمى ، و لايلزم ان يكون علماً للذات .

و مما احتج به مثبتو اعلميته: ان المشتق عبارة عن اسم موصوف بصفة يدل عليها الاشتقاق اللفظى، و يفهم منه ، و حينئذ يكون المفهوم منه كلياً لايمنع نفس تصوره عن وقوع الشركة فيه ، و على هذا يكون لفظة الله كلية غير ممتنعة عن وقوع الشركة فيه ، و ذلك باطل ، لمافيه من الشركة .

و يجاب عنه: انه لوكان الالوهية صفةكلية يشترك فيهاكثيرون ، لكان ماذكرتم وارداً ، و لكنا لانسلم ذلك ، بل هي صفة احدية جمعية جامعة لحقايق هي مخصوصة بذات الموجد. ولانسلم ايضاً ان دلالته جزئية مخصوصة بصفة معينة ، بل يدل على عدة معان بالاشتقاق اللفظى ، وكلها موجودة لذات واجب الوجود ، فلايقع فيها الشركة ، لعدم وجود تلك المعاني في ذات غيره .

و ايضاً: لانسلم انكل مشتق كلى كما ذكرتم غير مانع عن وقوع الشركة ، بل اذاكان بحقيقته يقتضى الاشتراك فى الوضع والدلالة كلفظة العين ، بلهو مخصوص بحقيقة الموجد كالشمس مخصوصة بالنير الاعظم مع دلالتها على الشموس ، و هو الارتفاع والعلو والابا و شدة التسخين ، وهى معان مخصوصة الجمعية فى الشمس ، وان كان كل واحد منها موجوداً فى غير النير الاعظم و لكن احدية جمع جميع هذه المعانى فى النير الاعظم ، فكذلك دلالة هذا الاسم دلالة احدية جمع جميع مافى قوة

۱ ـ س ۲۰ ی

دلالة اسم الله من المعانى .

و مما اجتح به مثبتوا العلمية ايضاً: انه لوكان مشتقاً لكان من اسماء الصفات، وحينئذ لم يكن اقامته مقام الموصوف اولى من غيره ، و لكن هذا الاسم موصوف و منعوت بساير الاسماء دون غيره فهو اسم علم للمسمى .

و الجواب: لايلزم من هذا علميته ، فقد يكون بعض الاسماء و الصفات اجمع و اعم و اكمل و اتم في معناه لحقايق الموجدية ، فيندرج سايره تحت حيطته ، فيقام مقام المسمى ويوصف بالجمع و لايكون علماً للذات، و نحن ما نعنى بالعلم الا الاسم الدال على حقيقته الذات وذاته، تعالى، لا ينحصر في مدلول معين، فلا يجوزان يكون له اسم علم ، بلهو اسم مقدم على جميع الاسماء جامع لمعان الكلوهوالاسم الله . و مع هذا ، فغير ممتنع ايضاً ان يحمل هذا الاسم على غيره من الاسماء . وقدقيل انكل واحد من الاسماء الالهية يقام مقام المسمى موضوعاً و يحمل عليه هذا الاسم، كماذهب اليه ابن قسى « رضى الله عنه » فيقال مثلا : الرحمان الله ، و الرحيم الله ، و هذا صحيح ، غير ممتنع شرعاً و عقلا ً وكشفاً ، و قدور دهذا النمط في الادعية المأثورة ، واصله في القرآن كثير ، و ان لم يهتد اليه الا اهله، كما يقع في جواب الاستفهام مثل قوله : «قل من رب السموات السبع ورب العرش العظيم سيقولون الله ، المعامر السماوات السبع ورب العرش العظيم مصول كليات اقوال المثبتين لعلميته ، و جوابها بلسان التحقيق و الايجاز .

#### البحثالثالث

# في حجج مثبتي الاشتقاق

ذهب جمع كثير من العلماء بالعربية و الاشاعرة و جمهور المعتزلةان هذا الاسم مشتق و احتجوا بحجج:

۱ – س۲۳ ی۸۸۰

منها ، ان وضع الاسم العلم يتوقف على معرفة حقيقة الذات ، و ذاته ، تعالى ، غير معلومة للخلق ، فوضع العلم له محال .

وقداجیب عنه: بانه وان لم یکن ذاته معلومة للخلق ، و لیس لهم ان یضعوال اسماً علماً ، لکن ذاته ، تعالى ، معلومة له ، فلایمتنع علیه ان یضع اسماً علماً لذاته ، تعالى .

و الجواب عن هذا: ان الهوية الذاتية مطلقة بالاطلاق الحقيقى و همى يقتضى بحقيقتها ان لاتعلم ولا تنحصر ولاتعرف ولايتناهى ولاتحد، وحقيقة العلم. الاحاطة بالمعلوم وكشفه على سبيل بالتمييز عن غيره ، فحقيقة العلم لايتعلق بها و حقيقة الذات يقتضى ان لايعلم ، والشئ اذا اقتضى امراً لذاته فانه لايزال عليه مادامتذاته، فلو وضع الحق لنفسه اسماً علماً لايفهم منه الاخصوص الذات ، لكان محصوراً فى دلالة ذلك الاسم ، وصارت الذات المطلقة مقيدة به ، و هذا محال .

و ايضاً ليس فى قوة لفظ من الالفاظ ، ان يدل على الذات المطلقة دلالة اطلاقية لكون اى لفظ فرض مقيداً بتركيب خاص ، و ليس فى قوه المقيدان يعطى غيرمافى حقيقته ولافى قوة حقيقة العلمية ان يحيط بمالايقتضى الاحاطة به لذاته ، لان العلم سواء اضيف الى الخلق او الى الحق ، فان الاضافة لايخرجه عن حقيقته، و الحقايق لايتبدل ، فلايطلق حقيقة مقيدة بالحقيقة ، ولايتقيد حقيقة مطلقة من كونهاكذلك ، و العلم على كل حال نسبة من نسب الذات ، متميزة عن غيرها، وهى وانكانت نسبة محيطة بالمعلوم، فانها محيطة بالذات المنضبطة المحصورة المقيدة المتميزة عن غيرها ، والا بحدها ، و ليس فى قوة نسبة من نسب الذات ان يحيط بالذات الغير المحاطة ، والا برم قلب الحقايق و خرجت الذات عن مقتضاها الذاتية ، و ذلك بين البطلان .

فان قيل: العلم الذاتي عين الذات، فلايكون من هذا الوجه غيرها، فلايمتنع على العلم الذاتي الاحاطة بالذات.

قلنا: فعلى هذا لايكون الاحاطة للنسبة العلمية من حيث هي كذلك ، بل يكون

الاحاطة للذات ، و مرادنا قصور النسبة العلمية في حقيقتها من كونها نسبة من النسب الالهية عن الاحاطة بكنه الذات المطلقة . و على كل تقدير ، فان الاحاطة بالذات المطلقة محال ، فلا يعلم اصلاء فليس لها اسم علم لفظى ، فافهم .

و مما اجتج به مثبتوا الاشتقاق: ان العلم يقوم مقام الاشارة الى ذات المسمى و حقيقته ، و حقيقته تعالى لايشار اليها ، لما فى الاشارة من التعيين و التمييز و التحديد فوضع الاسم عليه محال .

واجيب عن هذا بانه وان امتنعت الاشارة الحسية اليه، تعالى، لامتناع انحصاره فى جهة حسية ، ولكن لايمتنع الاشارة العقلية عليه، كما قال تعالى: «قل هو الله احد» و قال : «فذلكم الله ربكم الحق» و قال : «ذلك رب العالمين» و هو ، و ذلك ، و ذلكم ، اشارات عقلية ، فلايمتنع وضع الاسم العلم ، عليه ، بهذا الاعتبار .

و الجواب: انا لانسلم عدم امتناع الاشارة العقلية الى الذات المطلقة ، والا لكانت متعينة غير مطلقة ، وهى غير متعينة من جميع الوجوه ، فلايتعين الاشارة اليها ، وان قيل بالاشارة المطلقة العقلية ، فليست الا الى اطلاق الذات ، لااليها ، وجميع ماوردت من الاشارات المذكورة ، سواءكانت من الحق او الخلق، اشارات نسبه الذاتية وحقايق اسمائه و مسمياته وحيثيات صفاته ، كالأحدية و الربوبية و الهوية ، وليست الى حقيقة ذاته ، تعالى ، فان حقيقة ذاته ، تعالى ، لايشار اليها ، ولا يعلم ولا يحلم ولا يعلم ولا يعلم ولا يعلم ولا يعين تعينا ينحصر فيه ، لكونكل متعين متميزاً عن غيره وكل متميز عن شئ او اشياء ، فانه محدود مخصوص مقيد بكونه متميزاً عن غيره و خارجاً عنه ، و عدم كونه عين غيره ، و مالا يتعين ولا يعلم ولا يجهل ولا يشار اليه على سبيل الحصر ، فلا يوضع اسم علم له ، سواءكان الواضع خلقاً اوفرض حقا، فان العقيقة تأباه .

ولا يقال : يوضع لفظ اذاذكر يفهم تلك الذات المطلقة من غير دلالة اشتقافية

٣\_ س١٤ ي٨٠

على سبيل الاجمال و الايماء ، فيكون علماً لها .

فانا نقول: لافايدة فى وضع مالايدل على الذات التى لاتعلم به ولاتسمى ، وما لادلالة فبه فلايفهم ، اذالفهم مبنى على الدلالة ، فما لايدل لايفهم منه، ومالايستدل عليه لادلالة عليه ، فلايفهم،كذلك بوضع مالايدل عليه ، فافهم .

و هذا تمام البحث في هذا الاختلاف الوارد و سيتحقق لك سره، انشاءالله عن قريب بلسان غريب.

# البحثالرابع

فى وجوه الاشتقاق على قول القائلين و هى من عشرة اوجه صححت من حيث اللغة العربية:

احدها ، انها مأخوذ من اله يأله ، اذا فزع و لجأ ، واصله الاه على وزن فعال بمعنى مفعول ، لكونه مفزعكل فزع و ملجأكل جزع ، فلما ادخلت لام التعريف ، حذفت الهمزة طلباً للتخفيف و ادغمت لام التعريف فيلام الاصل وفخميّت للتعظيم، فقيل: الله.

و الثانى ، من الوله وهو شدة المحبة ، بمعنى انه ، تعالى ، هو المحبوب باشدما يكون من المحبة ، كماقال تعالى : « و الذين آمنوا اشد حبالله» وقد وصف الله تعالى ، بالمحبية و المحبوبية فى قوله : «يحبهم و يحبونه » و قدروينا فى الاحاديث الالهية عن الله ، تعالى ، انه قال : «كنت كنزا مخفيا فاحببت ان اعرف» وفى رواية اخرى : «اردت» عوض احببت الارادة طلب حبتى . والاصل فيه ولاه ، فابدل الواو همزة ، كما فى اشاح و اساد ، فانهما وشاح و وساد ، فاستثقلوا الابتداء بعرف العلة ، فابدلوا الواو بالهمزة ، ثم عرفت الكلمة وادغمت و فخمت كمام .

و الوجه الثالث ، انه مشتق من لاه يلوه ، اذا احتجب ، لانه ، تعالى ، محتجب

۱- س۲ ی،۱۲۰

برداء كبريائه وازار عظمته عن ادراك ابصار العيون و ابصار اعين البصاير «لايدركه الابصار و هو يدرك الابصار» !.

الرابع ، انه مأخوذ من ـلاهـ اذا ارتفع ، و ذلك لان الرفعة الحقيقية لله ، و هو الرفيع الرافع ، ولكن رفعته لابالمكان ولابالمكانة ، بل بالذات ، واطلاقه عن التقييد برفعة المكان و المكانة ، و بكونه معطياً للرفعة .

الخامس ، انه مأخوذ من قولهم الهت بالمكان ، اذا اقمت بالمكان ، قال الشاعر: «الهتبدارمايين رسومها»

و يكون هذا المعنى بالنسبة اليه ، تعالى،كناية عن الدوام و الثبات و البقاء الذاتية له ، و فيها معنى اللزوم و الاقامة على مقتضى ذاته .

و ايضاً: لان الالوهية ملزوم العالم ، فلايتصور وجود الالوهية بلامألوه ولا وجود الربوبية بلامربوب وجوداً و تقديراً ، فهو اشارة الى اللزوم الذى بين الاله و المألوه و الرب و المربوب.

السادس ، انه مشتق من الالهية ، وهى القدرة على الايجاد و الاختراع ، و هى ذاتية لله ، تُعَالى ، ولم ترد الالهية بهذا المعنى و الاشتقاق ماض لامستقبل ، و هذه الحقيقة خصوص ذات الموجد . و قيل : هى احق هذه الوجوه بالحق . فافهم.

السابع ، من اله ياله ، اذا تحير لان ذاته محيّرة اسم فاعل ومقام الحيرة الكبرى حضرته، فقد حيرت عقول اولى الالباب ، و الحيرة فى الله اعلى درجات العلماء به . قال بعض العارفين : «ياحيرة يادهشة يا خوفا الاتتقرى».

الثامن ، انه مشتق من اللاهة و هي العبادة من اله ياله اذاعبد ، و قرء ابن عباس « ويدرك والهتك » ، هو المعبود، على « ويدرك والهتك » ، هو المعبود، على الحقيقة في نفس الأمر ، سواء عرفه العارف اولم يعرف و قصده اولم يقصده .

۲\_ لاتنقری \_خل\_

۱ - س۲ ی۱۰۳۰

٣- س٧ ي١٢٤٠ .

« امروا ان لاتعبدوا الااياه» أو هو المعبود ايضاً في كل ماعبد من الاصنام، والكفر في الحصر وستروجه الحق الموجد في شئ معين، ليس له ذلك ، و هو هو اموخياله.

التاسع ، من وله الفصيل بامته ، اذا ولع ، و المعنى ان الخلق مـولوهـون و مولعون بالله في التضرع اليه ، و السؤال عنه على كل حال .

العاشر، ان الاصل فى هذا الاسم هوهاء الكناية عن غيب ذاته و هويته الغير المتعينة ، اذالهاءكناية الغايب ، اشارة الى غيب هويته ، ثم زيد فيه لام الملك او لام التخصيص ، اذالكل له ، تعالى ، و هو مالك الكل بالتخصيص . فاللام اشارة الى ان ملكية الكل من عالمى الملك و الملكوت ، له تعالى ، ثم زيد فيه على لام الملك لام التعريف نفياً لتوهم امكان وقوع الشركة في كناية الغايب و فى الملكية عرفاً شرعياً لاحقيقة، لانكل ما هو مشهود من العالم ، ملك لذات غيبية الهية حقيقة ، و ان ظهر بعضها فى العرف الشرعى ملكاً للعبد ، و تلك الذات الغيبيّة لا يحاط به علماً و شهوداً و معرفة و وجوداً ، ثم فخميّوه تعظيماً ، فصارالله على ماترى .

فهذه هى الوجوه العشرة الاشتقاقية المشهورة التى ذهب اليها القائلون بانالله اسم مشتق، من اهل العربية و الكلام، ذهب الىكل واحد من هذه الوجوه طائفة من علماء الرسوم، واوردت فى ذلك علىكل وجه منها شبه وشكوك، واجيب عنها اننا لسنابصدد التعرض لذكر تفصيلها من الطرفين فى هذا الموضع باكثر مماذكرنا، «والله يقول الحق و هو يهدى السبيل» ٢.

# البحث الخامس

فى اشارة جملية الى العلمية تقتضيها هذا الاسم بمافيه من الاختصاص.

۱-س۱۲ ی،۶۰

۲ - س۳۳ ی ۶

٣\_ في اشارة جميله ، اشارة احمالية في

اعلم: ان هذا الاسم فيمشرب التحقيق علم للذات الموجدة الموصوفة بالالوهية و الربوبية و سائر النعوت و الصفات الوجوبية ، لامطلقا من حيث اطلاق الذات بل من حيث انه يدل بموجب اشتقاقاتها على احد جمع جميع هذه المعاني ، فان ذات الاله الموجد من كونه إلها يستحق هذه الحقايق بالذات ، كمايستقصى فيها الكلام فيما بعد، انشاءالله، تعالى . فهو علم للاله الموجد، لاللذات الغيبة الغنيّة عن العالمين ، فان الذات من حيث اطلاقها عن الموجدية و الموصوفية بالاسماء و الصفات لايتعين اليها الاشارة ولايعلم ولايكون لها اسم معين علم لايفهم منه غير الخصوصية الذاتية ، فليس الله علماً للذات من كونها لا يعلم و لا يحاط بها ، بل علم للموجد من حيث ارتباط العالم به و ارتباطه بالعالم . ولان الدال على ذاته الاحدية و هويته الغيبية و بساطته الحقيقية ، لايكون اسما مركباً تركيباً خاصاً من حروف متعددة ، بل الدال على البسيط الحقيقي يجب ان يكون بسيطاً كذلك . و احق الحروف البسيطة التي يشاربها الى غيب ذات الله ، حرف الهاء ، فانه ضمير الغايب في الدلالة بالوضع الاصلى ، و كذلك الهاء لفظ الاحاطة لفظاً و خطاً في الوضع العربي . اما خطا فظاهر ، و اما لفظا ، فانها تبتدى من وسط الصدر ، فيمثر على جميع المخارج فيحيط بخواص ساير الحروف،كاحاطة غيب الذات على مراتب تعيناتها احاطة ذاتية احدية جمعية ، فيتعين من حضرة العلم الذاتي و يمتد على الملكوت و ملكوت الملكوت و الجبروت الى عالم الملك و الشهادة ، ثم يرجع بعد مرورها عليها في امتدادها بكرورها راجعاًكذلك الى مخرج الهمزة في الوضع العربي الكامل مكملاً لدورية الروحانية الاحاطية ، فافهم . و على هذا عـــلمية الله الجلالة ، جلت و تعالت ، ليست لكنه الذات المطلقة من حيث لاتعينها و اطلاقها، و لكن منكون هذا الاسم اسماً لواجب الوجود بالذات يوجد الذوات الكائنات و النسب و الاضافات ، مبدع العلويات الروحانيات ، خالق السفليات الجسمانيات ،

١- شكل الاحاطة .

مفيض الوجود على الماهيات الكيانيات ، فهو اسم علم للمرتبة الاحدية الجمعية الموجدة الجامعة للمعانى المذكورة في وجوه الاشتقاق كلها ، لاللذات المطلقة باعتبار تجردها و اطلاقها عن النسب و الاضافات و ساير الاسمأ و الصفات ، فان اعتبار الذات المطلقة تعالى ، سابق على اعتباركونه موصوفاً بالالوهية مسمى باسماء الربوية و النسب الوجوبية ، كالموجدية و العلية و المبدئية والالهية ، فافهم .

فان قيل : على ماذكرتم يكون مشتقاً ، لكونه دالاً على هذه المعانى ، و هى معان زائدة على الذات .

قلنا: الذات الموجدة حقيقة واحدة احدية جامعة لهذه المعانى والنسب بالذات فهى فيها ، هى ليست زائدة عليها و ان تعقّلت كذلك فليس ذلك الا فى التعقل ، وكذلك الذات المطلقة ايضاً تتعتقل مطلقة عنها ، وليست فى الوجود مجردة عن هذه النسب ، ولاهى زائدة عليها ، ولكن العقل ينتزع الحقايق الجمعية الأحدية ، ويتعقل كل واحدة على وحدتها ويتعقلها مجموعة واحدية ، بمعنى استهلاك الكثرة التى اتنزعت عن الوجود تعقليتها فرادى ، ولكن ليس للعقل ان يحكم عليها انها زائدة على الذات فى الوجود ، فليس كذلك الا فى التعقل ، ولكن العقول الضعيفة بغلط وهو موضع الغلط المصر فى علوم الحقيقة ، فتحفظ ، انشاء الله العزيز .

فالاسم الله و انكان مشتقا باعتبار ، فهو علم باعتبار آخر لذات ذات احدية جمعية لجميع هذه المعانى ، فالله ، تعالى، مفيض الوجود، علىكل موجود، فالكل مستند اليه مستمد منه ، مفتقر اليه ، في حضرة الجود يقتضى الشهود ، فله الرفعة الذاتية بالذات بالمرتبة و الشرف و الوجود الذاتى ، على مادونه من الموجودات، و هو محتجب بكنه كبريائه وكمال عظمته عن العقول البشرية و المدارك الفكرية النظرية ، والاحاطة العلمية الفكرية وهو ملجاً الكل و مفزع الفرع و الاصل في حالتي الصدع و الفصل و الجمع و الوصل ، وهو المستجار و المجير الذي يستجير اليه الفزع الفقير و الجزع الحقير و منه الفزع و اليه المهرب و الفزع الصغير و

الكبير. وكذلك هو تعالى، أله يولهبه ويتولئه فيه العالمون العالمون، فيشتثدولههم به اوولهه به منهم و فيهم و بهم ، فهم به ولهون و فيه و الهون وبهمولهون. و هــو المحب المحبوب و الطالب المطلوب ، و الموجودات بالالتجاء اليه مولعون ، و كذلك يوله و يحار فيه العقول و يذهب فيه اليه منهكل مذهب في الفروع والاصول و الوصول بلا حصول محصول ، وكذلك يتولع الكل بالتضرع اليه و السؤالمنه، و مما يبديه و عنده و لديه و التعويل عليه ، وكذلك اله معبود بكل مكان فيكل ماعبد و يعبد ، مسجود" له كل اوان و زمان في كل ما اليه يسجد مما يتخيَّل ويتمثل و يعقل و يشهد وكذلك اله" قادر بالذات قدير على الاختراع و ابداع المبدعات مقتدر على ايجاد الذوات واختراع المخترعات من الاجناس والانواع والشخصيات، الى مالايتناهيمن الممكنات لعدم تناهى التجليات، وكذلك هواله له مافي الارضين و السماوات و مابينهما و مافوقهما و تحتهما من الافلاك المحيطات و النفوس الروحانيات والارواح النورانيات والتجليات الجليات والخفيات والحقايق العلية العلمية المعنويات و الاعيان الثابتات و النسب و الاضافات ، فعلمية هذا الاسم لذات ذات اسماء و صفات و نسب اعتبارات لاللذات المطلقة من جميع هـــذه القيود و السمات و عن السلب والاثبات .

#### البحثالسادس

في تتمة هذا الاصل بالتنصيص على صريح الحق:

قد علمت ، ایدكالله بروح منه ، فیما سلف ان للذات فی ذاتیتها اعتبارین هی احدیة جمعها :

احدهما ، اعتبار اطلاقها عن كل حكم و تجردها عن كل صفة و اسم و عدم انحصارها ولاتعينها في احاطة كل علم و تنزيها عن كل نسبة و رسم ، و عن دخولها تحت اشارة او عبارة و رسم ، فليس له سبحانه لهذا الاعتبار اسم دال عليه دلالة

مطابقة اطلاقية للحقيقة المطلقة من الالفاظ المركبة من الحروف، ولا من الحروف البسيطة عليه البسائط الخالية عن التركيب. و الذي ذكرنا من دلالة بعض الحروف البسيطة علي كدلالة هاء - كناية الغايب و الف الوحدانية على ماسيذكر ، انما هي دلالة على نسب الذات لاعلى الذات من حيث هي هي ، فدلالة الهاء بمعناها على غيب الذات و بصورتها اللفظية و الرقمية على احاطتها بالغيب و الشهادة ، و دلالة الالف على لاتعينه بمرتبة من المراتب على التعيين والتقييد، كلاتعين الالف في مخرج من المخارج، فافهم .

و الاعتبار الثانى للذات ، اعتبار النسبة و الاضافة و الارتباط ، اىذات ــذات اسماء و صفات و نسب و اضافات و حيثيات و تعينات و تجليات. و علمية الجلالة، اعنى الاسم الله بهذا الاعتبار الثانى ، فهو علم لذات الالوهية لاللذات المطلقة عن الاعتبارات و ساير النسب و الاضافات ، فافهم .

#### البحثالسابع

فى سبب اختصاص هذا الاسم بالتقدم و الموصوفية على غيره وكونه مسمى بماعداه من الاسماء الصفات والنسب و الاضافات .

اعلم: انه لماكانكل اسم اسم من الاسماء مع اشتراك الكل فى الدلالة على العين الواحدة المسماة بالجميع دالا على مفهوم و مدلول و مخصوص ، دلالة تميزه عن مدلول اسم آخر و المفهوم منه، كدلالة العليم على ذات الالوهية من حيث احاطته بالمعلومات كشفا و تمييزا ، ودلالة القدير عليها من حيث الايجاد ايقاع الاثر ، ودلالة المريد على تخصيص بعض المعلومات بامردون امر بموجب التعيين و التمييز العلمى ، و ذلك المعنى هو حقيقة تلك النسبة بموجب الاشتقاق اللفظى من السلب و الاثبات ، ولم يكن في اسم منها دلالة جمعية احدية على خصوصيات ساير الاسماء بالاستلزام و التضمن ، بخلاف اسم الله ، فان له احدية جمع جميعها ساير الاسماء بالاستلزام و التضمن ، بخلاف اسم الله ، فان له احدية جمع جميعها

بالاشتمال الالوهية على حقايق كلية هى امهات الجميع ، وهى ـ الحياة و العلم و الارادة و القدرة ـ لعدم تحقق حقيقة الالوهية الالذات ذات حياة و علم وارادة و قدرة ، و لعدم تصورنا للاله الاكذلك ، و لاستيعاب هذه الحقايق الاربعة على ساير الاسماء و الصفات و النسب و الاضافات ، فاستحق هذا الاسم دون غيره بالتقدم و الموصوفية ، لان ماعداه نسبته واسماؤه وصفاته، ولم يقو غيره علىذلك.

فان قيل: قدوردالنص بدلالة المساواة بين ساير الاسماء معه من حيث الاسمية في قوله، تعالى «قل ادعوا الله او ادعوا الرحمن اياً ما تدعوا فله الاسماء الحسني» ١، فان الضمير في له عايد الى هويته ، تعالى ، المسماة بالجميع الزائدة على مدلول الاشتقاق باحدية الجمع ، و لهذا الزم الله ، بحجته البالغة ، عبدة الاصنام من المشركين الذين نسبوا الالهية الى غير هذه الهوية الاحدية الجمعية ، بقول ه ، تعالى : « قل سموهم» ٢ لعلمه بانهم اذا سموا مايعبدون ، سمتُوها باسمائها الخصيصته بها، كالشمس و القمر و الخشب و الحجر ، فيتحقق عندهم اذذاك ، ان مايعبدون غيرالله و من جمعية هذا الاسم ايضاً ، انه جامع بين العلمية و الاشتقاق، لكونه علماً لذات مسماة لجميع الاسماء من كونه جامعاً بخصايص جميع المدلولات المختلفة الكثيرة المتماثلة منها و المتقابلة،كماقيل لابي سعيد الخراز ، رحمهالله: «بم عرفت الله ؟ قال بجمعه بين الأضداد» فان كون الهوية الواحدة من جميع الوجوه مسماة بالاسماء الكثيرة المتقابلة المتماثلة يقتضى عجز العقول فيها عن ادراكها ، فلما دل هذا الاسم دون ماعداه من الاسماء على الاحدية الجمعية الكلية الحاصرة لحقايق الربوبية المتقابلة منها و المتماثلة، كمايدل الاسماء الاعلام على مسمياتها ، استحق التقدم عليها ، فافهم .

۱- س۱۷ ی ۱۱۰۰

# البحثالثامن

فى اشارات كشفية الى حقايق حرفية يعطيها هذا الاسم من حروفها و تركيبها فى طور التحقيق و يشتمل على ابحاث عشرة:

احدها ، ان هذا الاسم في قاعدة المشرب الكمالي الختمي ، مركب من ستة احرف: الهمزة و الثلامان و الف بعدهما وهاء و واو بعدها ، و هذه صورته «اللاهو» فالهمزة اشارة الى التعين الاول ، و القطع دون الاتصال ، اشارة الى انفصال التعين الاول عن اللاتعين بامتياز الاسم الظاهرمحيطا بمااحتواه من التعينات العينية و الشئون المظهرية ، و الالف الخفية في الهمزة لفظاً كخفاء الهمزة في الالف رقماً ، اشارة الى احدية نفس النفس المتعين بالتعين الأول ، لأن العين المتعينة بالتعين الاول من حيث هي كذلك متميزة عن العين الغير المتعينة في التعين الاول باللاتعين من حيث لاتعينها الذاتي ، اذالعين من حيث تقتضي اللاتعين في مرتبة اطلاقها و بطونها العيني الحقيقي ، و التعين ايضاً في مرتبة الظهور . و هي المتعينة في المرتبين معاً ، و هي في كل من المرتبين او النسبتين كيف قلت عينهما فهما حرف واحد ، ولكن العين المتعينة بالتعين الاول باطنة و التعين ظاهر ، فظهرت الهمزة في اللفظ و خفيت الالف فيها . ولان الالف صورة العين المتعينة بالتعين و الغير المتعينة في اللاتعين ، لم يظهر لها عين في المخرج اللفظى يمتاز به عن حرف آخر ، لانه لامخرج للالف اصلام، اذهى اخت الفتحة ، و نفس النّفس الممتد من اى مخرج حرفي فرض ، و مشاركة الالف لباقي الحروف انما هي بحسب المرتبة ، و هو التعين الاول فيما نحن بصدده ، فتعين الالف لاجل ذلك انما هو بالهمزة في اللفظ ، ولان المرتبة حقيقة معقولة لاتعين لها في الحس ولاتحقق لها بدون المتعين به و فيه كان وجود الهمزة بوجود الالف رقماً كوجود المرتبة بوجود ذي المرتبة و التعين بوجود المتعين . و لهذا السر و ماذكر لم يظهر للالف في النفس الرحماني

و مراتبه و فى النفس الانسانى و مخارجه تعين يميز به عن غيره من العروف ، لانه عين النفس الممتد من باطن القلب لمخرج الهمزة التى هى نظيرة التعين الاول الجامع لجميع التعينات ، ولكن الالف عين النفس المتعين فى جميع المخارج الحرفية ظاهراً بصور الحروف كلهاكان قيامها به و هو قيوم ، و الخروف فى مشرب التحقيق هو فيها عينها و هى صور تفصيله، كما ان الحروف فى احدية النفس عينه ، فهى فيه هو، كما انه فيها هى .

#### تكملة

ولان التعين الاول من حيث قطع النظر عن \_ما\_ تعين به و فيه و هو الوجود الحق ، ليس الانسبة لاتحقق لها بدون المتعين به و فيه ، له يظهر للهمزة التى هـى الشارة اليه في عالم الرقم الانساني الذي هو نظير عالم الملك و الشهادة وجود ، و كذلك المراتب من حيث هي مراتب لاوجود لها الا بالتعينات المترتبة فيها وجوداً يتميز به عن المتعين بها و فيها . وكما ان الاله في لاتعيش له في عالم اللفظ الذي هو نظير العالم الروحاني الكلامي القولي كماقال ، تعالى : «انما قولنا لشئ اذا اردناه ان نقول له كن فيكون» و ذلك لان الاله عين الكل كالنفس الرحماني المين كل من نقس عنه و الكل من كونه كلاً لاتعين له يشار اليه، كماقال رسول الله عين كل من نقس عنه و الكل من كونه كلاً لاتعين له يشار اليه، كماقال رسول الله انتمى » يعنى الملا الاسفل و هم الجسمانيون . و ذلك لان الالف و هـو النفس الواحد عين الحروف العلوية و السفلية ، و الحروف لا يجدونه «وهو معهم اينما الواحد عين الحروف العلوية و السفلية ، و الحروف لا يجدونه «وهو معهم اينما كانوا ، و نحن اقرب اليه من حبل الوريد «فالهمزة ظاهرة في اللفظ و لهـا تعين مخرجي من اعلى الصدر ممايلي القلب عندنا ، و عندالقتراء : هي من الحروف

١ - س ١٦ ى ٤٢ .

۲- س۷ه ی

٣- س٥٠ ي٥١ .

الحلقية ، والالف باطن فيها و هي الظاهرة في الرقم و ان خفيت في اللفظ ،ككون النفس الرحماني عين الارواح المروّحة بالنفس الرحماني المحمول في اعيانهم ، ككون الكلمة محمولة في الروح الامين كذلك الالف عين كل حرف في كل مخرج و هي المسماة باسماء الحروف الظاهرة باعيانها ، فهي لها كالقوالب و الظروف . و كذلك الواحد الذي هو روح الالف في العدد ، ليس له وجود في العدد لكونه غير معدود ، فما هو داخل من كونه واحدا في مراتب العدد ، اذلا يصح اطلاق اسم العدد الا على ما يتعدد ، و الواحد له الأولية و القبلية الذاتية و المرتبيّة على مرتبة العدد .

# البحث الثاني من الثامن

اعلم ان التعين صورة في المتعين بذلك التعين و فيه ، فماله وجود بلا امر متعين فيه ، و ذلك الامر فيما نحن بصدده النفس ، و النفس مادة و هيولي للصور الحرفية ، و الحروف انما هي تعينات نفسية في المراتب المخرجية، كما ان صور الموجودات الكونية انما هي تنوعات تجليات للنفس الرحماني . وكما ان نفس الانسان انما ينبعث من القلب ، فله تعين في القلب غير متميز عن المتعين ، و هو فيه عين المتعين ، و هذا الاعتبار سابق على اعتبار امتداده الى المخارج و تعيشه فيها يوجب تلك المدارج في التنزلات و المعارج ، و هو اعتبار اجمال الالف و فيها يوجب تلك المدارج في التنزلات و المعارج ، و هو اعتبار اجمال الالف و احديته البيس الرحماني او الوجود الحق الساري في حقايق الموجودات ، له ثلاث مراتب: احديها ، قبل امتداده ، و هو مرتبة اجماله و اندماجه و انجماده و احديته قبل تعين آحاده ، فالحروف و الاعداد و الموجودات و المعدودات فيها مندمجة وفيها مضمنة و مندرجة مجملة متحدة ، و هي مرتبة استهلاكها فيهااستهلاكا لايظهراعيانها ولا يتميز، فيتأتي تبيانها ولايتأتي بيانها. و فيهذه المرتبة لايمكن لممكن شهودها ولا يتميز، فيتأتي تبيانها ولايتأتي بيانها. و فيهذه المرتبة لايمكن لممكن شهودها

وعيانهاكاعتبارنا للنفس الانساني و النفس الرحماني ، و الواحد الاحد في تعينه الكياني ، او غيب القلب الانساني و غيب عين التعين الاول الكمالي الذاتي الالهتي الانساني قبل النفس وامتداد النفس من قبل المتنفس وقبل تفصيل مجملات التعينات من التعين الاول ؛ فإن النفس للمتنفس واجب التحقق و العين المتعينة بالتعين الاول ثابتة له فيه ، و الواحد في احديته اصل للواحد الذي هو مبدء العدد ، وإن لم يتنفس بالفعل ادني زمان . و الواحد بهذا الاعتبار احد ينتفي عنه الكثرة الوجودية و النسبية ، و هو مقام «كان الله ولاشئ معه» ، و مقام استهلاك الكثرة الاسمائية في الاحدية الذاتية ، و مقام كون النفس في قبضة قلب المتنفس ، ولا معية لأعيان الحروف بالنفس لاستهلاكها فيه كاستهلاك النفس ايضافي نفس المتنفس، لعدم النفس قبل الامتداد الى الايجاد ، و بهذا الاعتبار يكون الالف في عالم الرقم عين النقطة في النقطة كون الحروف في الالف الذي في النقطة ، فافهم .

و الاعتبار الثانى ، اعتبار مرتبة امتداد النفس الانسانى و الرحمانى بالايجاد الى اعيان الحروف ، و حروف الاعيان حال تعيناتها فى مخارجها و تنزلاتها فى مدارجها و رجوعها الى الباطن فى مراجع معارجها . و فى هذه المرتبة تحقق وجود عين الالف ، و هو نفس ممتدله من حيث امتداده اعتبارات ثلاثة ايضاً ، لانه اما عارج من اسفل سافلين الى اعلى عليين ، اوهابط من الاعلى الى الاسفل، او جامع بين النزول و العروج و الدروج و الخروج . و هو باعتبار طلوعه و عروجه يكون اخت الفتحة فى العرف العربى ، و باعتبار هبوطه يكون اخت الكسرة كذلك ، و يسمىهاءا، و بالاعتبار الجمعى اخت الضمة و يسمى واواً . فالالف والواو والياء صور الالف الذاتى الوجودى النفسى فى مراتبها الكلية ، فهى الفات كلها فى طور التحقيق ، لانها انفاس ممتدة ، و ليست الاعتبارات المخرجية و تعيناتها من وجه مخرجة لها عن الحقيقة الألفية حين امتدادها الى العلو و السفل والجمع، فهى كتعين المخرج لهذه الحروف اعنى حروف

المدواللين ، و هذا الاعتبار اعتبار واحدية الواحد «والهكم اله واحد» فهو نصف الاثنين و ثلث الثلاثة و ربع الاربعة و خمس الخمسة جزء من اي عدد فرضنا ، و بهذا الاعتبار يكون الواحد مبدء للعدد ولايتنزه عن الكثرة النسبية . و يستلزم الرب المربوب و الآله المألوه ، و ينشى الواحد من نسب ذاته تعيُّنات تجلياتـــه و تنوعات تعدداته . و انما لايتنزه الواحد من هذا الوجه عن الكثرة النسبية ، لانه مبدء النسب و الاضافات و مسمى الاسماء و موصوف الذات ، فلو تنزه و ترفع عنها لماكان مبدء لها ولامبدياً منشئاً بذاته اياها .و هو بهذا الاعتبار داخل بالقوة في العدد لابالفعل، فهو بالقوة و الصلاحية نصف و ثلث و ربع و خمس و غيرها . و اذا شاء ، انشأ العدد بالفعل تعين بذاته في مراتب تعيناته و تعدداته، فكان مع كونه عين الكل نصفاً و ثلثاً و ربعاً و غيرها بالفعل . و هذه النسب و نسب النسب السي مالايتناهي معقولة التحقق في ذات الواحد ، و الواحد بهذا الاعتبار من كونه مبدء للعدد ، سابق على مرتبة التعين العددى مسبوق بالاطلاق الذاتي الاحدى ، و هو اعتبار ـاللهـ من حيث قيام الالوهية به متجلياً للموجدية و الربوبية ، فافهم . فهو الواحد الاحد الذي اظهر بوجوده اعيان الموجودات في مراتب العدد .

الاعتبار الثالث ، اعتبار مرتبة تعين النفس في المخارج و صور الحروف و تشكله باشكال هذه المعاني و الظروف و تجليات الواحد في اعيان الآحاد وتعدداته في عقود مراتب الاعداد ومسمياتها باسمائها التي لاتحصي، ولايتناهي ظاهراً بانياتها و منظهراً و منظهراً و منظهراً و النبائها و آياتها . و هي ايضاً مراتب تعيثنات التجلي النفس الرحماني الالهي الوجودي ، و الفيض الذاتي الجودي المنبعث من غيب باطن القلب ، و هو التعين الأول الي حضرة احدية جمع الجمع و الوجود على ظاهرية الاسم الظاهر المشهود المعهود الموجود ، فما ثم الاهو ، هو الاول الاحد والآخر

٢-النفسى الرحماني -خل-

ابدالابد و الظاهر بالعدد و الباطن عماتعد و الجامع بين ماتأحد و توحد و تجدد فتعدد و تقيد و تحدد . فالوجود الواحد الحق في هذه المرتبةلاتصافه بالمحدثاث المتجددة و التعينات المتكثرة المتعددة ، يظهر باوصافها و نعوتها متكثر التعدد و التعين ، متجدد التجلي و التبين ، فانه في كل ماهية ، ماهية ، بحسبها لابحسبه خارجاً عنها في حقيقته المطلقة ، لكونكل مطلق في كل مقيد متقيداً كذلك ، ككون اللون في الابيض ابيض وفي الاسوداسودو في الحمرة حمرة و في الخضرة خضرة على التعيين و التقييد ، مع اطلاقه في عينه لافي اينه ، فافهم .

# البحث الثالث منه [اى الثامن]

ولان مبدء الانبعاث النفسى الرحمانى الذى انفتحت فيه صورحروف الشهودية و الكلمات و السور و الآيات الوجودية ، و هو الهيولى لهذه الصور الحرفية، كما اومأنا الى ذلك ، انما هو التعين الاول الذى هو نظير القلب من النشأة الانسانية للنفس الانسانى ، و مخارجه مخرج الهمزة من قربه ، و قبل حصول الامتدادالنفسى الرحمانى و الانسانى معا فى المراتب و المخارج ، لاظهور لعينه ، فهو خفى الحكم لاستهلاك احدى نسبتى الواحد وهى واحديته و مبدئيته فى اخريهما ، و هى احدية الأخد لهذه الاشارة لم يظهر للالف فى التلفظ بالله عين و قامت الهمزة مقامه ونابت منابه، كقيام المظهر مقام الظاهر و ظهور الخليفة بصورة المستخلف ، بحيث لا بظهر للمنوب عين يمتاز بها عن عين النائب ، اذهو فيه عينه ، فالاثر و الحكم منه ، فيه فافهم . و صورة الفتحة التى فى همزة الله ، اشارة الى التعين الاول ؛ مفتاح مفاتيح الغيب و به و منه فتح باب التعينات النفسية و الصور الوجودية الأنفسية والتجليات النفس له ثلاثة اوجه :

احدها ، نزاهتها ولاتعينها فيكل مخرج مخرج له عن اطلاقه و احديته . و الثاني ، اعتبار تعينه بحسب المبدئية و الأولية للتعينات .

و الثالث ، اعتبار برزخيَّته و جمعيته بهويته بين التعين واللاتعين ، منكونه عينهما و عين الظاهر و الباطن ، و الأول و الآخر . و هذه الوجوه غير الاعتبارات الثلاث الاول المذكورة (فلا يشتبه عليك) لاجرم ظهر مثالاً لهذا السر في عالم الرقم الرسمي في الوضع الكامل العربي الاحدى الجمعي ، شكل الالف احدية جمع نقطه ثلاث ، و هو الخط ، اذالنقطة اصل الخط و السطح و السمك، وهي اشارة الى معقولية نسبة التعين . و معقطع النظر عن النقطة ، فلاخط و اذلاخط فلا سطح فلاسمك ، و ماثم الابياض مطلق لاتعين فيه . فنفس التعين حقيقة النقطة و هـى صورته و مثاله في الرقم ، و هو عالم الحس و المحسوس . ثم انكل نقطة رقمته بالاسود مثلاً او باىلونكان ، اذاوضعت في سطح البياض، فلابدانيقع على مثلها من جرم البياض المطلق ، فيكون نقطتين نقطة ذات لون، و نقطة لالون لها،فذات اللون منهما اشارة الى التعين و هي الحجابية الظاهرية المظهرية ، و البياض مثلاً في النقطة التي لالون لها، اشارة الى النور الحق المتعين بالتعين الاول من البياض الاطلاقي اللاتعيني ، وباتصال النقطتين يتحقق وجود الثالث البرزخي الذي اوجب احديتهما و عينهما و احديةجمعهما. و الخطو هو الالف عبارة عن الهيأة الاجتماعية من مجموع النقط الثلاث ، وكذلك الخط له في وضع الرسم ورسم الخط و الرقم حركات ثلاث و اعتباراتكذلك بحسبها لازمة لوجود الخط:

احدها ، الحركة المستقيمة باعتبار التعالى و الرفعة الذاتية وهي مرتبة النزاهة و القدس و الغنى ، و انقطاع النسبة من الغير ، كمااشرنا اليه فى الحركات النفسية الالفية الروحانية ، و بهذا الاعتبار ، لاتصل الالف بحرف اصلا الا من حيث اوليته، لانه آخركل آخر فلاآخر بعده ، اذالوجود الحق هو الباقى الدائم بعد فناءكل تعين و تجتدد سر «كل شع هالك الا وجهه» .

۱ – س۲۸ ی

و الاعتبار الثاني ، اعتبار التنزل و التجلي ، و تعين الفيض الايجادي بصورة التدلى و الارتباط المرتبي، كالعلة مع المعلول و الالوهة مع المألوه و الربوبية مــع المربوب، و بهذا الاعتبار يرفع الالف من اتصل به ، فان الالف و ان لم يتصل هو بغيره ، فانه يوصل من اتصل به و يصله و يطلقه بالفتح . الاترى اتصال جميع الحروف بالالف بهذا الاعتبار من العلوالي السفل ، ثم الحركة المستقيمة اما مـن الفوق الى التحت او من التحت الى الفوق ، فان الرب ، سبحانه على الصراط المستقيم ، و نسبة الفوق و التحت اليه ، على السواء ، كمااشار الى ذلك رسول الله، صلى الله عليه و سلم ، بقوله : «لودليتم بحبل لهبط على الله» هذا في نسبة التحت الى الله ، و اما نسبة الفوق اليه ، بقوله ، تعالى «يدالله فـوق ايديهم» أ و قول ه : « و هو الذي في السماء اله و في الارض اله» واكتفى رسول الله ، صلى الله عليه و سلم ، عن الخرساء باشارتها الى السماء ، في الجواب عن سؤاله عنها: «اين ربنا؟» فهذا نسبة الفوق اليه ، تعالى . و اعتبار الحركة الألفية من الفوق الى التحـت ، اشارة الى تنزل المطلق بالتجلى تحقيقاً لارتباط المطلق بالمقيد ٤ ولايجاد اعيان الحروف. و اعتبار حركته من التحت الى الفوق، اشارة الى عود التجلى المقيد الى اطلاقه الاول بعد التقيد بخصوص القابل و عروجه من الظاهر الى الباطن ، و رجوعه من السفل الى العلو، و ذلك بثلاثة اوجه:

احدها ، بالمعراج و الانسلاخ على قانون طريق اهل هذا الشان .

و الثانى ، بالموت و مفارقة الجوهر النفسانى عن هـذا الجوهر الـكثيف الظلمانى ، « منكان يرجو لقاءالله فان اجل الله لآت»٣.

و الثالث ، بطريق النوم « الله يتوفى الانفس حين موتها و التى لـم تمت فــى منامها»٤. و الحركة الثالثة الالفيئة فى العرض ، و هى على ثلاثة انحاء أيضاً :

۲-س۲۶ ی۸۶.

**٤ - س ٣٩ ی٣٤** 

۱-س۸ کی ۱۰

۳-س۲۹ ی

احديها ، دورية احاطية ، وفي هذه الحركة يتصل نقطة الآخرية بنقطة الاولية و تكون عينها ، فان المحيط اول و آخر بعين مابه اول ، و ذلك عندكمال الدائرة فان لم يكمل، فهو في درجات الهلالية القمرية الإرتقائية انكان في مراتب الخروج و العروج، كما سنستقصى القول في ذلك عند ذكرنا اسرارية في مراتب الرجوع و العروج، كما سنستقصى القول في ذلك عند ذكرنا اسرارهاء الله.

و الثانية ، حركته من اليمين الى اليسار ، و هو اشارة الى تمثل الأرواح و تجسُّد الملائكة و تشخص التجلى .

و الثالث ، من اليمين و ذلك عند رجوع النفوس الروحانية عن القوالب و القوابل الجسمانية الى عالم الارواح بالموت في العموم و تروحي البشر وانحلال الصور التركيب الثقلية الى الصور الروحانية البرزخية و السمثالية و النورانية و العقلية و العلمية الالهية في الخصوص . وكل هذه الحركات الالفية في هذه المرتبة الثلاثة لنسبة بيان مراتب العدد و الحروف و الموجودات العينية ، فافهم .

# البحث الرابع من البحث الثامن:

الالف الممتدة في العرض باء ، و هو اول معلول ظهر من الحضرة الوحدانية الألفية ، كذلك روح الباء و هو عدده اول معلول الواحد و هو اول الاعداد باء بيان مراتب العدد الاصالة المطلق الواحد الاحد ، و ابانة المتعين المقيد بعين تعينه و تقيده ، انه عن سابق مطلق لايتقيد ، غير متعين بالازل والابد عن كل امد. و اذا اتصل الف الله المتنزل بالتجلى والتدلى بباء عبدانية التعين المظهرى الكمالى، ظهرت صورة لام الملكوت الاعلى، وعند التحقيق يتحقق انه لايتصل الالف المتجلى ظهرت صورة لام الملكوت الاعلى، وعند

**١**\_و ترويح ·

٢-وانحلال الصور التركيبية الثقلية الى الصور الروحانية -خل- ٣-باء ، بيان مراتب .

بستر التدلى و التولى ، الا بالالف المعترض للتعرض و التلقى بحقايق التجلى بعد التجلى . فماثم الانفس رحمانى جودى وفيض تجلى وجودى من امتداد الفشهودى . بتعين في لام لوح قابلية القابل ، و بعد التعين يكون قابلا مبيئنا مبيئنا مبيئنا التجلى الثانى معيئنا معيئنا معيئنا . فالاول بهذا الاعتبار هو الظاهر ، والباطن هو الآخر لتأخر تعينه في قابلية الأول ، و لهذا السركانت صورة اللام في الخط العربي الكامل مركبا من الف نازل متصل تعريضه بألف معترض ، و هو الباء في ثانى المرتبة الألفية الالهية المتجلية ستر التدلى متعرضا للتلقى .

و اللام لامان: لام الملكوت التي بيده ، ولام الملك الذي «لله الواحدالقهار» ١ وكذلك اللام يتضمن الفا من بسائطه ، وكذلك في الالف لام اشارة الى استلزام الرب للمربوب والالهللمألوه. و الالف الذي في اللام اشارة الى الوجود الحق المتعين في قابلية الباء الذي هـو العقـل الاول القابل لمجملات عـلوم الحقية الملكوتية ، في الواح المظاهر الخلقية. فاللام الاول من الله لام لوح تفصيل الملكوت، و الثاني الذي في الف لام الملكوت هولام لوح تفصيل الملك الذي هو مظاهر و مجال لتفصيل الملكوت ، فلام الملكوت لام لوح تفصيل الاله فالالهي ، ولام الملك ، لام لوح تفصيل الملكوت «و بيده ملكوتكل شئى»٢. والالف ملكوت الملكوت و ملك الملك و الملك والملكوت و ملكوت الملكوت اذملك ملكوت ملكوت لله ، و هو هو هو هو المليك و الملك الملكوت للملك و المالك للملك. فاللامان اشارتان الى ان الملك و الملكوت له ، تعالى بالاعتبار الثلاثة المعتبرة عند اهل العربية ؛ يعني لام الملك و التخصيص و الاضافة . و الـــلام في هذه الاعتبارات الثلاثة مجال ظهور آثار الملك واحكام احكام قدرة المالك، و اشارة الى تفصيل ماكان مجملاً في الالف من عوالم الحروف و الكلمات ، فاللام لام لـوح تفصيل الالف الواحد الاحد في ساير مراتب العدد و الكثرة الحرفية ، منفصلة و

١ - س٠ ٤ ي١٠ ٠

متصلة فى الكلمات و السور و الآيات و الكتب المنزلة بمداد المدد . ولأن لـوح هذا التفصيل على وجهين: ظاهر و باطن . و ان شئت فقل : غيب و شهادة اوصورة و معنى او ملك و ملكوت . كيف قلت ، فكل هذه العبارات و الاعتبارات سايغة ، فاللام الاولى الملكية من وجه بالنسبة الينا الساكنة المدغمة هى لام لوح التفصيل الملكي العيني الظاهر المدغمة في لام لوح تفصيل الملكوتي العيني الباطن وسكون لام الملك الظاهر القابل الى لام الملكوت الباطن المقبول مدغمة ، اشارة الى ان القابل الذي هو الظاهر او الشهادة اوالملك ، مدرج من وجه في الباطن و الغيب محيط بالشهادة ، و ان كان اعتبارنا من وجه آخر بالعكس. فان الظاهر يستلزم الباطن، و الباطن يندرج في الظاهر ، و الغيب محمول في الشهادة و الملك حامل للملكوت. فلام لوح تفصيل الملك و هذا ظاهر تعرفه العقول .

و الوجه الاول اولى واوجه ، فان الظاهر و الشهادة و الملك ، ظهرت عن باطن سابق و غيب متقدم و ملكوت محيط اول ، فافهم سرادغام احد اللامين في الآخر ، طرداً او عكساً ، ان كنت ممن له قلب او التي السمع و انت شهيد و هو غايتك . وكما ان مرتبة الغنى الذاتي لايقتضى الارتباطويقضى بعدم التجلى وانقطاع النسبة، وماللتراب و رب الارباب من النسبة ، فكذلك الف الله لـم يتصل بلامي الملكوت ، لعدم الرابطة و انقطاع المناسبة بين المطلق من حيث اطلاقه وبين المقيد من كونه مقيداً ، ولانقطاع اللاتعين عن التعين ، وانفراد الله مستقلا بكماله الذاتي عن الاتصال بالتعيش الأسمايي و الصفاتي و بمادونه من تعينات صور الجلال والجمال اللذين هما لوحا تفصيل الالف الذاتي الالهي المطلق التنزيه المنزه المقدس، تعالى. وكما انه لاارتباط بين الوجود والعدم ، ولااجتماع بين الاطلاق و التقييد من وجه واحد و بين التعين و اللاتعين ، فكذلك لاارتباط بين الالف واللام الاول ، ولكن واحد و بين التعين و اللاتعين ، فكذلك لاارتباط بين الالف واللام الاول ، ولكن اللام اذا اتصل بالالف رفعه الألف الى مقام الاطلاق بالفتح الغيبي كما هو لفظاللام

فى الوضع العربى المعتبر عندنا ، وفيما نحن بصدده ، فانه بهذا الاعتبار لام والف و ميم ، فالالف منقطع عن الميم ساكن قداتصل اللام به ، ففتحه للرفع ورفعه بالفتح الى اطلاقه ، فلم يبق له حظاً فى اتصال ميمه . و اللام الثانى هو لام لوح تفصيل الملكوت متصل بالتجلى الوجودى بالنسبة الاولى لقبول حقايق لام لوح تفصيل الملكوت ، نورالفيض النفسى الوجودى و تجلى التعين الجودى فى مقام العينى العيانى الشهودى قبل عوالم الملك ، فان عوالم الملكوت و المجردات فى زعم من العيانى الشهودى قبل عوالم الملك ، فان عوالم الملكوت و المجردات فى زعم من يقول به من الارواح و العقول و النفوس ، قبلت الوجود الفايض الواصل بالتجلى الالفى النازل و التدلى النفسى الحاصل فى الروح القابل من الموجد المتجلى اولا "قبولا" احدياً جملياكلياً بلاواسطة وجودية عين نورالتجلى النفسى الالفى الرحماني، قباض منها على ماادغم فيها ، فلما سرى فيها، كماها و رفعها و حملها واوصلهاالى اطلاقه ، فافهم .

# البحث الخامس [من البحث الثامن] في وصل هذا الاصل

اعلم: ان الملكوت له نسبتان: نسبة الى الملك ، و اخرى الـى المالك. فبنسبته الى الملك يظهر آثار المالك في الملك و الملك في الملك ، و من حيث نسبته الى المالك يتصل به و يوصل من اتصل به و يكمل من استكمل به و منه. فسكون لام الملك بهذا الاعتبار في تابوت سكينة لام الملكوت تحت القاء الف التعين الاول الالهى المتلقى من الف النفس، و بسكون القابل المتجلى له تحت حكم الملقى الملقى نزل الف التجلى سر التدلى ، و يحصل القبول و التلقى لاسرار الترقى و التولى . و في هذا المقام يكون المطلق عين المقيد و بحسبه و يكون الالف عين اللام الاول الساكن باتصال الالف بتعريفيه الى رأس الباء و وجود حقيقة لام لوح الملك ، لان الالف المتجلى له ينقل بوجوده المقيد و بماله و نفسه و بهويت ،

فغنى عنها و خرج عن جميع مايلزم الوجود من الحياة و العلم و الارادة و القدرة و نسبها و لوازمها و عوارضها و لواحقها و عن نفسه و عينه و هويته وانيته ، فاحب الله التجلى اذذاك و حمله على عرش الالف الاول الذى لايوصل اليه ، و هو منقطع النسبة بالغنى عن لوحى لامى تفصيلى الملك و الملكوت ، فكان سمعه و بصره و يده و رجله و جميع جوارحه و قواه و عينه ، ككون الظاهر عين المظهر ، ولاحيظ لللام اذذاك من الحركة الاالسكون و هو الجزم ، فان الوجه القابل من المظهر لستهلاكه في عين الظاهر .

و اعلم : انه لما وقع نور التجلى الالفي الخفي في همزة التعين الاول من مطلق مرتبة التعين ، ولم يكن قابل فرجع في نفسه و انثني ودار دورة نفسية و تثنّني على حاق مركزه الاسنى وثني الى طلب القابل عنان عنايته و عيانه و ثتني ، ولماكان التجلى حبيبًا و داربنفسه في نفسه دوراً احاطياً على جميع الاعيان النفسية و النسب العلمية و الشئون الذاتية التعينية ، حصلت بالعروج الى اقصى مراتب الشهـود و الرجوع الى منبعث التجلى من حضرة الجمع و الوجود دورة تامة احاطياً في نفسه ، و انبعث بسراية انوار التجلى الألفى الخفى حركة عشقية بين الحقايق التي للكثرة النسبية المستهلكة قبل التجلى في قهر احدية الواحد الاحد ، و هي نسب الملك و الاضافة و التخصيص المذكورة في بيان الحركات الثلاث اللامية ، فارتبط الاله بالمألوه و الرب بالمربوب و الملك بالملك و الملكوت بالمالك ، فوجدت اللام الساكنة و هولام الملك و الشهادة ، مدغمة في لام الملكوت ، بهذا الاعتبار ، فلما حصل الارتباط و ظهر للالف ـلاتصال اللام بهـ الجمعية و الانضباط ، رفع الالف و اللام الثاني ، فارتفع بارتفاعه و اعتلى و انطلق باعتلائه و اتساعه الى العلوالذاتي الالفي ، فان الالف اخت الفتحة و اوصله بحركة الفتح الى الف الله المتجلى و في مقام شهود الالف و شهادته ، لايظهر له بعد اللام الملكي المدغم في اللام الملكوتي المفتوح بالالف الذي اتصل به عين ولا حمّظ في الخط و الرقم الاحدية، شكل اللام،

لانه افناه عنه بالكلية ولم يبق منه بقية حتى يظهر وجود الألف لفظاً لعدم ظهـور سطح المرآة عند شهود الصورة فيه ، لان الألف النفسى فى اللامين عينهما و مع كونه عينهما فانه غير متعين فى عين تعينهما به و تعينه بهما و فيهما تعيناً يميره عنهما ، فلايظهرله وجود فى الرقم ، ولكن اعتبار اندغام لام الملك فى لام الملكوت بتغليب القوى و الحقايق الروحانية الملكوتية على احكام حقايق الملك و الشهادة و بكمال تبعية الظاهر للباطن و انفتاح لام الملكوت القلبى الى فوقية المطلقة يظهر عين الالف الغير المتعين فى اعيان اللامين ، فيتكملان به و يرفعهما بحركة الفتحالى عين الالف الغير المتعين فى اعيان اللامين ، فيتكملان به و يرفعهما بحركة الفتحالى العلو و الى الفوقية الألفية ، فافهم ، قوله ، تعالى ، على لسان الكامل : من اتصل بى رفعته ، و من تقرب التى شبراً ، تقربت منه ذراعاً ، و من تقرب التى و هو يهـدى السبيل!.

# البحث السادس:

# في اسرارهاء الله ، تعالى

و هى الكناية عن الغيب الذاتى الالهى و الهوية المحيطة بالملك و الملكوت و الظاهر و الباطن و الغيب و الشهادة . و بيانه ان الخيط الالفي النفسى ، اذا كان دورياً الحاطيا ، فانه يتصل نقطته الآخرية بنقطة الاولية ، اشارة الى ان التجلى النفسى المستجن في الروح الاضافي ، و الالف الالهية المستوية على عرش القلب الانساني المؤمني التقوى متصل بالالف الالهية الذاتية الأولية الغيبيئة آخراً في صورة اللام المتصل بالالف احد الالفين ظاهراً و الآخر باطن ، فيتحصل للالف احاطته بالظاهر و الباطن و الغيب و الشهادة و الملكوت . و هذه صوره الهاء التي للهوية الغيبيئة و العينية ، فهو الاول الخفي في اللفظ الجلى في الرقم، و هو الباطن للهوية الغيبيئة و العينية ، فهو الاول الخفي في اللفظ الجلى في الرقم، و هو الباطن

۱ - س ۳۳ ی ۶ .

فى همزة عين التعين لفظاً ، والآخر الظاهر بعد اللامين لفظاً لاخطاً . و هذا مقام اضمحلال احوال السائرين و استهلاك مقامات السالكين وفناء اعيان الإنية الوجودية فى الهوية الأحدية الجمعيَّة الإحاطية بالأولية و الآخرية و الظاهرية و الباطنية ، حتى فنى مالم يكن ، و بقى من لم يزل ، كماقلنا فى هذا المشهد :

شعر

و انى به فيه عديم لواحد احاطية ذاتية لم يشاهد هویته ابقت فناء هـویتنی وقدفنیت انیتنی فی هویة

و لأحدية العين الواحدة التي لاعين غيرها انفه و غيره من مقام الغيرية ، فلا غير يثبت لظهورها ولاظلام يقوم لنورها . عطس رجل بحضرة الجنيد ، قدس سره فقال : «الحمدلله وبالعالمين» فقال : «الحمدلله و من العالم حتى يذكر معالله ؟ » فقال الجنيد : «الآن يا اخى ، فقل فان المحدث اذا قرن بالقديم ، لم يبق له اثر » و هذا مقام الوله الذي لاهل الفناء في الله ، تعالى ، و لكن الفاني ، اذا تحقق بعد تعدى مراتب فنائه و هي سبع على ماعرف ، و تحقق فناء فنائه ، تحقق ببقاء الحق في هاء هوية الوجه الباقي في قوله «كل شع هالك الاوجهه » حينئذ قال : «الحمدلله رب العالمين» كماقال الله ، تعالى، و اشار اليه الجنيد ، وضي الله عنه ، و هو الاستاد المحقق . و هذا مقام الورثة في اللامقام و هو اعلى من مقام الاول بدرجات كثيرة و مراتب خطيرة ، لانه شهود محض ، لا يتحرك معه لسان ولا يضطرب فيه جنان ، ولا يبلغه بيان ، فافهم .

ثم ترجع الى ماكنا بصدده ، فنقول : اللام الثانى لامعرش الالف ، و العرش ظلالله كما قال، تعالى : «الم تر الى ربك كيف مدالظلل» و بامتداد الظل الالهى الذى

۲ - س۲۸ ی۸۸ ۰

۱ – سا ی ۱

٣ ـ س٥٢ ي ١٤٠٠

هو لام لوح تفصيل الملكوت الى الفوقية الاطلاقية و العلو الالفى يظهرنون عين الالف و النون نونان ، قوسين لدائرة الهاء المحيط باللامين و يتصل الالف الآخر بالالف الاول لكون النهاية منعطفة على البداية بعد انتهائه الى الغاية و الآخرية متصلة بالاولية ، و يبقى لامالوحى الملك و الملكوت والظاهر و الباطن، متصلتين، فظهرت صورة الهاء المحيطة بواوها الباطن و جزء الاتصال بين اللام والهاء،اشارة الى سنة الارتباط الذى به يقع المشاهدة و هو مركز الف لام العلم ومقام اضمحلال العدد فى الواحد الاحد و فناء عين العبد فيمن اوجد «كان الله ولاشئ معه» و هو الآن على ماعليه كان ، و الجزء الموصل بين لام الملك و الشهادة ولام الغيب و الملكوت مركز العالم الاوسط و محيط البسيط الاوسط ، و هو عالم الجبروت الثالث .

# البحثالسابع

# في التتمة

انقطاع الالف الالهى ظهور سر «كانالله ولاشئ معه» و تحقيقه في عالم الرقم و الحروف، المشاكلة للالف في عدم الاتصال بمابعدها بعدد الحقايق العالية العامية، لأنها هي السلطان في وجودها، وهي مظاهر التجليات الالفية المتدلية ياء، ومناظر الهويات اليائية، وهوفيها وهي الدال و الذال و الراء و الزاء و الواو. فالدال حقيقة الجسم الكلي، و الذال المتعدى، و الراء هو الحساس المتحرك، و الزاء الناطق، والواو لحقيقة المرتبة الانسانية، وانحصرت حقايق حقايق عالم الملك والشهادة الظاهرة بعالم الكون و الفساد في هذه الحروف، وهي لا يتصل بغيرها، لانها حقايق الاجناس العالية، فهي لا يتصل بغيرها، ولكن الاشخاص يتصل بها اجزاء ولكن يتصل بها غيرها من غيبها و ماقبلها، لان العلم بالملك و الشهادة من العالم متقدم بالنسبة الى العالم من العالم على العلم بالملكوت والواح الارواح، فلما

تمَّمت الهوية الاولية و الآخرية و الظاهرية و الباطنية ، ارادالله ، تعالى ، انيظهر في المنتهى صورة المبتدأ في تقديم الفه الأزلى الاول المنقطع المنزه عن الاتصال بما بعده من الحروف من كل وجه ، فاوجدهاء الهو متتصلاً بواوه منقطعاً عن الف لام لوح الملكوت لفظاً المتصل بلامه رقماً وخطأ ، فبقيت الها بواوها مستقلة في اللفظ منقطعة عن اللام . ولان مركز الف العلم بالملكوت ولامه متصل بالف الآخرية المنقطعة على الف الاوليه ، لظهور الحقيقة الاحاطية الهائية الغيبية ، وجد فيءالم التخطيط لام لوحي تفصيلي الملكوت المفتوحة لوجود الالف اللفظي النفسى متصلة بصورة الها خطأ منقطعة بألفها عن الها لفظا و عن عالم الأنفاس تحقيقا لانفصال الحقيَّة عن الخلقية ، ففنى المحدث بظهور القديم ، فبقى الفان: الفالذات و الف العلم ، لان الأولية و الآخرية و الظاهرية و الباطنية فنيت بفناء لام الملك في لام الملكوت ، كفناء لام الملكوت في الف العلم المحيط ، فلم يبق الاالفان على انفسها منعطفتان بقيامهما عن رقدتهما و انحلالهما عن عقدتهما ، فلما اتصلتا ، فني كل منهما في الآخروكذلك فنيت الاولية في الآخرية و الاخرية في الاولية ، وكذلك الظاهرية في الباطنية و الباطنية في الظاهرية التي كانت وجودها بألفي لامي لوحكي تفصيلي الملك و الملكوت ، فحصل الف واحد محيط بمابين بدايته و نهايته على شكل الها، و بظهور شكل الهاء المحيط الكلى الاحدى الجمعي، علم : انالله احاط بكل شئ علماً واحصى كل شئ عدداً ، فعاد الأمر آخراً كماكان اولاً. فان التجلى الحبيّ الالهي في بدء التجلى الايجادي ، خرج من باطن قلب التعين الاول و درج في الالف النفسى و مرّ على حضرة احدية الجمع في العلم الذاتي على جميع حقايق الشئون الذاتية و الحقايق الفعلية الالهية الى ان يبلغ غاية حضرة الامكان ، فلم يجد محل تعين التجلى تماماً ، فرجع قهقرى الى باطن القلب ، فتم دورة التجلى،

۱\_ منقطعتان -خل-

فتنفَّس بألف النفس المحيط كاحاطة التجلى الحبِّى ، فلما كان ماكان و بان مابان بسَّر هذا الشأن ، عادالأمر دورياً كماكان ، فما فى الوجود الا الله العظيم الشأن «كل من عليها فان ، و يبقى وجه ربك ذى الجلال و الاكرام» .

# البحث الثامن

# فىتكملة هذه التتمة

اعلم : ان الحركات الاعرابية اشارات الى النعوت والاحكام و الصفات والنسب و الاضافات ، والى اللوازم و لوازم اللوازم و التوابع واللواحقو العارضات. وكما ان الذوات يتميّز بالصفات ، فكذلك بالحركات الاعتبارية ليتميز الكلمات. ولان الاصل في هاء الله الذي هو ضمير الهوية الذاتية الالهية انما هوالرفع، لكون الرفعة ذاتية لها ، و توارد النصب والجر عليهما انما هو بحسب القوابل ، فيستلزم الهاء وجود الواو بالضرورة ، لأن الواو اخت الضمة ، و الهاء محل التعيين و حروف الاسم الله على عموم وجوهها من وصل و قطع هي الهمزة الاولى و الهاء الاخرى مخرجها من قلب القلب عندنا . ثم ان اللام مخرجه اللسان الذي هو ترجمان القلب بين الهمزة و الهاء ، لان اللام لوح التفصيل ترجمان تعيثن الالف النفسي . ولكون اللسان ترجمان القلب لاماالتفصيلين بين حرفي القلب كحصول مخرج اللام و هـو اللسان بين الهمزة و الهاء و مخرجهما من حوالي القلب و واوالهو ، اشارة الــي الجمعية الأحدية الانسانية الاخيرة التي للمرتبة وجودها بالهاء المتصل بها من غيبها وماقبلها. و لما افنت اللام اللوحية التفصيلية الملكوتية اللام اللوحية الـملكية و اخذتها عنها ، و اوصلها بحركتها الفتحية الى الالف ، فــوهبها الاطلاق الالفــي و

۱ الاعرابيَّة خ.

٢ ـ قرب القلب \_خ ـ

٣- لام -خل-

الاحاطية الهائية ، فظهرتمرتبة الحقيقة الأحدية الجمعية الانسانية في واو الهاء، فافهم.

### البحث التاسع

### في واوالهوية

اعلم: ان الواو للمرتبة الانسانية الكمالية الجمعية الأحدية من جهتين كليتين. احديهما ، ان الواو ضمير الجمع في علم العربية.

و الثانية ، ان الواو لها الاحاطة و الشمول بخصوصيات الحروف المترتبة ، في المراتب المخرجية ، اذالواو تبتدى مما بين الشفتين ابتداءاً جمعياً في النفس ، ثم يمتدكذلك عارجاً من الشفتين الى الصدر ، ثم يعودالى مامنه بدء ، فيمشر على مخارج الحروف كلها في دورتها الاحاطية الجمعية، فينضبغ باحكامها في تلك الدورة. و ايضاً : الواو اخت الضمة و هي الجمع ، وكما ان للواو الاحاطة و الجمعية الباطنة المعنوية ، وكذلك الها ، لها الاحاطة الظاهرة . و الواو باطن الهاء ، و ابتداء حركة الهاء و مخرجها من باطن الصدر يمتشدها النفس الى ظاهر الشفتين ، ثم يعود الى مامنه بدأ وتم دورته محيطاً بما مرعليه من خصايص المخارج الحرفية ، فالهاء ظاهر الواووحركة الواو من عالم الشهادة والملك الى غيب النفس، ثم العودكذلك الى ما بدأمنه، فالهاء خارج في عروجه ، دارج في رجوعه و دروجه ، والواو دارج في عروجه خارج في رجوعه بغروجه ، فهما منظبقان احدهما على الآخر خارج في رجوعه بغروجه ، فهما منظبقان احدهما على الآخر بعبودية لايقبل الحرية و العتاق .

ثم اعلم: ان الواو و الهاء والالف و الياء، كلها مراتب تعينات الالف فى الفيسته، من كونه تعيناً ممتداً لامن حيث تعيشنه فى المخارج ، و مناصب تبيتناته و مخارج تجلياته و مدارج تنوعات تعيناته . فالالف المستقيم لعلوه و فتحه و خروجه عن القيود المخرجية الحرفية بعروجه، والياء لانكساره وانخفاضه بتدليه و تنزله و تجليه

بدروجه ، و الواو لجمعه الباطن الجامع بين دخوله و خروجه، والهاء لجمعه واحدية جمعه برجوعه وعروجه و في تركيب هذه الحروف المقدسة المحيطة الجامعة بعضها مع بعض على اختلاف اوضاعها، يكون الاسماء الالهية المتصرفة في الكون، لاصحاب العلوم الروحانية في العوالم العلوية والسفلية الجسمانية، ولهامعان في اللغة السريانية و العبرانية القديميين العلوية والسفلية الجسمانية، ولهامعان في اللغة السريانية والعبرانية القديميين العلوية والسفلية الجسمانية القديميين العلوم المهامية القديميين العلوم المهامية القديميين العلوم المهامية المهامية المهامية القديميين المهامية المها

و اذاعرفت هذا فاعلم: ان الوجود ظاهر النفس الرحماني والجمعية المرتبية باطنة ، و النفس الرحماني مادة الحروف الوجودية كلها ، و هو الالف ، و اول مبدئية التعين الأول الموجب لانفصال الظاهرية والشهادة بالتعين عن الغيب المطلق كتعين الف \_الله في الهمزة و اللام الاول للملك والثاني للملكوت ، اشارة الى ان عالمي الملك و الملكوت لوحان تفصل فيهما الالف المجمل في الازل ، وبعد تفصيل الصورة الألفية في الظاهر والغيب و الشهادة ، فلابد من الجمع والاحاطة الالفية الاولى ان يظهر آخراً بعد التفصيل ، و هو الانسان الكامل . وكماانه لايكتفي من الاسان بالنسبة الى مراد الحق الذي هوكمال الجلاء و الاستجلاء على الصورة الظاهرة ، بل المراد جمعيَّة الباطنة المرتبية التي هي احدية الجمع الكمالي ، بمعنى ان الانسان الكامل يتحقق بالبرزخيّة بين حضرة الوجوب و حضرة الامكان آخراً، كما ان التعين الاول في الاول جامع بين حقايق الوجوب الحقية و بين حقايق الامكان الخلقية جمعاً احدياً قبل التفصيل، وكذلك بعد تفصيل ارتباط حقايــق الوجوب بحقايق الكيان ، في مرتبة الامكان ، فلابد من جمع احدى يجمع جميع الحقيات الالوهية الوجوبية الحقية و الجمعيّات الكونية الخلقية ، و صورة هذه الجمعية هو الانسان الكامل بالفعل ، فافهم .

١- القديمتين - خل-

#### البحثالعاشر

اعلم ایدكالله بروحه و امدك بفتح لوحه و فتوحه مـن نور یوحیه ، ان نفس الحقيقة المطلقة التي هي حقيقة الحقايق الكبرى التي نظير هاالنقطة في مطلق البياض، اذا جاش بنفسها في نفسها فامتد للتفصيل بحقيقة النفس، كان في مبدء الامتداء وحدانيا جمعياً مشتملاً على حقيقتي الظاهرية و الباطنية ، و الفعل و الانفعال . ولان القابل غير خارج عنه ينعطف الفياض النفسي على نفسه ، فيحصل بالعروج و الرجوع صورة الاحاطة بحقيقة فلك الاشارة ، والنصف الأعلى من هذاالفلك المحيط لعماء الرب، و فيه صور الربوبية و اشخاص الحقايق الالهية النورية الوجوبية، كما اشارالیه ، رسول الله ، صلی الله علیه وسلم ، عند سؤال ابی رزین العقیلی منه، علیه السلام «اين كان ربُّنا قبل ان يخلق خلقه ؟ قال:كان في عماء مافوقه هواء و ماتحته هواء» على ماسيأتيك نبأه ، انشاءالله ، تعالى . و النصف الأسفل عماالكون و أسميه خماء بالغين المعجمة ، و يشتمل على الصور الكيانية و موجودات الحقيقة الامكانيةمايين معنوياالشأنيةوالكيانية ومجرداتهاالعقلية والنفسيةالروحانيةوطبيعتها الجسمانية و عنصريتها الأركانية و سماويها العلوية و ارضيها السفلية و روحانيتها الملكية و الجنية، و غير ذلك من الصور المثالية المطلقة والخياليةالمقيدةالحيوانية، و الصور الذهنية و اللفظية و الرقمية ، فافهم ، وما اظنك تفهم و تتخيل و تتوهم، والله الملهم والمعلم . فالهمزة للتعين الاول ، والالف المنبعثة من التعين الاول هو النفس الممتد وحدانياً قبل انفصال احدالعمائين عن الآخر . و حكم هذه الحكمة يظهر فيمن يظهر الالف بالمّدتين الالف و اللام منالله ، و ذلك عند تلقين الشيخ، و هكذا تلقنت الذكر بالجلالة ، جلت و عزت ، من الشيخ ، رضي الله عنه . ولنا فـــى المدات النفسية الانسانية عندالغناء و في مدات اصوات الشابئات و انعقادات

١ \_ مفهوما

الانفاس بحسب الالحان و النغمات ، اسرار و تجليات و القاآت و تلقيات لطيفةمن حضرة اللطيف الخبير، و سره ماذكرت من سريان سرالنفس الرحماني في عالم الانفاس ، فتذكر . فاللامان لهذا الاعتبار عماء الرب و غماء المربوب ، ولاشك ان عماء العبد مدغم في عماء الرب ، اذالارباب يستلزم المربوبين من وجه و يتضَّمنهم من وجه ، وكذلك الاله المألوه ، و العلة المعلول ، والخالق المخلوق ، و الرازق المرزوق وجوداً و تقديراً ، اذاامتضايفان لايعقل احدهما بدون الآخر اصلاً ورأساً، ولاتحقق لاحدهما الامع الآخر وجوداً و تقديراً . فاللام الأول مدغم في الثاني لهذا السر، و باجتماع بحرى العمايين في عين بحرالنفس المحيط بالكل، يتحقق احدية جمع بحرى الوجوب والامكان بالصورة الالهية التي حديت صورة آدم عليها ، فهي مجمع البحرين: بحرالغيب وبحر الشهادة و بحرالامكان وبحرالوجوب. و اذا تعيَّنت هذه الصورة الالهية الجمعية ، احاطية ، تعيَّنت مرتبة الانسان الكامل في برزخ الجمع بين الحضرتين فيتحقق للمحقق المحق والمدقق المدق، انالوجود من مبدءه الى منتهاه ، مراتب تجليات الله ، فما في الوجود على الحقيقة الاالله، كما قلنا:

#### شعر

هو الواحد الموجود فى الكل وحدة سوى انه فى الوهم سمّى بالسوى فاذا قلنا: الله يشهد التعيش الأول من الهمزة و من المدالنفسى الالفى الذى بعد الهمزة فى صورة من يقول به النفس الرحمانى و امتداده الى اقصى مراتب الجمع و الوجود ، و من اللام الاول المدغم لوح تفصيل الملك من اللام الثانى المفتوح لوح تفصيل الملكوت ، و من فتحه فتح باب الفتوحات الالهية و التجليات النفسية الألفية الرحمانية من لوح التفصيل فى احدالعالمين الملكى او الملكوتى باحد الاعتباريان المذكوريان ، ان تذكرت ، و من الالف الشانى الذى يظهر بعد اللام الثانى ، تحقق وجود الحق و بقاؤه الدائمة الأزلى الالهى ،

بعدفناء حجابية العالمين بر كل شع هالك الاوجهه الكما اشاراليه أيضا في ظهور وجودالله بعد تحقق فناء عين السراب في شهود العطشان «كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماءاً حتى اذا جاءه لم يجده شيئا و وجدالله عنده فوفيه حسابه و شهدنا ايضا من هاء الله الحاطة احدية جمع الجمع الالهي و العبد اني الملكي و الملكوتي بالاحاطة الكلية المشاراليها، بقوله: «الاانه بكل شع محيط» بجميع الانيات الشأنية و الكاينة ، ربانيها وكيانيها ، و نشهد من الواو المتصل بالهاء ، احدى جمع الجمع المرتبى الانساني الكمالي . فمجوع مافي الوجود ظاهر بالله و مظهره ، ناطق به ، و هو قوله وكلامه و فيه مسكه وختامه ، و منه فتحه و نظامه و بهقوامه و قيامه، و هوقيامه ، هو حوده و هو العزيز الحكيم .

#### وصل

متمم للبحث السابع فى الاشارة الى الاسم العلم الحقيقى الوجودى المركب من الحروف النفسية الرحمانية ، و هوالاسم الاعظم الذى ب يكون التصرف و التصريف فى الاكوان و العوالم .

اعلم: ان الاسم كماقيل: كلمة مفردة دالة على معنى مفرد بالوضع غير مقترنة باحد الازمنة الثلاث. من خواص الاسم ان يخبر عنه و يخبر به ، ويدخله لام التعريف و تنوين التنكير. و العلم من ذلك مالايدخله التعريف لاستغنائه عن ذلك. و لما لم يوجد دال على الذات المطلقة ، تباركت ، من لفظ مفرد في النفس الانساني ، الا هذا الاسم ، بدلالة الأحدية الجمعية و التركيبية الحرفية ، على ما تقدم ، و وجدنا في النفس الرحماني و الوضع الالهي، كلمة تامة الدلالة بحقيقتها و ذاتها و

۲ - س۲۶ ی۳۹ .

۱ - س۲۸ ی

٣ ـ س ١ كى ٥٠ ٠

وجودها و مرتبتها واحدية جمعها الكمالية على الذات المطلقة الالهية، دلالة مفردة احدية جمعية غير مقترنة بالحدوث الزماني، و هو الانسان الكامل، لكمال دلالة ذاته على الذات، وكمال دلالة اسمائه و صفاته على الاسماء و الصفات. اما ذاته، فلانها جامعة لخصوصيات الذوات جميعها، بل هي احدية جمع جمعها الاول والآخر، على مانذكره، انشاءالله، في الفص الآدمي. واما صفاته، فلان الانساني الكامل مسمى باحدية جمع جميع الاسماء الربانية الحقية و الاسماء الكيانية الخلقية، وموصوف منعوت بساير الاسماء و النعوت الوجوبية والامكانية.

و امامرتبته فاحدية جمع جميع المراتب الفعلية و الانفعالية و الوجودية و المظهرية ، فانه البرزخ بين بحرى الوجوب والامكان ، و الحد الفاصل بين التعين و اللاتعين ، و التقييد و الاطلاق . و الانسان الكامل من حيث كماله ، له احدية جمع جميع هذه الجمعيات كلها بالفعل ، فلما دل بذاته و مرتبته و جمعيته على الجمعية الالهية الكمالية ، دلالة جمعية احدية مطابقة الأحدية جمع جميع التعين الاول ، و الحقيقة المطلقة الجامعة ، لجميع الحقايق الكلية ، واستوعبت دلالته لجميع الحقايق الذاتية ، واحاطت جمعيته بالاطلاق و التعين والوحدة و الاحدية ، والكثرة النسبية و الوجودية ، ولم يكن من الموجودات العينية موجود يكون له هذه الدلالة المحيطة الكلية المطابقة للاحاطة و الاطلاق الذاتيين تعينت علمية الاسمية ، وقام هذا الاسم الاعظم مقام الاشارة الى الذات المطلقة الالهية وأخر بحقيقته من حقيقة الله ، فهو الاسم العلم للذات الموجدة للعوالم كلها ، و هو الاسم الاعظم الذى هو مطلق التصرف و التحكم على العوالم ، فافهم .

## البحثالكلتي

في المتممات و المكملات و الخواتيم لهذه الاصول

اعلم، ان ذلك الحقيقة الانسانية الكماليةكمرآة كرية مجلُّوة مسواة متمكنه في مركزية دائرة الوجود المطلق العام ، و هي فلك الاشارة المحيطة بالموجودات

كلها وحقيقتها هاءالهوية الكبرى التي تنقطع دونها الاشارات و تنتهي اليهاالكنايات. و هذا الفلك الاعظم محيط بفلكين عظيمين : احدهما ، فلك حضرة الـوجوب و الالهية و الربوبية ، و الثاني ، فلك الحضرة الخلقية و الحقايق الكونية ، وكل واحد من فلكي حضرة الوجوب والامكان ، مركز دائرته و فلكه في احد ربعي النصف الواحد من قوسى دائرة الهوية الكبرى المشاراليها ، و النصف الآخر منه مطلق الدأ اطلاقاً فعلياً حقيقياً لاحصرفيه ، ولاينبغي ان يتصور من قولنا : فلك او دائرة، معنى الانحصار و التناهي و التقيدكما في محيطكل دائرة او فلك جسماني ، فان ذلك التناهي و الانحصار بالنسبة الى مافيضمن المحيط لاللمحيط ، ولايلزم ان يكونكل محيط متناهيا اوا واجهة مخصوصة ، فان ذلك انما يكون في محيط غير مطلق الاحاطة، و نحن لانعني بهذه الدائرة و فلكها الا الوجود الحق المطلق الغير المضاف المحيط الذي لايتعقل تناهيه من جهة اصلا ً ورأساً ، فافهم . و هذا الفلك المحيط احد شطريه عالم الاطلاق و اللاتعين و غيب الغيب و البياض المطلق ، و الشطر الآخر و هو نون القوس الثاني ، محيط على حضرتي الوجوب و الامكان وفلكيهما. فنون هذا القوس من هذا الكتاب المحيط الاعظم نونان : احدهما ، نون قـوس دائرة الوجوب، و الثاني، نون قوس دائرة الامكان، و نسبة هذين القوسين أو النونين معاً من الدائرة الكبرى نسبة النصف و نسبة كل واحد من فلكي الوجوب و الامكان الى الفلك الاعظم المحيط نسبة الربع الى الكل ، و قداشتملت دائرة فلك الوجوب في احد الارباع الاربعة من الفلك الاعظم ، على جميع نسب الربوبية و حقايق الالوهية و احاطت بصفات الذات الكلية ، و هذا دائرة في سطح٢.

عماالرب الذي ، مافوقه هواء ولاتحته هواء . و في ضمن هذه الدائرة دائرة

۱ - او ذاجهة

٢ ــ و هذه الدائرة في سطمح خل و اعلم انه فرق بين الدوائر الحسية
 و الدواير المعنوية

الامكان، محطة على الحقايق الكيانية ومشتملة على الاعبان والموجودات الامكانية، وكل واحدة من الدائرتين مرتبطة بالآخرى ومنضبطة يحيث انكل نقطة في المحيط؟ دائرة كل واحد من مركزي فلك حضرة الوجوب وحضرة الامكان ، تحت نقطة من نقط محيط الآخر ، و ذلك باعتبار تلازم احديهما الآخرى ، ولكن بالنسبة الىمحيط الدائرة العظميكل منهما فيربع يحاذي و يقابل الآخرى ، و تلازم هذين الفلكين محيطاً احدهما بالآخر، تلازم ذاتي لاتقبل الانفكاك، كمابين حقيقتي الرب والمربوب و الآله والمألوه ، فان الرازقية بلامرزوق و الخالقية بلامخلوق ، وجوداً و تقديراً لاتحقق لها. و دائرة كل واحدة من حضرتي الوجوب و الامكان يتحرك الى الاخرى بحركة عشقية غير الحركة المتطابقة لحركة الاخرى . فان حركة فلك الوجوب و الالهمة على حضرة الامكان للاحداث و الابحاد بالفعل والاقتدار والتأثير والاحاطة، و حركة الفلك الخلقية الى مركز فلك الوجوب و الربوبية بالانفعال و الانكسار و الافتقار و الذلة و العجز والتأثر و الحدوث و التجدد والانحصار . وكل واحدة، واحدة من الحقايق الكلية الكيانية و الحروف الانفعالية الامكانية متوجهة بافتقارها الذاتي الى حقيقة كلية ربانية و صورة الهية حقانية ، كتوجهها اليهاكذلك باقتدارها و تأثيرها و فيضها الجودي و انبعاث تجليها الوجودي الى كل حقيقة ، حقيقة هيي محاذبتها و ربها ، و الفلك المحيط بالكل الذي هو فلك الافلاك الالهية ، دائرةهاء الهوية الكبرى حركة محيطة كلية احدية جمعية قهرية دائمة ، يندرج فيحركتها الحركتان المذكورتان لفلكي الوجوب والامكان. وكواكب هذهالافلاك وانوارها، سطور حقايق الربوبية و انوار النسب الالهية الوجوبية ، و نقط حقايق محيط فلك الذات الالهية . ولكل حقيقة كلية فلك تدور على مركز حقيقتها و بحركتها بتعين نقط محيط فلكها و هي حقايق النسب الفرعية ، و هذه الافلاك متداخلة ، بعضها

١ ـ في محيط.

٢\_فدائرة \_خ\_

فى البعض بحسب حقايقها و درج مراتبها و دقايقها، وبحسب توجشهاتهاالى مظاهرها و امتداد داد دقايقها لامدادها من خلايقها ، و بتفصيل عظيم ليس هيهنا موضع تشكيلها ورسمها على تفصيلها ، نذكرها باذنالله فى كتاب الالوهية ، انشاءالله ، تعالى ، و هو الموفق .

## وصل" فيوصل

واذاتقرر ماذكرنا ، فاعلم: ان المرآةالكلية الكرية الانسانيةالمجلّوة المذكورة اولاً هي فيحاق المركزية التي للدائرة العظمي ، و مالها حركةاصلاً، بلعلي تمكنها المركزي القطبي . و لكن الدائرة المحيطة الهائية الكلية ، تقابل فيحركتها الكلية المحيطة بكل حقيقة، حقيقة من حقايق العالمين في كل آن من الزمان ، كل جزء، جزء قرضناه من هذه الأكرة المذكورة، فيظهر بالضرورة في ذلك الجزء من المرآة صورة الحقيقة المقابلة من دائرة الهوية . فيكون احد المرفى الكرة المجلوة دائما جامعا محيطاً بجميع النقوش و الصور و النقط الذي يحاذيه من دائرة الهاء الكبرى، فاحد شطرى احد شطريه وسع جميع مافىحضرة الوجوب من الحقايق الاسمائية و النسب الربانية ، وكذلك وسع ثانيهما جميع ما في حضرة الامكان من صور الأكوان. فهو من هذا الوجه حق خلق دائماً واجب ممكن جامع بين الحقية و الخلقية ، و هو من جهة احد شطرية الآخر ، مطلق على جميع هذه الامور الربانية و النقوش الكيانية في محاذاة الاطلاق الذاتية ، ولااحاطة ولاجمعية فوق هذه الاحاطة و الجمعية ، فاستحق الانسان الكامل لهذه الأسرار بهذا الاعتبار ان يكون دالاً على ذات الموجد دلالة مطابقة علمية يقوم مقام الاشارة اليها ، لعموم نشأته و احاطة حقيقته وكمال جمعيته ، فهو قائم لحقيقته في حاق مركزية فلك الكمال و برزخ البحرين مقام

٢-احكم في الكرة خ.

العلمية ، و اغنى عن دخول لام التعريف . فافهم .

## تتمة" للوصل:

قال رسولالله ، صلى الله عليه وسلم ، حكاية عن الله، تعالى : «ماوسعنى ارضى ولاسمائي ، و وسعني قلب عبدي المؤمن » و قال : «المؤمن مرآة المؤمن» فالعبد المؤمن هو المرآة المجلُّوة التي تعطى بسعته لصورة الناظر الالهي فيها ، الأمان عن التغير و التحريف ، فالصورة الظاهرة فيها ظاهرة في مرآة قلبه القابلة للصور و الحقايق الالهية الوجودية ، و امهات اسماء السربوبية ، فقلبه نظير التعين الأول و حقيقة الحقايق الالهية و الكيانية و حرف الحروف الخلقية و الحقانية ، و نفسه نظير النفس الرحماني الذي هو مادة صور حروف الحقايق كلها. كماان نفس الانسان مادة الحروف الانسانية جميعها ، فهو اشارة الى الف الله و التعين النفسى من قلبه بالهمزة يشير الى التعين الاول ، وباطن قلبه يشير الى لاملوح تفصيل الملكوت ، و ظاهر صورته يشير الى لام تفصيل الملك ، و سره الوحداني و حقه المستجن في قلبه و حقيقته و مظهريته الكامله ، اشارة الى الالف الالهى الذى بعد لام لو-تفصيل الملكوتي، و هو بهويته الكلية الجامعة بين جميع الجمعيات ، اشارة الى الهاء التي هي آخر حروف الاسم الله ، فافهم . فاذافهمت هذا علمت ، ان الله قد نظم كليات نشأة الانسان الكامل على مطابقة حروف الاسم الله ، فهو اذن عرش الله،كما ان محدد الجهات عرش الاسم الرحمان والكرسي الكريم ، عرش الاسم الرحيم ، اذلك ل واحدة من الحقايق الكلية الربانية عرشكلي من الحقايق الكلية الخلقية الكيانية ، و هي حقايق الاجناس والانواع العالية و المتوسطة والسافلة بحسب عموم حيطتها و سعة فلكها ، و عرش الاسم الله هو قلب الانسان الكامل الذي وسعه حين ضاق عنه فسيح عالم السماوات و الارض ، فهو الاسم للعلم المشاربه الى الله في الكشف الاتم و الشهود الاعم ، كماقلنا في مدحكامل عصره:

شعر

لوكان فينا للألوهة صورة هي انت لااكني ولااترد دو و المن البوية والالوهية الا في هذا النوع ، و ظهر ايضاً فيه ضدذلك حتى لم يبق من الموجودات مالم يعبده، هذاالنوع من العلويات والسفليات فافهم .

#### تكملة:

المراد من وضع الاسم العلم ، هو الاشارة بذكره الى المسمى ، لاالاشارة الى الاسم (انههوهو) فلايكون الاشارة الى هذا المذكور الكامل ، لانه الاسم الاعظم العلم ، اشارة الى الله سبحانه ، فلاتغلط ، وافهم ، ماالمراد ، بلوجوده فى العالم ، اشارة ، من الله ، الى الله ، فهو المثل المضروب بوجوده للمثل المقدس المنتزه عن الشبه و المثل فى قوله ، تعالى «ليس كمثله ، ولله المثل الاعلى» .

و لماكان المراد من وضع الاسم العلم ، هو الاشارة بذكره الى المسمى ، فلو كان للذات المطلقة اسم علم لفظى، لكان المراد من ذكره مع غير تعريفها و تعيينها، فكل تعريف فانه مسبوق بالمعرفة ، و الثابت ان الذات المطلقة لاتعرف ولاتعرف، فليس فى وضع الاسم العلم من حيث هذا الوجه فائدة ، ولان تعريف مامن شأنه ان لايعرف والاشارة الى ما لايتعين للاشارة محال . وايضاً: وضع الاسم العلم انمايكون فيمايدرك بالحواس ، او يتصور فى الوهم او ينضبط فى العقل ، والذات المطلقة حتباركت و تعالت لذاتها يقتضى عدم الانضباط فى المدرك ، و يمتنع عن ادراك الحواس و تصور الاوهام ، فوضع الاسم العلم له من الفاظ النفس الانسانى ممتنع.

و ايضاً: لماكانت العلة الغائية من وضع الاسم العلم ، هـو ان يتميز المسمى عمايشاركه في نوعه او جنسه اوصنفه و فنه ، و يتعالى الجناب الالهي عن الدخول

۲ - س۱۱ ی۲۲۰

تحت جنس او نوع او يشاركه شئ ، فيتعالى ان يوضع له اسم علم من عالم الكلمات و الحروف النفسية الانسانية ، ولاسيما والاسم العلم لايوضع الالماكان معلوماً ، و هو من حيث هو هو لايعلم ، كمامرمراراً فيمنع عن وضع الاسم العلم عليه .

و ايضاً: الاسماء و الالفاظ دلالات على المشخصات الفهنية لاعلى اعيان الموجودات العينية ، لأنها تدل على المعانى ، و هى امور ذهنية عناها العانى ، و الذات المنزهة ، تجل و تعظم عن جميع التشخصات و التصورات والتعينات الخارجية و الذهنية و العقلية ، و ليس من عالم اللفظ اسم مفرد مركب من حروف يسيرة تركيبا جزئياً تقييدياً ، له دلالة تامة على الذات المطلقة على سبيل المطابقة ، فليس لها منه اسم علم ، و انما الممكن للعارفين به ، سبحانه و العالمين ، ان يعرفوه بالالفاظ الدالة على نسبته الذاتية و حقايقة الصفاتية لاغير .

# خاتمة للتكملة [في الأسم الأعظم]

اعلم: ان الاسم الاعظم الذي اشتهر ذكره و طاب خبره و نشره و وجب طيه عن علوم الخلق و حرم تعريفه و نشره ، من عالم الحقايق و المعانى حقيقة و معنى، و من عالم الصورة و الالفاظ صورة و معنى . اما حقيقته فهسى احدية جمع جمسع الحقايق الجمعية الكمالية ، و اما معناه فهو الانسان الكامل في كل عصر ، وهوقطب الاقطاب حامل الأمانة الالهية ، خليفة الله و نائبه الظاهرة بصورته التي خلق عليها آدم ، عليه السلام . اما صورته حسا ، فهي صورة كامل ذلك العصر .

وهذا العلم الذى ذكرناهكان محرماً على جميع الامم قبل نبينا ، عليه السلام ، و انهكان محرماً على ساير الامم قبلنا ، لان الحقيقة الانسانية الكمالية لم يكن ظهرت بعد فى اكمل صورته ، بلكانت فى ظهورها بحسب قابلية كامل ذلك العصر فحسب فلما وجد معنى الاسم و صورته حقيقته بوجود رسول الله ، صلى الله عليه وسلم، اباح

الله العلم به ، اعنى بمعنى الاسم الاعظم في امته التي هي «خير امة اخرجت اللناس»، كرامة لنبينا ، صلى الله عليه وسلم . و اما صورته اللفظية ، فانها مركبة من اسماء و حروف تركيبًا خاصاً على وضع خصيص به يعلمه من اعلمه الله به اما بلاواسطة رؤياً اوكشفاً او تجلياً ، او بواسطة مظهره الكامل. وقداختلف العلماء الظاهريةفيهاختلافاً لایتدارك و لایتلافی ، و الصحیح ان الله ، تعالی ، طوی علم ذلك عن اكثر هـــذه الامة لما يعلم سبحانه في طيه من الحكم و المصالح ، و لم يأذن للكمل و الاقطاب الذين تحققوا بهذا الاسم حقيقة و معنى و صورة ان يعرفوا الخلق من هذا الاسم الاعظم الابعض اسمائه و حروفه التي يشتمل عليها هيآته التركيبية ويحتوى عليها وضعها وتركيبها الخاص المنتج لانواع التسخيرات والتأثيرات، واصناف التصريفات والتصرفات في الكون من الولاية و العزل و الاحياء و القتل و الشفا و التمريض ، و غير ذلك . فمن اسماء الله هذا الاسم ، هوالله و المحيط و القدير و الحي والقيوم، و من حروفه \_ادذرزولا\_ ، كماذكره الشيخ ، رضى الله عنه ، في جواب مسائل سألها الحكيم محمدبن على الترمذي ، صاحب النوادر ، رضى الله عنه ، من جملتها ، قوله: « ماالاسم الاعظم ، و ماحروفه وماكلماته؟» فافهم ، والله الموفق . و هذا آخركلامنا فيهذا الاسم و هي الجلالة ، جلت وتباركت و تعالت ، فيهذا الكتاب ، والله يقول الحق و هو يهدى السبيل٢.

## البحثالثالث

# فىسترانزال الحكم

اعلم : ان الانزال انما يتعقل تحقّقه من علو الىسفل . و العلو قديكون بالمكان وقديكون بالمكانة، فان علوكل حقيقة اتصفت بالعلو انمايكون بمايليق بها،

۱- س۳ ی۱۰۱ ۰

وكذلك الانزال و النزول والعروج حقايق نسبية لا يتصور الا بحسب النازل والعارج والعالى و الدارج ، فانزال الحكم من الحضرات العالية الالهية المطلقة الى مرتبة التعين و التقيد في حقايق القلوب الانسانية الكمالية ، لان العلو الحقيقي للاطلاق الذاتي و حضرة الربوبية الفعالية و التقييد و الانفعال و النزول و الانتقال للمرتبة العبدانية القابلة للاثر . و ان اعتبر ناالانزال و النزول فيما نحن بصدده وهو «انزال الحكم» من علوالمكان ، كانت من السماوات و مافوقها من العرش و الكرسي ، و الحقيقة تقبل الاعتبارين جميعاً على كثرة انحائها و جهاتها و اختلاف درجاتها و طبقاتها . فان الحكم الالهية ينزل من الحضرات الاسمائية المتعينة في افسلاكها و ينزل حكمته الخاصة به من تلك السماء ، و ذلك الفلك الخصيص به على ايدى و ينزل حكمته الخاصة به من تلك السماء ، و ذلك الفلك الخصيص به على ايدى سكنة الروحانية الملكية و النورية الكوكبية على قلب الكلم الكاملة المحمولة في الروح الاضافي الخاص المنفوخ في صورة النبي الكامل او الولى الذي هو مظهر ذلك الاسم ، و قلبه عرش الله المتعين في تلك الحضرة ، فافهم .

والحكمة عبارة عن العلم بحقايق المراتب و ترتيب المعلومات المترتبة فيها ، فهو خصوص مرتبة في العلم ، كما ان المعرفة خصوص علم بالذوات و الحقايق المجردة من جهة حقيتها و تجردها عن اللوازم و العوارض و اللواحق لاغير . والعلم عبارة عن الاحاطة بحقيقة المعلوم، كماهو مع لوازمها و عوارضها و لواحقها و مراتبها . فعلم ، ان الحكمة علم خاص يترتب الحقايق في مراتبها الوجودية الأزلية الأبدية ، حسب تعينها في اعيان مراتبها العلمية الازلية ، و وضع الاشياء في مواضعها اللايقة بها ، فافهم .

فهذه حقايق العلم و المعرفة و الحكمة من حيث هيهي ، سواء اعتبرت مضافة الى الحق او الخلق ، و لها باعتبار الاضافة الى حضرة الحق خصايص ، وكذلك

١- الفعالة - خ.

بحسب الاضافة الى المرتبة الخلقية خصايص يقتضيها الاضافة لابحسب الحقايق ، نيست كالاخرى . فهى فى الحضرة الالهية الوجوبية ، مطلقة ، محيطة قديمة ، دائمة ، فعلية ، غير متغيرة ، ولامتجددة ، كاملة ، مكملة . و هى بالنسبة الى العالم مقبدة ، محدثة ، مستفادة ، انفعالية ، قابلة ، للتغير ، و النفاد و الفناء ، و الذهاب ، بحسب المرتبة التى اضيفت اليها فافهم .

و اذا تحققت هذا فاعلم: ان الحكيم الرحيم ، تجلى بحكمته الكلية الرحمانية السارية سر احدية الجمع في حقايق الأسماء و حضرات المسميات ، فلكل حضرة من حضرات الاسماء الكلية الكمالية و حضرات الاسماء التالية الفرعية و النسب الحرفية ايضاً حكمة خصيصته بها يقبض الله لها اهلا يفيض تلك الحكمة عليه . ولكل حضرة من الحضرات عالما خصيصاً بها يظهر آثارها و افعالها و علومها وحكمها و احكامها و تجلياتها اتماماً في عالمه ، و جميع الاسماء و الحضرات ، اعوانها و اتباعها في كل ذلك ، ولا تستغنى حضرة عن حضرة ، ولا ينفر د بالاستبداد في الامداد عن الاستمداد بالكل ، ولكن الغالب في كل عالم حكم حضرة خاصة به على ماسواه، و للكل في الكل بالكل تعيش كمالي فافهم .

و لكل حضرة من هذه الحضرات ، انسان كامل في كل عصر، هو حامل حكمتها. فكانت كميّل الأنبياء من آدم الى محمد، صلى الله عليه و سلم، في ذروة افلك النبيّوة جملة احكام هذه الحكم و الحكم الجامع لجميع الاحكام الحكمية كلها ، والحكمة الأحدية الجمعية الكمالية لجميع الحكم ، انما هي في كلمة خاتم النبيين على ما بأتى، انشاء الله .

و لماكانت الافلاك الالهية محيطة بافلاك النبوة ، و افلاك النبوة ، ظاهريات افلاك الولاية ، كانت لهذه الحكم مظاهر و حملة من الاولياء بعد انقراض نبئوة

١- دورة خ.

التشريع بخاتم النبيين ، «محمد بن عبدالله المصطفى ، صلى الله عليه و سلم » فلكل نبى ولى من هذه الامة كامل محمدى قائم بمقامه و علمه و حاله ، وحكم ذلك النبى المنزل عليه من حضرة اسم المتولى ايجاده والمفيض بتجلياته عليه عند ذلك الولى، و يعرف بين اهل التحقيق مثلا ً بأنه محمدى المقام ، او موسوى المقام و العلم و الحال ، اوغير هما كذلك .

ثم الاولياء و الاقطاب الذين هم حملة تلك الحكم على اصناف : صنف، يأخذون الحكم عن ارواح اولئك الانبياء الاول ولا يتعدونهم اصلاً، وهؤلاءهم ورثة الانبياء المسمون باسمائهم والقائمون باحو الهم واعمالهم وعلومهم من حيث هم . وصنف اعلى وهم يأخذون الحكم من الحضر ات الاسمائية كما اخذتها الانبياء بكمال الاستعداد وقدم الصدق، و العناية الالهية . و صنف لهم الجمع ، و هم المحمديون الآخذون حكمة كل حضرة و نبى من الحضرة المحمدية الجمعية الكمالية ، و يعرفون بالمحمديين بعد نبيتهم الى ساير الانبياء ، فيقال: فلان موسوى و محمدى و عيسوى حكمة كذلك عيسى بسن محمد ، او محمد بن عيسى مثلا و ذلك الأن سراحدية الجمع المحمدى الالهى ،سار محمد ، او محمد و مقام و حكمة ، فافهم .

#### وصل

## في تنمّة هذا الاصل

اعلم ان الحق ، تعالى ، و اولياق ه الذين آتاهم الله ، علوماً وكتباً ، امرهم بتصنيفها و املى على قلوبهم بالسنة الالهام والاعلام مسائل تأليفها ، اجرى الله ، ستنته و سنتهم في كتبهم ، ان يحمدوا الله و يتعنونه بالمحامد والاوصاف الكمالية الخصيصة بعلوم ذلك الكتاب و المطابقة لمضمون مافيه من فصل الخطاب

۱ غیرها . خل

٢- وكذالك عيسى من محمد ، او محمد من عيسى .

لابغيرها من المحامد بمالايناسب حال المصنف الحامد فيما هو بصدده من الوارد و الشاهد . و ذلك مثل ما نعت الله نفسه في مقام ربوبيَّته العامة المطلقة برب العالمين، فقال : « الحمدلله رب العالمين » ولما كان في مقام بيان ايجاد الـذوات و الصفات العلوية السمائية و السفلية الارضيّة ، قيد حمدالله بنعت الخلق و الجعل ، لكون الخلق ايجاد الذوات و الجعل ايجاد الصفات ، فقال : « الحمدلله خلق السموات و الارض و جعل الظلمات و النورا» ولماكان في بيان ان القرآن منزل على محمد، صلى الله عليه وسلم ، من الله ، قال : «الحمدلله الذي انزل على عبده الكتاب٢». و كذلك المحققون من مشايخنا ، يتخذون هذا الاصل في تصانيفهم و يتأسون بسنة الله في كتبه المنزلة على الرسل ، وعلى الخصوص شيخنا و امامنا مصنف الفصوص و اولاده الالهيُّون من ورثة ختمية الخصوص ، و لهذا وصفالله، تعالى بعد الحمد، ب: انه منزل الحكم ، لكونه ، رضى الله عنه ، بصدد بيان الحكم المنزلة على كمل الانبياء ، لانه ، تعالى ، انزل الحكم من اطلاقها الا لهي من الحضرات العالية ، الى قلوب الانبياء و الاولياء وارواحهم و اسرارهم ، فتعيَّنت الحكم في مظاهرها و تبيّنت مقيدة بخصوص مجاليها و منازلها .

#### البحث الخامس

من المباحث الكلية التي يحويها خطبة الكتاب:

قال: «على قلوب الكلم» يقال: انزل اليه ، و انزل عليه ، قال الله ، تعالى: «انا انزلنا اليك الكتاب» و قال: «وهو الذي انزل عليك الكتاب» .

قال العبد: العلم بحقيقة القلب من اغمض العلوم الحقيقية ، و قدوقع خبط عظيم قبلنا في تعريف المتقدمين لحقيقة القلب و حقيقة الروح وحقيقة السر والنفس.

۲- س۱۸ ی۱ ۰

۱ – س۲ ی

**٤** - س۳ یه ۰

۳- س کی ۱۰۲۰۰

فمذهب الجمهور من المشايخ و الحكماء و العارفين من اصحاب الرسوم و المترامين الى طور التحقيق، ان هذه العبارات والالفاظ مترادفة على حقيقة واحدة، سميت بهذه الاسماء في مراتبها و مقاماتها ، فسمى تارة روحاً ، و اخرى نفساً ، و مرة قلباً . و الكشف و التحقيق يقتضيان بانها حقايق متمايزة بخصوصيات تميزه كلاً منها عن الآخر ، و نحن نشير الى حقايق هذه الاسماء و الالفاظ و مدلولاتها بما يقضى به حق التحقيق و يقتضيه الكشف ، والله ولى التوفيق ، و نقدم لذلك مقدمة نافعة .

# [فيسعة عالم المعانى واحاطتها]

فنقول: عالم المعانى و الحقايق اوسع و اعظم من ساير العوالم ، لعدم خلو عالم من العوالم العلوية و السفلية جملياً كان اوتفصيلياً عن معانى كثيرة قائمة . بل التحقيق الاتم ، هو ان العالم عبارة عن صور علم الحق بحقايق الاشياء ، ولاخفاء فى سعة الحضرة العلمية وهى حضرة تعين معنويات الاشياء ، فكان عالم المعانى اعظم سعة و اوسع فلكاً وحيطة ، ثم العوالم بعدها فى الوجود بعضها اوسع من البعض فمادونه فعالم الملكوت و هو عالم الارواح اوسع فلكاً و اعظم حيطة من عالم الخلق و الملك و الشهادة، ثم من عالم الخلق ايضاً ، العرش والكرسى والأفلاك و السماوات اعظم و اوسع من عالم الكون و الفساد ، و بعض عالم الكون والفساد و السماوات اعظم و اعظم ممادونه ، و هذا بين اهل النظر .

ولماكان الأعلى ، اوسع و اعظم ممادونه ، فبالاولى و الاحق و الأحرى ، ان يكون عالم الالفاظ و العبارات ، اقل واضيق فلكا من عالم المعانى و العبارات اوسع العوالم و اعلاها و اولها واوليها . فلوكانت هذه الالفاظ و العبارات اوسع فلكا و اعظم حيطة من عالم المعانى (وذلك بين البطلان على مامر) لكانت الالفاظ

و العبارات اكثر من المعانى و وجدت الالفاظ لامعانى لها ، وليس الامركذلك . ولايقال : قديركب من الحروف الفاظ لامعانى لها ، لكوننالم نضعها لمعانى .

لانا نقول: هب انكم لم تضعوها لمعانى في زعمكم و مبلغ علمكم ، ولكن لم قلتم بان حروفها و التركيبات الخاصة الواقعة فيها مما ركبتموها و مالم تركبوها ، و هي محتملة الوقوع فيها على اختلاف انواع الاوضاع وكثرة انحائها ، ليس في صلاحيَّتهاالدلالةعلى معانى علمها الحق الذي هو الواضع الاصل الاول الذي يضع منها ماشاء في نفوسكم و اذهانكم ان يضعوها على معانى يعنونها، فان المعانى تعقلات عناها العاني ، بل المعاني والحقايق في علم الباري و علم ارباب علم الحروف موضوعات بازاء الالفاظ و العبارات ، وهي بحقايقها و بسائط حقايقها ، يطلب انواع الاوضاع و التركيب الواقعة فيها ، و فيها دلالات ذاتية على المعاني و الحقايق و اللوازم و العوارض و اللواحق عرفها الواضع منا اولم يعرف . و عدم علومكم بها، لايدل على عدم دلالتها على المعانى و انها غير ذوات المعانى ، اذلاتعين لها فــى عرصةالعلم الالهي، فانا نجد تراكيب حرفية و هيآت فيها اجتماعية تعطى خــواص غريبة و آثاراً عجبية في التكوينات و التصريفات و التسخيراتكما تحقق عند علماء علوم الاسرار و الروحانيات والطلسمات، ممالايشككنا في آثارها المشهودة مشكك. فتحقق لنا بهذا وغيره ، ان انواع التراكيب الواقعة والمحتملة الوقوع في الحروف لها معان و مدلولات و ان لم نعلمها و لم نعثر عليها ، علمها الخلاق العليم به ، فانزل منها البعض في التعقلات و الاذهان و وضع لها ان تضعها لمعانى بعينها و تعقلات تعتبرها و تدبربها ، فيضعها الواضعون المصطلحونكذلك و يظنون انها ، اوضاع اول ، لعدم علمها وكشفها في عالم المعاني التي هي صور معلومات الحق و معاني ينسب ، علمه الازلى القديم بالاشياء ، بل اوضاعنا لهذه الالفاظ بازاء مانعني من

١ ـ و وجدت الفاظ لامعاني لها .

۳\_نسب خ ،

المعانى انما هى اوضاع ثوان وقعت بحسب تلك الاوضاع الاول المعنوية العلمية الازلية الاولية ، بموجب الحقايق العرفية ، عرف ذلك العارف المحقق وكشفه الكاشف المحقق و جهلها اهل الحجاب فلم الكاشف المحقق و جهلها اهل الحجاب فلم يعثروا عليها و هم معذورون من وجه . ولهذا السر قال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، « الالقاب ينزل من السماء » و في هذا المقام و جميع الالفاظ المترادفة في زعم القائلين بذلك و في الالفاظ المتواطية و المشتركة ايضاً لنا مع عامة علم المعاني و البيان و ظاهرية المنطقيين ، خلاف قديم و نظرقويم و بحث مستقيم ، ليسهذا موضع تفصيله ، و فيما ذكرنا غنية لموهل الكشف . فيخل بماذكر بان هذه الالفاظ و معانى متغايره ، ولايتحقق الترادف و التواطى حقيقة الا مجازاً ، و بعد تقرير هذا الاصل ، نرجع الى ماكنا بصددبيانه .

# [بيان وجوه الفرق بين اللطايف السبعة الانسانية]

فنقول: اعلم، ان الانسان فىحقيقة هيأة جمعية احدية من جوهرين هماجسمه و روحه، احدهما، و هو الجسم، جوهر، متحيز، مظلم، كثيف، مركب، عنصرى، ثقيل، ميت، منفعل، سافل، حادث، متغير. و الثانى، و هوالروح، جوهر غير متحيز يروح الجوهر المظلم الكثيف الميت عن ظلمته وكثافته و موته، بنوره الذاتى و حياته الحقيقية و بساطته الوحدانية و حركته و خفيته، و هذا الجوهر الثانى الغير المتحير، لايفتقر الى متحيز فى تقوم حقيقته و تحقق وجوده فى عينه، ويسمى هذا الجوهر روحاً مروحاً لجسمه عن خصايصه العدمية. و بين الجوهرين تباين كلى فى الحقايق، فلاجامع غير الوجود و الجوهر، فاوجد الله من هذا الجوهر بهذه الحيثيته و الاعتبار، جوهراً ثالثاً هو النفس، و هى جوهر غير متحيز و غير بهذه الحيثيته و الاعتبار، جوهراً ثالثاً هو النفس، و هى جوهر غير متحيز و غير

١ المدقق - خ١ المدقق - خ

متقوم بالمتحيز ، له تعلق التدبير و التغير و التسخير بالمتحيز ، و هـو الجسم . و ذلك ، لان النفوس الناطقة ، و انكانت جواهر وحدانية نورانية ، فانها مشتملة على قواكثيرة و خصايص و حقايق كذلك ، ظهورها متوقف على تعلـق التدبير و التسخير و التعمير و التنوير ، بجعل الله تعالى ، هذه الجواهر النفسانية الانسانية وسايط بين الجوهر النير الحيّ الشريف الوحداني القدسي الروحي، و بين الجوهر الآخر المظلم الميت المركب الكثير ، لمناسبتها الجوهرين بجهتيه الوحداني المطلق و الكثرة النسبية ، و التقيد بالتعلق بالمتعلق ، فاوصلت فضايلها القدسية و انوارها الكمالية الروحية الى الجوهر الآخر يحيى بها و تنور و تروحن واكتسب الفضائل كلها . فالنفس جوهر غير متحيز له تعلق التدبير بالمتحيز ، للتعمير و التشريف بالتسخير و التصريف ، فحقيقة روح الانسان نور التجلي النفسي الرحماني المتعين في ماهية القابل الانساني يرو عه بنسيم القدس و ينفس عنه كرب الطمس والليس، فافهم .

و اما النفس ، فنفس رحمانی متعین من روح نوراتی فی مزاج جسمانی انسانی و غیره ، فهذا الجوهر هوالمدبر للبدن و المتصرف فیه انواعاً من التصرف بقواها الذاتیة لها ، كالقوة العلمیة و العملیة اللتین هما ذاتیتان للنفوس ، و بهما تدبر اجسامها و هیاكلها و تظهر احكامها و آثارها و قواها . فبالقوة العلمیة تعلم مافیه مصالحها و مصالحه و تدبر فی موجبات ما به قوام جسدها و بقاؤه و بالقوة العملیة تعمل الاعمال و الصور ، ولها قوی كثیرة جزئیة لازمة لهاتین القوتین تظهر منها اذا تعینت فی المزاج العنصری بالإشراف علیه ، و فی قواه .

و هذه المباحث معلومة في الحكمة الحقيقية الكشفية لاالوهمية الرسمية . و هي اعنى ، النفس متعينة من النفوس الكلية المتعينة بالأفلاك و فيها متعينة في الامزجه القابلة لتعينها فيها من عالم الكون والفساد ، فبعد تعينها في المرزاج و المتزاج الخواص و الحقايق و القوى البدنية المزاجية بالحقايق و القوى و الخواص

النفسانية و تعاعل بعضها في البعض ، يحصل منها هيأة اجتماعية هي احدية جمع حقايق الجوهرين جميعاً . و ذلك لان لكل واحد من حقيقتي النفس و البدن خصوصيات و حقايق ليست في الاخرى ، وكما انكل واحد منهما متميزة عن الاخرى بخصوصياتها الذاتية الجوهرية ، فكذلك بينهما وبين حقايقهما الذاتية و لوازمهما العرضية ، مناسبات هي مابه الاشتراك و الايجاد و الجمع ، كالامكان والحدوث و الوجودية و الجوهرية و الافتقار الى احدية الجمع و الوجود في ظهور آثار هما و احكامهما و خواصهما . فكذلك لكل واحدة منهما قابلية واستعداد خاص يقبل به فيضاً خاصاً و تجلياً معيناً من الحق يتعين في مظهريته و قابليته من الحضرات الأسمائية الخصيصة به ، فانه مااستعد قابل كياني لتجل رباني ، الا وفاض عليه من الرحمة الفايضة الوجودية الجودية ، ما يختصه و يناسبه. ولايحجبك مايحصل في زعمك ان الحواهر الروحانية و النفسانية انما قبلت الفيض الوجودي الذي وجدبها وقبلت الكمال الخاص بها ، كاملة دفعة واحدة في اول الابداع ، و استقلت بذلك ابداً ، فان هذا و هم من القائلين به . بل هذه الموجودات ، و ان قبلت الوجود على الوجه الاكمل وصارت بذلك واجب الوجود ، ولكن ذلك لم يخرجها عن الحقايق الامكانية و نسبها العدمية ، فانكلا ً منها معقطع النظر عن الوجود الفائض عليه و ترجيح الموجد لجانب وجوده ، معدومة لاعيانها ، فان نسبتها العدمية الامكانية تطلبها ، و لكن الله ، يوالي و يتابع عليها التجليات مع الآنات ، و التجلي الدائسم بالوجود على ماهيات العقل والنفس و الروح هو الذي يوجب دوامهــا ، لاغير . فهي بوجوداتها التي قبلت اولاً تستعد لتجليات الخر ، ابدأ دائماً ، وكل مادخــل في الوجود ، لايقبل العدم . ولما تعينت الارواح الجـزئية و النفوس البشريــة و الملكية و غيرهما في امزجتهما الخصيصة بها ، و تداخلت خصايص الكل في الكل و تمازجت الحقايق الروحانية والعقلية بالحقايق والاحكام البدنية المزاجية باحدية جمع الخصوصيات و الاحكام التي للحقيقة الروحية و الحقايق و القوى والخواص

و النسب الجسمانية ، فان الهيأة الاجتماعية بين خصايص البحوهرين البجمع بين حقايق الطرفين . ثم ان لها بحسب كل نسبة و حكم من احكام الجانبين نسبة وحكم خصوصياً جمعياً احدياً ، ليست في كل واحد من الطرفين ، يستهلك فيها صور الخصوصيات ، مع بقاء خواصها في الحكم القلبي الجمعي .

فالقلب حقيقة جامعة بين حقايق الجسمانية و القوى المزاجية الجسمانية و بين الحقايق الروحانية و الخصايص و الاحكام النفسانية ، و التجلى الخصيص بحقايق الجوهر النفساني و الروحاني تجلى متعين من حضرة القدس و النزاهة و الوحدة و العلو و الفعل و الشرف و الحياة و النورية . و التجلى المخصوص بالجسم متعين باضداد ماللروح و النفس، و ذلك كتعين التجلي في كل قابل بحسبه. فلما ظهرت الحقيقة القلبية باحدية الجمع ، استعدت لقبول تجلى الهي و فيض جمعي كمالى احاطى ثالث ، لايمكن تعينه فيكل واحد من الجوهرين ولا في خصايصكل منهما و حقايقهما على الانفراد . و هذا الفيض المخصوص بالقلب الانساني انما يكون تعينه من الحضرة الالهية الكمالية الجمعية، واصل حقيقة التعين الاولوهو المتعين بذلك التعين من كونه مروِّحاً له عن نسبة العدمية ، ولان المتعين بالتعين عين الحقيقة المتحققة في الاطلاق و اللاتعين ، وفي التعين . كذلك كان للروح نسبة الاحدية و البساطة و الحياة و النور و الشرف و النزاهة من جهة اطلاق التعين ، و حقيقة و الظلمة . و الحقيقة القلبية الكمالية لها الجمع بين البسيط الشريف العالى النزيه الحسمية من حقيقة الحقايق الامكانية المظهرية، ولهذاغل عليهاالتركب والكثرة المنيف وبين المركب السافل الكثيف السخيف. قال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم: «قلب المؤمن بين اصبعين من اصابع الرحمان» الاصبع الـواحدة ، نعمة التجلى المتعين من حضرة الجلال و القهر و الوحشة و الستر، « و هو الذي جعل لكم الليل لتسكنو افيه » اوعيب العين ستر على نور السرّ.

۱- س۱۰ ی۸۲ ۰

و الاصبع الاخرى ، نعمة التجلى المتعين من حضرة الجمال و اللطف والانس و النور و الحياة و النشر . و الاول، يختص بجسمانيته ـ والثاني، يتعلق بروحانيته. والاصبع في اللغة العربية هي النعمة ، فقلب المؤمن من نعم التجليات الجمالية الروحانية النورانية و لتحقق الحقيقة القلبية باحدية جمع الطرفين ، يختص باحدية جمع النعمين و التجليين ، فلها التجلي الكمالي الجمعي الاحدى الالهي الانساني من كمالات الاصبعين . و هذا التجلى الثالث القلبي المتعين بسر الاحدية الجمعية الالهية الكمالية من الله المستوى على عرش احدية جمعه القلبي الذي وسعه قلب المؤمن حين لم يسعه السماوات و الارض ، و هو من حيث تعينه بالقلب يسمى في عرف القوم بالحق المستجن في مظهرية الانسان الكامل ، كما اشاراليه الكامل ، صلى الله عليه و سلم ، حكاية عن الله ، تعالى ، انه قال : «ماوسعنى ارضى ولاسمائى ووسعني قلب عبدي المؤمن التقى المتقى الوادع » يعنى ماوسعه ارض الجسمانيات سماؤها و ارضها ، ولاسماء العلويات ، يعني الموجودات الروحانية العالية ، لاختصاصكل واحد من الطرفين بمايضاد الآخر في التجلي، وانحصاره في خصوصيته، ينافي خصوصية الآخر ، و وسعني قلب عبدي المؤمن القابل المصدق لأخبار التجليين ، فله الجمع بين الحسنيين ، و الفوز بالجمع بين الكمالين . و يسمى هذا النجلي الحاصل الأهل القلوب في عرفهم بالسِّر الالهي ، و سماه بعض المتأخرين من محققيهم بالسر الوحداني الذات ، و يسمى في مشرب الكمال بالحق المستجن ، كما قلنا ، اى الباطن المستتر بمظهرية القلب ، لاستجنائه و استتاره بباطن القلب الانساني الكمالي ، فافهم .

و اذا فهمت فقد علمت حقيقة الجوهر الجسمانى و حقيقة الجوهر الروحانى النفسانى ، و حقيقة القلب و حقيقة السر و الحقيقة الانسانى المتحققة بالكل . و الفرق بينها و مابه يختص كل حقيقة و يمتاز عن الاخرى و مابه يشترك و يتحدد.

<sup>!</sup> ـ ويتعدد .

و اما الروح ، فهو نفس رحماني يروح ماهية الممكن و حقيقة المظهر الكياني القابل ، و ينفس عنهاكرب العدم و حكرج الصدر وضيقالفطن. فالروح نور من الحق ينفر ظلمة عدم الكون و يروح القابل و ينفس عنه ، و ذلك النور ، نور التجلى الوجودي و الفيض الجودي المتعين في القابل والمقترن عن امرالله ماهية الممكن ازلاء فعلى هذا ، الروحية مرتبة يعم العقل و النفس و الروح ، الأنحقيقة كل منها من نفس الرحمان و بعد تعين الفيض الجودي النوري في القابل اول مرة يصدق اسم الروح عليه . ثم الروح و هو اول وجود القابل ، اما ان يقبل و يضبط التجلى المتوالى عليه إلإبقاء عينه و يعقل المتجلى عليه بذلك النور و يعقل ذاته و امكانه و هو العقل ، واما ان الايعقل ذاته و امكانه واستهلكه شهود التجلى واخذه التجلى عنه ، فهو الروح المهيم .

و تقرير هذا التقسيم بوجه آخر: هوان التجلى النفسى الفايض من النور، اما ان يغلب العين القابلة و يقهر الحقيقة الممكنة، فلايقوى على ضبطه فيستهلك فى التجلى ماهية المتجلى له، او يكون القابل اغلب فلايستهلك التجلى عينه و يقاومه بل يتعين التجلى فيه بحسبه، فيكون الغالب على التجلى حكم المحل القابل، او لايغلب حكم احدهما على الآخر.

فالاول ، عالم الارواح المهيّمة تجلى لهم الله في جلال جماله ، فها موافيه ، فلايعرفون انفسهم لكون التجلى افناهم منهم . و القسم الثانى ، و هو ماغلب فيه حكم المحل و المظهر على حكم التجلى ، وهم على درجات : فمنهم ، من لم يغلب فيه حكم كثرة الامكان على وحدة نورالفايض ، و لكنه توحد به لكمال مناسبة القابل للتجلى ، و هذا شأن العقل الاول . و منهم ، من غلب فيه حكم كثرة الممكن على وحدة التجلى ، فتعيّن النور فيه مفصلا "تفصيلا" لا يغلب فيه حكم الكدر على حكم النور بلكون النور والروحية غالباً على الظلمة العدمية الامكانية ، و هذا شأن النفس الكلى و هو اللوح المحفوظ . و منهم ، من غلب حجاسة الكثرة على شأن النفس الكلى و هو اللوح المحفوظ . و منهم ، من غلب حجاسة الكثرة على

نورية التجلى و هو عالم الجسم . فالروحية اذن ، مرتبة محيطة بالعقول و النفوس و الارواح و العقل و النفس ، لها خصوص مقام في الروح .

وقد قال بعض المحققين عن العقل: انه الروح الاعظم. و هذا المقدار الذى ذكرنا في بيان هذه الحقايق و صح للمستبصر المنور الفهم ، حقيقة القلب و العقل و النفس و الروح ، و الفرق المميز بينها ، فلايقع له خبط بين الحقايق و المراتب، اذلا خبط في التحقيق .

و اذا تحققت ذلك فاعلم: ان انزال الحكم من حضرة الاحدية الجمعية الالهية، انما يكون على القلوب الاحديه الجمعية الكمالية الانسانية بين حقايق الروح و النفس و الجسم .

## البحثالسادس

## من مباحث الخطبة ، سر الكلم

و هي جمع كلمة و الكلم هيهنا فيمانحن بصدده، عبارة عن الارواح الانسانية النفس الرحماني ، و الكلم هيهنا فيمانحن بصدده، عبارة عن الارواح الانسانية الكمالية الاحدية الجمعية المتعينة من التجليات النفسية الرحمانية باحديات الجمعيات الحرفية الكمالية الالهية ، قال الله ، تعالى : «اليه يصعد الكلم الطيب» اى الارواح الطاهرة ، اما بالمعارج والانسلاخ على قانون الطريقة الخاصة بخلاصة خاصة الاولياء اوعلى مدرجة العامة في الموت اوالنوم «الله يتوفى الانفس» اى الارواح الناطقة «حين موتها ، و التي لم تمت يتوفاها في منامها » و قال الله ، تعالى ، في المسيح ، عليه السلام : «انه كلمة» لكونه روح الله . و لماكان محال تنزلات الحكم الالهية ، هي احدية جمع قابلية الكلم الجامعة بين حروف عالم الطبيعة و بين حروف عالم

۱ - س۳۵ یا ۱

الارواح ، جَعَل انزال الحكم على قلوب الكلم ، لان الكلم في عرف العربية ثلاث يصح اطلاقها على الاسم .

و الاسم افى طور التحقيق هوالفاعل او القابل ، فانكلا منهما يخبر به ويخبر عنه ، و هو لفظ مفرد من الالفاظ النفسية الرحمانية دال على معنى مفرد بالوضع الالهى او الذاتى ، غير مقترن باحدالازمنة الثلاثة ، اذالفاعل هو الحق المتعين فى اىمظهر و قابل من الاعيان الثابتة فرض، و هو فرد ازلى ليس تعيشه باقتران الزمان، نكون كل اسم اسم الهى متعيناً فى العين الثابتة ازلا قبل وجود جزئيات الازمنة وكذلك القابل ، لفظ اول ذاتى مفرد بعينه ليس بالزمان الشخصى ، وكل منهما يخبر به و يخبر عنه و يعترفان و ينكتران احدهما بالآخر بانكلا منهما لايستغنى عن الآخر فى تحقق وجودهما ، لافى تحقق اعيانهما .

الكلمة الثانية هو الفعل ، فيخبر به ، اذالتجلى و هو فعل المتجلى ، يخبر به عن الفاعل المتجلى بموجب التجلى ، و عن القابل انه على خصوصية قضت بهذا الحكم و التعين و التجلى ، ولايخبر عنه من كونه فعلاً ، و هو اعتبار التعين فقط مع قطع النظر عن المتجلى ، فإن اخبر عنه كما يخبر عن الافعال إنها ماضية أو غيرها ، و ذلك باعتبار المتجلى وكون التجلى عينه .

و الثالثة الحرف ، و هو الرابط و هو في طور التحقيق ، اشارة الى النسب التى لاتحقق لها في اعيانها الا بطرفيها ، و الحكم لاينزل ولايتعين الا في الاحدية الجمعية الكمالية ، ولايظهر الا بها و فيها ، لاعلى مفرد مفرد لفظاً و معنى ، فافهم. فلهذا اضاف انزال الحكم و اسندها الى «قلوبالكلم» لاعلى الكلم ، لما في القلوب من الاحدية الجمعية الالهية القابلة للحكم الجمعية الكمالية الاحدية ، لاختصاص هذا الكتاب بذكر خصوص مشارب اهل الكمال، والله يقول الحق وهو يهدى السبيل.

۱- قوله: والاسم ، يعنى الكلمة الاولى -جلال-

### البحثالسابع

قال الشيخ ، رضى الله عنه: «باحدية الطريق الامم».

قال العبد ، ايده الله : الطرق الى الله ، كماقيل : بعدد انفاس الخلايق ، يكون الطرايق انما هي بحسب الطارقين و المتطرقين من السالكين و السائرين و الطابرين و الطابرين من الحقايق ، فانه مامن حقيقة كيانية او ربانية ، الا و هي سالكة على طريق خاصة و نهج خصيص بها من عموم قوله ، تعالى : «لكل جعلنا منكم شرعة و منهاجاً» و هي التي منها جاء، و هي مؤدية لها الي كمالها الخصوصي ، و الطرق و انكانت كما ذكرنا ، فانها يرجع الي طريقين كليين مشتملين على طرق لاتتناهي بعددالانفاس الغير المتناهية الى الأبد . يسمى احدهما في عرف التحقيق طريت سلسلة الترتيب ، و الوسايط التي في مراتب الوجود من العقل الى القلم الى اللوح الى الطبيعة الى الهباء الى الجسم الى العرش و الكرسي و الفلك و السماوات و الارضين و الاركان و المولدات ، الى مرتبة الانسان الذي هو آخر الانواع .

و الثانى ، يسمى طريق الوجه الخاص فى عرف القوم ، و يسمى ايضاً طريق السر، ولا مدخل فيه بواسطة اصلاً ، فان الوجه الذى يرتبطكل موجود بالحق ، تعالى ، منه ارتباطاً ذاتيا ، لابتوسط واسطة ، فان حقيقة المربوب مرتبطة بحقيقة الرب ارتباطاً لايقبل الانفكاك و الارتباط ايضاً على وجهين : ارتباط من حيث الوجود العام ، و ذلك فى طريق سلسلة الترتيب ، و ارتباط من حيث العين الثابتة التى لكل موجود ، و التجليات الحاصلة للعبد من هذا الوجه ذاتية الهية يقرب الأين و يقربه العين و ترفع من البين ، و يجلو عن عين العبد الغين و الرين . و من هذا الطريق يكون الجذبة لأهلها و هو الطريق الاقرب الامه . و الطريت الاول و

۱- سه ی۲ه ۰

الطريق العام الذى يكون فيه الحجب و العقبات ، و الوسائط التى اشار اليها رسول الله ، صلى الله عليه و سلم ، بقوله: «ان الله تعالى سبعين الف حجاب من نور وظلمة، لوكشفها لاحرقت سبحات وجهه ما ادرك بصره ».

فالحجب الظلمانية مراتب عوالم الاجسام و وسايطها ، و الحجب النورية ، مراتب عالم الارواح النورية ، و هذه مراتب الخلقية الكيانية التى ذكرنا اصولها من كونها وسايط واسباباً خلقية بين الحق و بين السالكين اليه بقطع المقامات وطى المنازل و المسافات المعنوية المعقولة و المحسوسة الصورية ، و العوالم الروحانية من الحجواهر المجردة العقلية و الارواح و النفوس التى بين العبد والحق ، فهل مراتب الحجب ، مالم يتجاوزها السالك الى الحق لم يصل الى الحق فانه ، تعالى ، كماقال تعالى : «والله من ورائهم محيط» و هذا هو الطريق الابعد . والقاصدون من هذا الطريق و انكثروا ، فالواصل منهم قليل جداً ، و بالنادر يكون الوصول، و بعد حصول الوصول المتوهم ، يحتاج الى الرجوع فى طلب الحق الذى رحل عنه فى المنزل الاول و جهله ولم يعرف كماقال بعض التراجمة :

رب امرء نحو الحقيقة ناظر برزت لهفيرى و يجهل مايرى

لأن الحق المحيط بكل شع «وهومعكم اينماكنتم»٢.

و اما طريق السر من جهة الوجه الخاص ، فهو الذي يحصل منه التجلى لاهل الجذبات و هو الطريق الاقصد ، اى الاقرب للقُصد و الامم الموصل لمن امَّه من الامم .

و السالك على هذين الطريقين ، اما حق او خلق ، و الحق مسلك على الطريق الاول الى عبده الاكمل فى الفضاء الاوسع الاشمل بالتجلى الوجودى و الفيض الجودى ، و سلوك الحق عليه انمايكون بتجليه النفسى الرحمانى الأحدى الجمعى

۲- س۷ه ی ۶۰

من حضرة العلم الذاتى بالتعين الأول الى العين ، و اول منازله الكونية العقل الاول و هو القلم الاعلى و الارواح المهيمة فى فلك الاشارة المشار اليها آنفا ، ثم النفس الكلية و هو اللوح المحفوظ ، ثم الهباء و هو الهيولى ثم الصورة ، ثم الجسم الكل الى آخر الانواع ، كماذكر ، ثم الانسان الكامل وله احدية جمع جميع الكمالات كلها . و مرتبة الاولى احدية جمع جمع الحقايق كلها ، و التجلى الالهتي الوجودى يسلك من التعين الاول الى الانسان الكامل بحصول كمال الجلاء و الاستجلاء فى عاية هذا الطريق ، و الحكم العامة الظاهرة ينزل فيها و يتعين فى كل مرتبة ، مرتبة و ينصبغ بكيفية محلها و يتكينف بحكمها الى ان تصل الى الانسان الكامل ، و السالكون هنا الى حضرة القدس و اللاهوت انما يسلكون فى معاريجهم على هذا الطريق و هو مترتب بحسب حضرات الاسماء.

و الضرب الثانى طريق الوجه الخاص الذى لامدخل فيه لواسطة اصلاً كماذكره، وهو الوجه الذى به يكون الحق فى سلوكه عين العبد و سمعه و بصره وبسانه و يدهورجله، و قواه الروحانية ، ثم يكون العبد عين الحق و سمعه و بصره ولسانه و يدهورجله، ثم يجمع له بين التحقيقين ، ثم يكون له مقام جمع الجمع والاطلاق . و العبد السالك الى الله على الطريق الاول انما يسلك على المقامات والمنازل بتسليك المرشد الكامل ، و هو وانكان شاقاً و بعيداً و فيها من العقبات و الحجب و المجاهدات مالا يحصى ، ولكنه اذاوصل ، و اصل الى الله عليها كانكاملاً يقتدى به وفيه من المعارف و الفوائد و المنافع مالا يعد ولا يحد ، و قليل ماهم مع كثرة الخائضين فيه، و السالكين عليه . و ذلك لان السالك يحتاج الى التحقق بحقايق جميع الوسائل و تعديها الى حضرة الله الذى هو «منورائهم محيط» و هو طريق المعراج ، كما قال ، تعالى : «سبحان الذى السرى بعبده ليلاً». اى فى ليل الغيب الذى فى ستركل قال ، تعالى : «سبحان الذى العبد الكامل الذى حرمه الله على غيره ، فلا

۱ ـ س۸۵ ی۲۰

موضع للغير في قلب العبد الكامل لكون الحق ملأه الى المسجد الآقصى و هو الحضرة الالوهة الذاتية ، لاالالوهيَّة السارية في الحقايق بسراية لصورة (لنريه من آياتنا) و هي حقايق العوالم و الوسايط و صورها و رقايق نسب الاسماء و الروابط و آثارها ، انه هو السميع ، بعبده مايوحي اليه من هذه الآيات ، و البصير بكمال استعداد العبد الذي به يسمع خطابه في الطريق ويبصر آياته، فهو سمع الحق وبصره في عين كون الحق سمعاً و بصراً له ، في كل ذلك . و اذاسلك العبد بالحق على الطريق ، اوسلك الحق بعبده جمعاً و فرادي على طريق الجذبة من جهة رفع الوسائط والحجب كما اشاراليه ، صلى الله عليه و سلم : «زويت لي الأرض فاريت مشارقها و مغاربها التي تغرب فيها تجليات السبحات مشارقها التي تطع منها الانوار الاسمائية و مغاربها التي تغرب فيها تجليات السبحات الوجهية ، فافهم .

تجلى الحق للعبد فى هذا الوجه من عين العبد ، فاذا اشرقت سبحات وجهه عنه عليه ، احرقت حجابية العين ، و استوى على عرش العرش . و فى هذا السلوك يكون عين العبد طريقا للحق فى سلوكه اليه ، و فى سلوك العبدالى الحق ، يكون عين الطريق و عين السالك و رجله التى يمشى عليها ، فافهم . ففيه مباحث الطريق و اقسامه ، و السالكين على اختلاف طبقاتهم ، و غير ذلك ، والله الموفق .

# البحث الثامن منها

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «من المقام الأقدم [وان اختلفت النحل و الملل

١- طريقة الجذبة.

۲-شارح علامه در برخی از موارد قسمتی از متن را نمیآورد و در مواردی بطریق شرح مزجی آنرا ذکرمی کند ، ما برای آنکه متن کامل صحیح از فصوص از شیخ اکبر در اختیار ارباب معرفت قرار دهیم موارد ساقط شده و یا در ضمن شرح نقل شده را مجازا و دنباله مطالب می آوریم .

## لاختلاف الأمم]

قال العبد: انزال الحكم على وجهين كماذكر من مقامين: احدهما ، اقدم مسن الآخر ، لاقدم الزمان المعلوم لعلماء الرسوم ، بل تقدم المرتبة و السذات المقام الواحد مقام حضرة الالوهية و الربوبية ، و يكون انزال الحكم من حيث هذا المقام تفصيلياً متعدداً ، بحسب تعددات حضرة الالهية ، فحكمة حضرة اللطيف والجميل و المحسن و العطوف و الرؤف و اخواتهم يباين حكمة حضرات القاهر و الجليل و الشديد العقاب و المعذب و المنتقم المتكبر .

و المقام الثانى هى حضرة الاحدية الذاتية ، و يكون انزال الحكم من حيث هذا المقام حكمة واحدة ينتفى عنها الكثرة الوجوديه الاسمائية . و لهذا قال ، رضى الله عنه ، «باحدية الطريق الامم» يعنى طريق الوجه الخاص و انزالها من المقام المذكور اولا و هو الاخير رتبة من حضرات الاسماء على طريقة سلسلة الترتيب و الوسائط الى قلوب الانبياء و الاولياء ، الذين هم مظاهرها الخصيصة بها اختصاصاً تقيدهم بها ، و انزالها من المقام الثانى فى الذكر ، و هو المقام الاقدم فى الرتبة ، مقام الحضرة الذاتية الالهية المسماة باحدية جمع جميع الحضرات الاسمائية و المتجلية باحدية الجمع الثانى الالهى ، منها و عليها بأحدية الطريق الامم الى قلوب الكلم من الحضرة المحمدية الجمعية الاحدية الكمالية الختمية خاصة . فالحضرات الاسمائية الإلهية من كونها ذاتية للذات اللاهوتية و ان كانت كلها قديمة ، و لكن الاسمائية الإلهية من كونها ذاتية للذات اللاهوتية و الواحدية ذاتيتًا نالواحد اللذات .

فأما احديثها ، فمقام انقطاع الكثرة النسبية و الوجودية و استهلاكها في احدية الذات «قلهوالله احديه في العدد ونعت بها الهوية « الله الصمد» لأنه المبدأ واليه يقصد و يصمد و عليه المعتمد .

۱- س۱۱۲ ی

و اما و احديتها، وان اتنفت عنه الكثرة الوجودية ، ولكن الكثرة النسبيّة متعلقة التحقق فيها ، اذالو احد من كو نه مبدء العدد ، نصف الاثنين و ثلث الثلاثة و ربع الاربعة ، و جزء من اى عدد فرضت . و هذه النسب ذاتيةالتحقيق اللواحد، ولكن ظهورها مشروط بتعدد الواحد بذاته في تفاصيل مراتب العدد وجوداً و علماً. فافهم تفهم تقدم مقام الاحدية على مقام الواحدية والحضرات الاسمائية، انشاء الله، تعالى. والحكم الالهية الاحدية الجمعية وانكانت منزلة على قلوب الكلم الكمالية باحدية طريق الامم ، و لكن الشرايع و المذاهب و الاديان و الملل مختلفة جداً، كما قال الشيخ ، رضى الله عنه « و ان اختلفت النحل و الملل لاختلاف الامم » و ذلك "أن المتدينين والمتشرّعين من الامم مختــلفون في امزجتهم و احوالهم و مراتبهم و عرفهم و عاداتهم و مأخذ نظرهم و معتقداتهم ، فتختلف الحكمة الواحدة و الكلمة الى حكم كثيرة في كلمة كثيرة كذلك . و الحكمة في حقيقتها الاحدية واحدة ، و الكلمة واحدة، والدينواحد، والانبياء معكثرتهم دعوتهم الى رب واحد، وهم على الواحد، قال الله، تعالى: «شرع لكم من الدين ماوصتّى به نوحاً، والذى اوحينا اليكوما وصينا به ابراهيم و موسى و عيسى ان اقيمو االذين و لاتتفرقوا فيه» ٢ فصر حان دعوة الكل الى اقامة الدين الواحد ، و الامر بأخذه و النهى عن التفرق فيه ، و هو سر التوحيد . ولكن ظهور هذا السر الواحد في الكثيرين انما يكون بحسب الكثيرين، و ذلك لان اهلكل عصر يختصون في الاحوال و الاعمال والعلوم والاخلاق والعرف و العادات و الاعتقادات بامور لايشاركهم فيها اهل عصر آخر ، واناشترك اكثرهم بعضهم من البعض في امور ا مخر ، ولكن الخصوصيات تقتضى تعين الدين الواحد الالهي و الحكمة الالهية المنزلة الى قلب كامل ذلك العصر بحسب ما يقتضى استعدادات أمَّته واحوالهم و عاداتهم و علومهم واعتقاداتهم ، و يستدعى من تلك الحكمة

١- ذاتية التحقيق -ف- .

٧\_ س٢٤ ي١١. قوله (س١): كثرة النسبية ... متعقلة التحقق ـظـ

بفضائل خارقة لمااعتادوامن الكمالات و الفضائل الحاصلة لهم خارجة عن قوة ادراك افاضلهم ، سواه، كماكان معجزات موسى في زمان السحرة بامر خارق لعادات السحرة و عرفهم فيما اتى به موسى على نبينا و عليه السلام ، خارج عن مداركهم و علومهم، مع كونها موهمة بأنها من قبيل ماعلموا و عملوا و عرفوا من علم التصريف التكوين في رأى العين ، كماكانت معجزات عيسى ، عليه السلام ، في زمان الحكماء والأطباء و الطبيعيّين من الفلاسفةكجالينوس و غيره ، خارقة لعاداتهم و خارجه عن ادراكاتهم و علومهم ومفهوماتهم ، معكون ذلكمن قبيل ذلككابراء الأكمة والأبرص، واحياء الموتى التي ليس في قوة الطبيب الابراء عنها بالأدوية و الأشربة و المعاجين التي في عرفهم و معرفتهم و غير ذلك من المعالجات المنتجة للبرء و الشفاء عنها . فلما جاء عيسى بماليس في قوة الطبيب الاتيان به في علاج ماليس عندهم الشفاء عنها كالموت و هو الداء العضال ، و احياء الموتى ، و ابراء الابرص ، فآمنت افساضل الحكماء الطبيعيييّن، و من لم يؤمن به غلبت حجة الله عليه بذلك . وكذلك لماكان الغالب في زمان محمد ، صلى الله عليه و سلم ، الفصاحة و البلاغة و الخطابة والكهانة و الشعر ، نزل القرآن بالفصاحة المعجزة للمفتُّوهين من الفصحاء المعلقين و البلغاء، فاعجزهم عن الاتيان بمثله ، قال ، تعالى: «قل لئن اجتمعت الانس والجن على ان يأتوا بمثل هذا القرآن لايأتون بمثله ولوكان بعضهما لبعض ظهيراً» فتكــاثــرت الكلمات و الآيات و الحكم والعلوم و الاذواق و المفهومات و الاديان والملل و النحل ، لاختلاف الامم المختلفة و الاشخاص والاحوال والصفات و الـذوات و المدارك و العرف و العادات و العلوم و الاعتقادات ، فافهم . ففي هذا البحث من العلوم و المباحث اكثر مما التزمت في هذه الخطبة ، والله يقول الحق و هو يهدى السيل٢.

۱ – س۱۷ یه۹۰

المنزلة حكماً مناسباً اصلاحها دنياً و آخرة ، و يكون معجزات ذلك الكامل وكراماته المنزلة حكماً مناسباً البحث التاسع منها:

قال الشيخ ، رضي الله عنه : «وصلى الله على مُميِّد الهمم» .

قال العبد: الصلاة لغة هي الدعاء والذكر، و\_ فيعرف التحقيق حقيقة اضافية رابطة بين الداعي و المدعو و العبد و الرب. و يجوز اضافتها الى العبد باعتبار ، و يجوز اضافتها الى الله باعتبار . فهي من قبل الحق رحمة وحنان وتجلى ولطف و امتنان و عطف ورأفة و احسان و غفران و رضوان ، و من قبل الخلق دعاء وخضوع و استكانة و خشوع و اتباع لمحابِّه و مراضيه و الى قربه و مناجاته رغبة و تروشع، و ينتظم من حروفها باعتبار الاشتقاق الكبير الذي يعتبرها المحققون في علم الحروف ، حقايق الارتباط ، و هي الواصلة و الصلة و الوصل و الوصال والصولة و الصلا. و هذه الحقايق ، حقايق الارتباط و الجمع و المناسبة ، و المعنى المشترك الجامع المعتبر في هذه التراكيب هو الجمع و التقريب و الاتباع و التوحيد . فاما الوصلة اتصال مجتمعين واجتماع متصلين بعد الانفصال ، والصلة ايصال عطاءمرغوب مطلوب من المعطى الى المعطى له ، و الصولة اتصال ايصال حركة قهرية استيصالية ممن يصول الى من يصول عليه ، والصلو ان تحنى الصلا و هوالظهر للخشوع ، و الدعاء طلب لوصول مايدعو فيه ممن يدعوه. و وصلة الحق بعبده الكامل انما هو بالتجلي و التنشُّزل و التدلي ، رحمة وحناناً و نعمة و انعاماً و افضالاً و احساناً و امتناناً ، و في صلاته يوصل العبد الكامل به و يجعله خليفة له على الخليقة و مصلياً، اى تابعاً للحق المستخلف في الظهور بصورته و المظهرية الكاملة في الذات والصفات و الاسماء و الاخبار عنه و الانباء . وكذلك صلته ، تعالى، له بالتجلياتالاختصاصية الذاتية و التجليات الاسمائية لحقايق الاصطفاء و الاجتباء، و يعطيه الصولة مــن حوله و قوته على الاعداء ، فهذا بيان الصلاة التي نحن بصددييانه . و اماصلاة العبد لله ، تعالى ، فانصال منه لحقيقة نشأته الانسانيَّة الكمالية الكلية الاحدية الجمعية ، و ربطها بالحضرة التي منها اظهرت ، حاملة لصورتها ، و منها بدت وانتشأت ، وهي خمسة كلية بحسب الحضرات الخمس الالهية التي هو احدية جمعها رتبة و وجوداً:

الاولى ــ حقيقته و هو عينه الثابتة في العلم الالهي ، و هي صورة معلوميَّته لله اولا ً ازلا ً و آخراً ابداً .

و الثانية \_ روحه و حقيقته النفس الرحماني المتعين بعينه الثابتة و حقيقتها و فيها و بحسبها لترويحها و للتنفيس عنها من ضيق قائم بها ، اذذاك لاندماج حقايقها و نسبها ، و احكامها الكاينة الكامنة فيها و لعدم ظهور آثارها في اعيانها لعدميتها في عينها ازلاء، فنفس الله بنفسه الرحماني عنها و روّحها الحقيقة .

الثالثة \_ جسمه و هوصورته و شخصيتته الجسمانية وهيأتها الهيكليةالجسمانية، و الحقيقة الجُنْمانية .

و الحقيقة الرابعة ــ هي الحقيقة القلبية احدية جمع روحانيته و طبيعته .

و الخامسة ـ عقله و هو القوة التى بها يضبط الحقايق و يتعلقها و يحمل العلوم و الحكم و يفصلها . و للانسان الكامل حقيقة سادسة غيبية ولها الوتر ، فقد يكون وحدانيا و قديكون فردانيا ثلاثيا او اكثر خماسيا و سباعيا الى خمسة عشر ، و هي سره الالهي . و واجب على كل انسان فريضة من الله ، ان يوصل هذه الحقايق الى الحق في اصولها منها تعينت و انبعثت ، فيحصل لسرّه الذي هو العلة الغائية من وجوده و نشأته ، و هو حقه المستجن في جنّة جنانه و حنه قلبه ، وصله الى الحق المحبوب المطلوب بالعبادة والصلاة له، وصلة منه ، تعالى اليه، وله بالتحيات و الطيبات و التجليات الجليات الخاصة بها ، فيقوم نشأة صلاة العبد لله ، تعالى ، بصلاة الله عليه . و لهذا السر و الحكمة كانت كليات الصلوات خمسة، وهي خمسون في المجازات الالهية ، لكون الحسنة بعشر امثالها ، اذالآحاد في المرتبة الثانية العددية التابعة ـ هي مرتبة المجازاة ـ عشرة و في مرتبة التضعيف مأة و في مرتبة

۱- هیهنا خ.

الغايات و الكمال الف « والله يضاعف لمن يشاء ا و الله واسع عليم » وهيهنا اسرار نذكر ها انشاءالله ، تعالى .

ثم اعلم: ان الله تعالى ، يصلى عبده الكامل من حضرة احدية جمع جمع الحضرات كلها ، وكذلك يصلى جميع الحضرات الى حضرة الآلهية ، و صلوات الله على جمهور المؤمن من الحضرات الخصيصة بمظهرياتهم ، و صلوات ساير الحضرات الى حضرة الله ، لكونها تابعة لها و٢ منتهية منها ، و هى صور تفصيلها و الحضرة الالهية احدية جمعها ، كمااشار الى سر ذلك رسول الله ، صلى الله عليه و سلم فيما حكى مما جرى له ليلة المعراج ، انه لماكان فى الترقيات و المعاريج العرشية، زّج به فى النور من التجليات العرشية ، فاستوحش، فنودى بصوت ابى بكر: انقف، ان ربك يصلى . يعنى رب صورتك الشخصية التعينية العنصرية ، و وجودك المتعين فى حقيقتك ، و هو الرحمان المستوى على المستوى الأعلى العرشى الذى وصلت اليه ، يصلى الى قبلية الحقيقة الخاصة بصلاته، و هو انت الذى هو مستوعلى عش قلبك ، و هو الله ، تعالى . فان الله و الرحمان اذا تجليا بصورهما التعينية النفسية الرحمانية ، صلى الرحمان الى الله ، لانه تابع له ، فان الله ، يقوم له مقام الموصوف

١ ـ س٢ ع ٢٦٣٠ . ٢٦٣٠

و المسمى ، و يكون الرحمان تبعاً له و نعتاً ، و لهذا يصلى الى الله ، فان المصلى هو التابع . لماكان القلب المحمدى عرش الاسم الله و المقام الذى زج به ، صلى الله عليه و سلم فى النور عرش الاسم الرحمان ، لهذا امر رسول الله ، صلى الله عليه وسلم بالوقوف كالقبلة و صلى عليه الربه و صلى الاسم الرحمان الى الاسم الله باندراج حضرته فى حضرة الله ، و هى قلبه ، صلى الله عليه وسلم ، فلم يحس به، كما قال ابويزيد ، رحمه الله . لو ان العرش و ماحواه مأة الف مرة فى زاوية من زوايا قلب العارف ما احس به . و قال خاتم الاولياء فى هذا المقام : «لو ان مالايتناهى وجوده قدر انتهاء وجوده مع العين الموجدة له فى زاوية من زوايا قلب العارف ، ما احس بذلك .

و العرش فى هذا المشهد الختمى ، مجموع العوالم المعلومة لله ، تعالى ، وجودها . فلما تجلى الرحمان برحمانيته حين زبّج به فى نوره تحقق ، صلى الله عليه وسلم ، اذذاك بحقايق الرحمانية و بتعث من هذا المقام رحمة للعالمين و وصف بانه رؤف رحيم ، فافهم .

فهيهنا علوم و اسرار سينفتح لك ابوابها ان فهمك الله مااشرنا اليه . ثم نرجع و نقول : صلاة الله على عبده الكامل من حضرة احدية جمع الجمع و الاطلاق يفيده المداد الهمم المترقية الى ذروة العروج المتلقية اسرار الولوج و الخروج عن القيود من الانبياء و الاولياء، كماقال الشيخ ، رضى الله عنه : «انهمميّد الهمم» .

#### البحثالعاشر

فى امداد الهمم القابلة للترقى . و ذلك لأن الحقيقة المحمدية باحدية جمعه و برزخيته يمدها من جميع الحضرات حتى يقبل اسرارها و يعدها للتجليّ التنتُّزلى باسرار تلك الحكم الى قلوب الكلم الكلية الجامعة النبوية من صور تفصيل النشاة

۱ ـ: صلى على ربه ف-

المحمدية . و امداد الهمم على وجهين :

احدهما بترتيب المقام الذي تعشقت به الهمم والحال التي تخلقت بها والكمال الذي تعلقت به ، فتبيّن للمستعدين وجوه النقض الوارد عليه والنقض الواقع فيه و الفساد الذي في التقيد بذلك المقام والتعشق بتلك الحال حتى ينقلع تعلق همته عما تقيدت به و طية الغاية و النهاية . فاذا انقلع وانقطع عما يعشق به و عالجه المرشد بالوجه الثاني ، و هو التعريف بما هو اعلى و اشرف و افضل من المقامات، و بيان الحالة التي هي اعز واكمل و اجمع و اشمل من حالتها الاولى و تعليم العلم الذي هو اتم و اعظم و اعم واجمع و انفع من علمه بالقام الاول وترقية همته الى الاتصال بذلك والاتصاف به ، و هذا في مقام البيان و الارشاد بالكلام و اللسان .

و اما امداده ، صلى الله عليه و سلم ، بالهمة، فان همة الحقيقة المحمدية الكمالية سارية بسرّ الملاء من حضرة احدية جمع الجمع والعدد و نون ملات المداد النفسى الرحماني ابدالابد في جميع الهمم المتعلقة بجميع الكمالات ما انطلق منها و ماتقيد و ما تكثر و تعدد فتجدد فتحدد و ما توجد و تأبّد الى ابدالأبد منتهى الأمد وغاية السرمد . و ذلك لان الامداد انما تصل و تنعين مرتبته الأزلية الأبدية، وهي برزخيته الكبرى الجامعة بين الاطلاق و التعيين الذاتيين ، واحدية جمعه بين الغيب الذاتي الباطن ابداً و بين الشهادة المتعينة بالتعين الأول المحيط بجميع التعينات الوجودية و الذاتية الشهودية . و النون الأول الجمعى الذاتي الذي منه جميع المدات المدادية و انبعاث الانفاس الرحماني ، فالنون و هو الدواة الامداد ، و لكن ظهورها من حضرة الرحمان بالنفس الرحماني ، فالنون و هو الدواة لغة هيهنا مجتمع المدات المدادية و منبعث امداد التجليات الامدادية ، و لـ لنون الذي هو مجتمع مداد مواد الحرفية النفسية الرحمانية من كونه ام الكتاب ، خمس مرات :

احدها \_ التعين الاول الذي هوجمع جميع الحقايق الكيانية والربانية والحروف

الفعلية المؤثرة الوجوبية و المنفعلة المتأثرة الامكانية ، و هو امالكتاب الاكبر. و النون الثانى ــ دواة المدات المدادية التى هىمادًة الحروف الالهيةالنورية و هيولى الصورة الفعلية الوجوبية و عما الربوبية .

و النون الثالث ـ هو حقيقة الحقايق الكونية التى هى احدية جمع جميع الكاينات المشار اليها «باول ماخلق الله الدرة» و فى رواية «البرة» و هو مجتمع مدات الحروف الكونية ، و هو ام الكتاب المسطور فى الزق الوجودى المنشور.

الرابع – ام الكتاب المبين و هو اللوح المحفوظ المصون ، و بسميّها اهـل الحكمة العرفية النفس الكلية ، و محل تعينه من عالم الاجسام في الفلكالثامن من فلك الكرسي الكريم ، و فيه تفاصيل تعينات المظاهر الكاملات من الكلمات والآيات و السور و الكتبكلها .

و الخامس ـ نور الاقدار و هو ام الكتاب الموضوع فــى روحانية القمـر روحانيات فلكه، فهو مجتمع الاضواء و الانوار والاشعة و الاتصالات والانفصالات، فهذه مراتب النونات التي منها الامداد و هي المرآة لصور الآحــاد و الاعــداد و الاستعداد والاعداد لاهل الاشترشاد.

#### البحث الحادي عشر في «الهمم»

و هى جمع «الهمة» من هم اذا اندفع فى القصد . و الهمم هى البواعث الطلبية المنبعثة من النفوس و الارواح المطالب كمالية و مقاصد غائية جمالية او جلالية ، و يتفرع الهمم و يختلف بحسب تنوع اهلها واختلافهم و اختلاف مداركهم وعلومهم و مراتبهم و درجاتهم و طبقاتهم ، فمنهم ، من يهتم و يتهمتم بالمهمات الدنياوية و غايات متعلقات هذه الهمم والكمالات الدنياوية المنحصرة احوالها فى الملابس و الماكل والمشارب و المناكح و البنين والاموال والجاه الدنياوي ، و على و هذه

١- اشاراليها .خ.

الهمم عند اهلها بالتكاثر مما ذكر و التفاخر فيها ، فالاكثرمالا " وبنين وجاها وملكا فهمته اعلى فيما توهمهكمالا ".

و منهم ، من همته متعلقة بالكمالات الروحانية الاخراوية المترتبة بين اهلها، كما قال ، تعالى : «والآخرة اكبردرجات واكبر تفضيلا»، لانها اكثركمالات واكثر تفصيلا و هؤلاء و من قبلهم من اهل الدنيا و اهل الآخره .

و منهم ، من يتعلق هممهم في الله و فيما عند الله ، و التفاوت بالتفاضل ـوالتفاصلـخلـ، بين هؤلاء الرجال في حظوظهم من الله ، و هم اضعاف ما تقدم منهم على كثرة بين الصنفين الاولين « و في ذلك فليتنافس المتنافسون ٢ ، و لمثل هذا فليعمل العاملون و هؤلاء هم اهل الحظوظ منالله وارباب الخطرة منه بحسب علتّو متعلقات هممهم من العلم و المعرفة و الكشف و الشهود و التجلى والقربات و المقامات و المراتب الكمالية الاختصاصيَّة كالولاية و النبُّوة و الرسالة و الخلافة و الكمال و درجات الأكملية . من تعلق همته من هؤلاء بأمر منها ، فهو مطلبه الغائمي و اليه غايته و غاية همته ان قدرله الوصول اليه ، و الا فهو سالك فيه اليه، و الاكمل منهم من لاتعلق لهمته غير الحق الصرف الخالص من غير نظر و التفات عشقى الى امر مما ذكر . و الواصلون الى ماذكر من قبل ، هم من هؤلاء الذين لاتعلق لهممهم الا الله ، و هم اهل الله خاصة . و امداد جميع هذه الهمم انما هــو من الحضرة المحمدية الكمالية الكلية ، كماقال الله ، تعالى : «كلاً نمُّتُد هؤلاء و هؤلاء من عطاء ربك ، و ماكان عطاء ربك محظوراً » فافهم و تدبر و اعتبر مـن اي صنف انت ، ولا تتعشق بامر متعين غير الحق المطلق من كونه فوق الحنظ وظ المتعينة لأربابها ، و الله الموفق.

۱- س۱۷ ی۲۲ ۰

۲ - س۸۳ ی۲۲

<sup>1 10 1110-1</sup> 

۳– س۳۷ ی۰۵۰

٤-س١٧ ي٠٢١

#### البحثالثانيعش

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « من خزائن الجود والكرم » و هى الحضرات الاسمائية الالهية ، مع ان الحضرات و ارباب الحضرات ، انما يصل اليهم واليها المواد الامدادية من المراتب النونية لمذكورة ، فانها متعينة في الحضرات بحسبها، و بعد تعينها في الحضرات تنبعث و تندفق في رقايق متصلة بحقايق المستمدين . فان تعين النفس الرحماني بالامداد ، و الامداد من الحضرات، فافهم ذلك لئلايشتبه عليك .

واما خزائن هذه الحضرات و الحقايق، فهى الحقايق المرتبية المقتضية لتعيشنات الحضرات و تجلياتها و نعمها و هياتها ، وهى حقايق الحروف و الشئون الكلية ، وكل مافى جميع العوالم من النعماء و الآلاء و التجليات والاعطيات والهبآت ، انما هى من حضرات الاسماء و الذات ، و يختلف بحسب اختلاف خصوصيات الحضرات من المنعم الواحد الاحد فى العين و الذات ، على كثر فى حضرات الاسماء والصفات. و لهذه الخزائن الاسمائية ، خزائن :

منها \_ يتعين و بها يتحقق و يتبين ، و هي حقايق الحروف والكلمات الكيانية، لان الاسماء يتعين عن اطلاق احدية المسمى الذاتي لها بمتعيناتها ، و المعين هو القابل للفيض المطلق بعينه بخصوص ماهيته واستعداده، فالمعين وهو حرف حقيقة القابل ، يسمى الوجود الحق الفايض من ينبوع هوية اللاهوتية الرحموتية و الوجود هوية المسمى باسم خاص يعطيه القابل . فان المخلوق لمخلوقيته ، تعيش خالقية الخالق ، و المنفعل بانفعاله يبين فاعلية الفاعل . فكل واحدة من الفاعلية و المنفعلية ، اذا انعمت النظر ، متوقفة التحقق على الآخر . فافهم تفهم ، ان حقايق العالم و ماهياتها هي المؤثرة للتعين و النعت والوصف في الوجود الواحد الفايض،

١-: اذاامعنت النظر ـظـ في(ف) : اذا منعتـ

2

و التجلى النفسى السارى فى جميع الحروف و الحقايق و انها هى خزاين الاسماء و الحضرات و الصفات ، ثم الاسماء و حضراتها خزائن للنعم الفايضة من منبع الجود و الكرم .

و اعلم ان الجود ذاتى للجواد و عطاؤه لايكون باعتبار استحقاق القابلولاعن سؤال ، و الكرم هو مايكون عن سؤال ، و باعتبار استحقاق . والهبة قديكون لعوض اوعن عوض وقد لايكون كذا ك. والسماح مايكون عن طيبة نفس وبشاشة وجه . و السخاوة مايكون لمصلحة ورعاية حاله . فافهم .

#### البحث الثالث عشر

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «بالقيل الاقوم» .

قال العبد: القيل الاقوم هومايكون اعدل الاقوال بين تعريض و تصريح ، وكتم وافشاء جامعاً بين ايجاز واسهاب، محيطاً بالاغراض و المقاصد و آخذاً بالقلوب والالباب ، حاوياً لبشارة بشيروانذار نذير ، بين تيسير و تحذير و فصاحة في تحرير و بلاغة في تقرير ، كماكان قول محمد ، صلى الله عليه و سلم ، على نهج قول الله ، فهو اقوم الاقوال الدال على الاعتداد والكمال .

#### البحثالرابععش

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «محمدو آله وسلم» . واما «محمد» اسمه مبالغة فى التحميد ، لكون الحقيقة الانسانية الكمالية احدية جمع جميع المحامد فى حميد المجامع و المشاهد ، بايجاد الله المحمود الحامد فى ذاته من ذاته جميع كمالاته ، و مماجعله ، صلى الله عليه وسلم ، حاملاً لو اعحمد الحمد، فقامت المحاسن والمحامد الالهية والكونية كلها بذات محمد، صلى الله عليه وسلم، وقامت الحقيقة المحمدية ايضاً

١\_:على الاعتدال ـظـ

لجميع المحامد التفصيلية القائمة في صور تفصيل نشأته النبوية ، فحمدت بهالمحامد و حمدت الحق بعين قيامها بذات محمد و حمدت ايضاً محمداً بالحق الظاهر بهفيها، ثم محمد ، حمدالله بذاته و اسمائه و صفاته وافعاله و انبائه وباحواله واختلافه في عوالم ارضه و سمائه بجميع هذه المحامد جمعاً و تفصيلاً، فبهذا الاعتبار والاسرار سميت الحقيقة الانسانية الكمالية ، محمداً صلى الله عليه وسلم .

### البحث الخامس عشر

و اما الآل ، فعبارة عن الاقارب الذين يؤول اليهم اموره ، صلى الله عليه وسلم، و مواريثه العلمية و المقامية و الحالية ، و هم على اقسام اربعة كلية :

منهم ، من هو آله في الصورة و المعنى تماماً ، و هو الخليفة والامام القائم مقامه الحقيقة.

و منهم، من يكون آله فى المعنى دون الصورة، كسائر الاولياء الذين هم محمديون فى الكشف و الشهود و الجمع و الوجود ، وان لم يكونوا شرفاء صورة و منهم الخلفاء و الامناء الكمل ، ايضاً .

و منهم ، من يكون آله ، صلى الله عليه وسلم ، فى الصورة دون المعنى ، بان صحت نسبته اليه ، صلى الله عليه وسلم ، من حيث الطينة العنصرية ، و لكنهم اشتغلوا عن الوراثة المعنوية الروحانية العلمية و الكشفية الشهودية و الحالية و المقامية ، و عن الاقبال على الله ، بحطام الدنيا .

و منهم ، من يكون له حظ يسير فى المعنى و الخلق ، و هو من السادات و الشرفاء ، و الكل آل . و ذلك لان رسول الله، صلى الله عليه و سلم ، له صورة طينية

<sup>1—</sup> ولا يجوز خلو العالم عن هذه الخليفة و الامام القائم مقامه عليه السلام ، و المهدى عليه السلام في زماننا هذا يكون آله صورة و معنا والامام القائم مقامه بعدر طلته يكون آدم الأولياء على بن ابيطالب ثم ابنه الحسن و الحسين ثم ابنه على بن الحسين .

عنصرية ، وله صورة دينية شرعية ، و صورة نورية روحية ، و حقيقة معقولة معنوية. فمن قام بصورته الدينية و صحت نسبته الى صورته النورية الروحية ، و تحقق بحقيقته المعنوية ، ورثة علماً و مقاماً و حالاً ، و هوله كالولد الصلبى حقيقة . وفى هذه القرابة والنسبة تفاوت المقامات والدرجات ، و فيها ترتيب الاولياء المحمديون، و هم انبياء الاولياء بالنبوة العامة لابالنبوة الخاصة التشريعية المنقطعة المختومة برسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، واذا انضاف بهذه القرابة الدينية ، قرابة طينته الطيبة الطاهرة اكالمهدى عليه السلام والائمة الكاملين الطيبين الطاهرين ، فذلك اكمل و اجمل وافضل ٢.

و انانفردت القرابة الطينية ، و صحت النسبة من صورته العنصرية، صلى الشعليه وسلم ، تخلعت النسبة الروحانية و المعنوية ، فسوف يؤول الى ذلك ، ولابد، لان الولد على كل حال سرابيه ، و اذاصحت النسبة ، فلابد ان يكون معها من اخلاقه و علومه و احواله سرّ معنوى ، وان وقعت منهم مخالفة فى الصورة الدينية الشرعية، فلا يجوز لمؤمن ان ينظر اليهم الا بنظر التعظيم و التبجيل والسيادة ، وانكانواعلى خلاف الشريعة ظاهراً ، فقديكون منهم اهل الابتلاء بحالة المخالفة ، ثم الاحوال لابدلها ان تحول وللحقيقة ان ترجع الى طهارته الاصلية و تؤول ، فافهم و اعمل بذلك تعلم اسراراً في هذا المقام ، مكتمة و تلمح انواراً على اهل الحجاب محرمة، وقداستقصينا القول في ذلك في شرح مواقع النجوم ، وفيماذكرنا مقنع ، والله يقول الحق و هو يهدى السبيل .

البحث السادس عشر الخطبة

و اما التسليم على رسولالله ، صلى الله عليه و سلم ، و هو طلب التحية ،

۱\_ كالمهدى المنتظر عليه السلام ف-

٢ ـ وفي كل عصر يقوم احد من الائمة الطاهرين على سبيل تجشُّد الامثال مقام النبي

استدعاءاً بالسلام من الله الله ، فهو من الله تجل مخصوص من حضرة الاسم السلام ، يسلم اليه فيه حقايق الكمال و يعطيه السلامة عن سطوات تجليات الجلال ، ويظهره بصورة الخلافة والامامة و الشفاعة الكلية ، و يعطيه لواء حمدالحمد ، و مجامع المحامد الالهية الكمالية و يهبه السلامة عن الانحرافات ، و التحقق بحقايق المرتبة الاعتدالية . و هو من الامة ، عبارة عن التسليم الكلى والاستسلام للامر الوارد في شرعه ، صلى الله عليه وسلم ، كماقال الله ، تعالى : «فلاوربك لايؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لايجدوا في انفسهم حرجاً مماقضيت ويسلموا تسليما» والله يقول الحق و هويهدى السبيل السبيل السبيل الحق و هويهدى السبيل السبيل السبيل السبيل السبيل الحق و هويهدى السبيل الشه السبيل السبيل

قال العبد مؤيدبن محمودبن صاعدبن محمودبن محمدبن محمدبن سليمان ، اصلحه الله و استصلحه له نجز بحمدالله شرح الخطبة ، على ماالتزمته ، و قد دسست للمستبصرفيها اسرار عزيزة غريزة ، و نشرت في مطاويها للمتدبر المعتبر علوما و حكماً كثيرة اثيرة توصيلا الطالبين الى ماسيذكر ، و تسهيلا لسبيل التخفيف لمن يتأمل و يتفكر ، و لنشرع الآن بعد حمدالله اولا و آخراً و باطناً و ظاهراً، والصلاة والسلام على الختوم الكمل وعلى اخوانهم من كل امام مكمل و همام مؤمل ، ولا سيما على سيدهم محمدالمصطفى و على عباده الذين اصطفى في شرح باقى الكتاب، و الله الموفق للصواب .

قال الشيخ ، رضى الله عنه: «اما بعد ، فانى رسول الله ، صلى الله عليه وسلم فى م مبشرة اريتها فى العشر الاخير من محرم سنة سبع عشر وستمأق ٦١٧ بمحروسة

فى الولاية الكلية ولا يتعدد وجود القطب الكامل الوارث المضاف ولا يته الكالية المطلقة الى الله وان المهدى عليه السلام سلسماه الرسول بخليفة الله.

ا ـ س کا ی کا ۲ · ۳۳ س کا . ۱ · ۳۳ کا .

٣- في جميع النسخ: امابعد ، فاني رايت رسول الله في العشر الآخر من المحرم، -سنة سبع و عشرون- .

دمشق ».

قال العبد ، ايدهالله له : صح عنرسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، انه قال : من «رأني فقدرأني ، فان الشيطان لايتمثل بي» وفي رواية «لايتكتونني» اي ليس في قوته ان يتظاهر بصورتي، ولايتمكن في الترائي للامة بها. والتكثون هو التكلف في الشخص ، ان يكون على صورته التيكان عليها حال حياة الدنيا ، فمن رآه في تلك الصورة كامل الخلقة فقدرآه حقيقة ، و ليس للشيطان ان يظهر بها ابدأ ، مع ان الشيطان قديتظاهر بصورة الربوبية و دعوى الالهية ، و ذلك لسعة الحضرة والصورة الالهية المحيطة بصورة الاسم الهادى المرشد، و صورة الاسمالمضَّل فانالله، تعالى، كماهورب للمهتدين و المؤمنين والهادين ، فكذلك هو رب الضالين و المضلين و الكافرين و المشركين ، لااله الاهو ، ولذلك جعله من المنظرين ، و اعطاه التمكين في الاضلال والاغواء ، فقال : «واستفزز من استطعت منهم بصوتك واجلب عليهم بخيلك و رجلك وشاركهم في الاموال و الاولاد و عدهم ومايعدهم الشيطان الا بصورة الاسم المضل ، و هو اسم من اسماءالله ، تعالى . قال الله ، تعالى « يضل من يشاء ويهدى من يشاء ٧٠ و ساير الاسماء في حضرة المضل بحسبهاكما هو الامر في غيرها من الحضرات ، ولكن ليس للشيطان ان يظهر بصورة الاسم الهادي ولا بصورة الاسم الجامع المحيط المتجلى بصورة الهادى الذي رسولالله، صلى الله عليه و سلم، على صورته. قال الله ، تعالى: «وانك لتهدى الى صراط العزيز الحميد الله الذى لهمافي السموات وما في الارض»؟، فإن الضد لايظهر بصورة الضد ابدأ ، هذا مالايكون ، وكذلك النقيض لايظهر بصورة نقيضه عصمة منالله في حق الرائمي ، و الالجاز انقلاب الحقايق و تغييَّرت الفصول و انخرمت الاصول و انحرفت العقول ،

۱ ـ س ۱۷ ، ی ۲۳ . ۲ - س۳۵ ی

٣ - س٢ ٤ ي٥٠ . وانتك لتهدى الى صراط مستقيم صراط الله الذي الاية.

فافهم ، هذا السر ، فانه من لباب التحقيق . و فى هذا المقام اسرار الخر غامضة جداً ، ليس لعقول البشر وارباب الفكر و النظر ان يحيطوابها ، الا بنور الوهب و الكشف و التأييد ، والله ولى التوفيق و التسديد .

و اما من رأى صورة فى الرؤيا و تيقن فى تلك الحالة انه رأى رسولالله ، صلى الله عليه وسلم ، او يقال انه هو ، ولايطابق مارآه صورته الاصلية ، صلى الله عليه وسلم ، فى الصور ، و سلم الثابتة فى الصحيح من الاحاديث ، اويكون مخالفا او مطابقا من وجه و مخالفا من وجه ، فذلك صورة نسبة الرائى من الصورة الشرعية المحمدية ، فمن كان مقتديا به ، صلى الله عليه و سلم ، من كل وجه ، مهتديا بهداه ، صلى الله عليه و سلم ، من كل وجه ، مهتديا بهداه ، كان له ورث تام من حاله و مقامه ، يكون مايرى فى وقايعه يقظة و مناما ، ومايينهما كمان له ورث تام من حاله و مقامه ، يكون مايرى فى وقايعه يقظة و مناما ، ومايينهما اكمل فى المطابقة و ابين و اوضح فى الشخص و التمثل فى شهوده ورؤيته لكمال اتباع الرائى الوارث له فى جميع الاخلاق و الاوصاف و الاحوال والسير والاعمال، و يصح من مثله ان يقول : رأيت رسول الله ، صلى الله عليه و سلم ، و اما من رأه على صورته الخصيصة به فمارآه ، و مارأى الاصورة نسبية لاغير .

ثم اعلم: ان الرؤية اعم من الابصار، لانه شهود المبصرات بحاسة البصر، و الرؤية شهود المشهودات كلها، سواء كان مبصرا او متخيلا او ممثلا او معقولة او معلومة ، رؤية غير متقيدة بحاسة البصر، بل بعين البصيرة و العلم والقلب، ويصدق الابصار في المتخيلات و المتمثلات، لكونها مدركة بقوة الابصار، وانكان بصره مكفوفا عن ملاقاة سطح المبصر، فلما قال، رضي الله عنه، رأيت رسول الله، صلى الله عليه و سلم، و هو اعلم القوم بالحقايق، علمنا انه رآه حقيقة، فرآه بعين البصيرة مامنه، صلى الله عليه و سلم، مشهود بعين البصيرة و القلب، و هو صورته البصيرة و المعنوية و رآه بعين روحه، رضى الله عنه، صورته الروحانية، ورآه بعينه النورانية الالهية، و رأى بباطن بصره صورته بعينه النورانية الالهية، و رأى بباطن بصره صورته

المتمثلة المحسوسة المبصرة ، فان له ذلك على التعيين ، ولرسول الله ، صلى الله على وسلم ، ان يظهر لمن كملت درايته منه محسوساً مبصراً في عالم الحس ، الأنه لايتقيد في عالم و ليس محبوساً في برزخ من البرازخ، وكذلك وارثه، وكل من كملت وراثته منها و صحت نسبته معها في العلم و الحال و المقام ، و توجّه الى ارواحهما ولم يعرج الى برازخهما نزلا اليه لطفاً و عطفاً و في هذه الرواية والتنزل ، يتفاوت مراتب الورثة .

سمعت سيدى ، الشيخ صدرالدين محمدبن يوسف ، رضى الله عنه ، انه اجتمع هـو و الشيخ اسماعيل بـنسودكين تلميذ الشيخ خاتم الاولياء مع شيخ الشيوخ سعدالدين محمد بن المؤيد الحموى بمحروسة دمشق فـى سماع ، فقام الشيخ سعدالدين ، رضى الله عنه ، فى اثناء السماع و الناس فى مواجيدهم الى صنفة فـى ذلك البيت و بقى واقفا واضعا يديه على نحره مطرقا اطراق اجلال و تعظيم متأدبا الى ان انقضى السماع ، وقدسرى ستر جمعيته و حاله فى ذلك الجمع ، ثم قال فى الني ان انقضى السماع ، وقدسرى ستر جمعيته و حاله فى ذلك الجمع ، ثم قال فى الشيخ ، رضى الله عنه ، فبادر نااليه انا والشيخ شمس الدين اسماعيل فتعانقنا وضمنا الشيخ ، رضى الله عنه ، فبادر نااليه انا والشيخ شمس الدين اسماعيل فتعانقنا وضمنا الى صدرة ثم فتح عينه فى وجوهنا و لحظنا مليا ، و قال حضر رسول الله ، صلى الله عليه و سلم ، فوقعت بين يديه كمارأيتمونى الآن فلما انصرف ، احببت ان افتح عينى فى وجوهكما ، فقدكانت فى شهود وجه رسول الله ، صلى الله عليه وسلم .

و اما خاتم الاولياء الخصوصى ، فقد رأته بعد وفاته ، رضى الله عنه ، من باذله رضى الله عنه ، من باذله رضى الله عنه ، بهاعناية من بعض سراريه ، و هى على الباب ، فلما رأته ، قالت . سيدى سيدى ، فقال لها الشيخ : كيف انت و عبر عنها ، فصاحت ، واجتمع اهل البيت عليها ، فقالت عبر سيدى على الى هذا الصوب . فنسبها من لا تحقيق له الى الجنون. و اما انا ، فكنت في دار السلام [البغداد] حرسها الله، تعالى، وكان نزيلى شخص

١ ـــ و في هذه الرؤية ف ــ ٢ ــ و كممنا .

ادعى انه المهدى عليه السلام ، وقال لى اشهدلى ، فقلت : اشهد عندالله ، انك غيره ، ولست الاكذابا ، فعادانى و جمع علتى الملاحدة و النصرية واثار على جماعة منهم وقصدا يذائى ، فلجأت الى روحانية خاتم الاولياء و توجهت اليه ، رضى الله عنه ، بجمعية كاملة وراقبته فى ذلك ، فرأيته ، رضى الله عنه ، وقد اخذ بيديه يدى ذلك المدعى ورجله اليمنى وشماله ، و قال : اكربه على الارض ؟ فقلت ياسيدى لك الامر والحكم ، فانصرف عنى و قمت و خرجت الى المسجد ، فاذا المدعى مع اتباعه مجتمعين مجمعين على مانووا ، فلم التفت اليهم و جزت الى المحراب وصليت صلاتى ، ثم لم يقدر واعلى و دفع الله عنى شره ، ثم تاب على يدى وسافر عنى ، و الحمدلله .

فهؤلاء الكمل يظهرون في عالم الحس مهما شاؤابامر الله ، و قداقدرهم الله على ذلك وليس غيرهم من النفوس البشرية المفارقة ،كذلك، فان الاكثر الاغلب محبوسون في برازخهم لا يظهرون ولا يتشخصون الا في المنام اويوم القيامة ، فافهم هذا ، انكان الكقلب او القي السمع و هو انت شهيد ، و آمن فلاتكن من الممترين والمفترين. و اعلم ان هذه الرؤية الاحدية الجمعية الكمالية الجامعة لجميع مقامات الرؤية،

و اعلم أن هذه الروية الاحدية الجمعية الكمالية الجامعة لجميع مقامات الروية، بالنسبة الى الحق واكمل الخلق ، صلى الله عليه وسلم ، وساير الكمل و غيرهم مخصوصة بالختمين و ورثتهما من الاولاد الالهيين و الندر من الافراد المكملين ، و الحمدللة رب العالمين .

قال الشيخ ، رضى الله عنه: «في مبشرة اريتها في العشر الآخر من المحرم اسنة سبع وعشرين و ستمأة \_٦٢٧\_ ».

قال العبد: «المبشرة» فيما عرفها الناس و تعارفوها ، هى الرؤيا الصالحة يريها المؤمن لنفسه اويرى لغيره ،كما نطقت به النبوة الختمية للجمهور و مشرب التحقيق

١– والنُّصيرية

٢- اوالق السمع وانتشهيد ـخل.

٣-:بالخاتمين -ف وفيه كماتعرف .

٤- هذاكماتراه موافق للنسخ المعتبرة.

الختمى الكمالى الخاص يقتضى بانها اعم ، فقد يبشر الله اوليائه بغير الرؤيا يقظة و الفتاء واعلاماً و تجلياً كفاحاً و وارداً الهيا "روحانيا " ملكيا " وغير ذلك على مايعرفها اهلها و يتعارفونها بينهم .

وقوله: اريتها، دال على ان الله اراها قصداً خاصاً اختصاه الله بذلك. والمحرم من الشهور اختص بهذه المبشرة لانه، رضى الله عنه، فتح له فى اوائل فتحه فسى المحرم ايضاً على مارويناه عن الشيخ، رضى الله عنه، انحد الخلق اول مبشره فى إشبيلية من بلاد اندلس تسعة اشهرلم يفطر فيها الا دخل فى غرة المحرم واثمر بالخروج يوم عيد الفطر و بشر بانه خاتم الولاية المحمدية، و انه وارثه الأكمل فى العلم و الحال و المقام.

قال ، رضى الله عنه : «وبيده كتاب ، فقال لى : هذاكتاب فصوص الحكم ، خذ و اخرج به الى الناس ، ينتفعون به ».

قال العبد: اليد مظهر العطاء و المنع و القبض و البسط و الاعمال الصالحة ، و هي صورة القدرة . وكون الكتاب بيده ، اشارة الى ان هذه العلوم والحكم التي يتضمنها هذا الكتاب من خصوص اذواق كمل الانبياء ، صلى الله عليه و سلم ، بيده و قبضه من كون احدية جمع جمع الختمية النبوية جامعة و محيطة بها جميعاً على التخصيص .

والكتاب فعال بكسر الفاء ، يعنى المكتوب من الكتب و هو الجمع ، لكون كل كتاب جامعاً بين جمل و فصول و فروع و اصول و معانى و عبارات و سور و آيات و حروف وكلمات و حقايق و دقائق و اشارات .

وقوله ، صلى الله عليه و سلم: هذاكتاب فصوص الحكم ، المنزلة على الكمال المذكورين ، و فيه اجمال مضمون الكتاب لمن عقل عن الله ، و ذلك ان الفصوص تدل على معان و حقايق معلومة للخاصة ، ككون الفصوص محال النقوش والعلامات

١- لم يظهر فيها - خ

الاسمية التي يختم على الجرائد ، و ان النقوش التي في هذه الفصوص انما هي نقوش الحكم الالهية الكلية الكمالية الأحدية الجمعية الختمية المحمدية المنفصلة في قابليات قلوب كمل الأنبياء المذكورين في الكتاب ، فان هذه النقوش الحكمية و ان نزلت على قلوبهم من الحضرات الالهية الأسمائية بحسب استعداداتهم الخصيصة بكل حضرة ، حضرة منها ، ولكن احدية جمع هذه الحكم والنفوس من حيثالاصل و المحتد في قبضة خاتم الرسل ، صلى الله عليه وسلم ، و تفصيلها و تبيينها و توصيلها و تعيشنها انها يكون على يدى خاتم الاولياء المحمدي الخاص خاصة ، لكون هذا الحكم انمايؤخذ من الوراثة الخاصة المحمدية الختمَّية ، وكونه ، رضى الله عنه ، هو وارثه ، صلى الله عليه وسلم في هذه الختمية الخصوصية ، و انكان الكاملون جميعاً ورثته في المقامات الكلية المحمدية المتفصلة في جميع الأنبياء و الأولياء ، لكن هذه الوراثة الختمية وراثة خاصة ، لها ذوق خاص منه يعرف اذواق جميع الانبياء والاولياء ، ولا يعرف من ذوق احدهم ولا من اذواق الكل، ويوجد في ذوقه مزيداسرار و حكم على اذواق اهل المقامات، يعرف مااشرت اليه، المحيطباذواقهم ومشاربهم اولا ًالجامع لزوائد ماجاء به هذا الخاتم ، رضى الله عنه، ثانياً، والله الموفق.

قال الشيخ ، رضى الله عنه : خذه واخرج الى الناس ينتفعون به .

قال العبد: امره ، عليه السلام ، بأخذ هذا الكتاب ، اشارة الى انه ، رضى الله عنه ، هو الخاتم المخصوص بختمية ، ولانه الخصوص ، و ذلك لان الحكم التى في ضمن فصوص الحكم المخصوصة بمقامات الختمية المحمدية المتعينة في كل مقام من مقامات الكمالات الخصيصة بالحضرات الاسمائية الالهية التي هؤلاء الانبياء المذكورين فيه جملة تجلياتها و علومها و احكامها . فامر خاتم الانبياء باخراج هذه الحكم الختمية ، يجب ان يكون لوراثة الاكمل في الختمية الجمعية ،

۱-: وتعيينها - خ

اذ حقايق الختمية و علومها لايكون الاللمتحقق بالختمية ، فافهم الاشارة فانها لطيفة ، و هو مثل قوله ، تعالى ، لموسى بن عمران: « فخذها بقوة وامرقومك يأخذوا باحسنها» العنى في زعمهم و مبلغ علمهم ، والافكل مافيها احاسن و منها ينبعث المحامد والمحاسن .

و قوله: واخرج به الى الناس ينتفعون به . اشارة الى ان هذه الحكم الاحدية الجمعية الكمالية المحمدية الختمية ، انما يظهرها الله به و على يديه ولسانه ، صلى الله عليه و سلم . وسياق الكلام يقتضى ظاهراً ان يكون قوله: ينتفعون به ، مجزوماً باسقاط نون ينتفعون ، لكونه جواب الأمر ، و هوظاهر ، ولكنه، صلى الله عليه وسلم، بشرالشيخ ، رضى الله عنه ، بان الناس ، اى المتحققين بالانسانية الى يوم القيامة ينتفعون . و تخرج على انه ليس جواب الامر ، ولكنه اخبار ابتدائى منه ، صلى الله عليه وسلم ، بذلك ، اى بصورة الحال الجارية ، لمزيد اعلام و بشارة ، فهو جواب سؤال مقدر ، لوسئل ، صلى الله عليه و سلم ، ان هذه الحكم ، تعلو و تجل عنفهم الناس الحيوانيين ، بان فيهم ناساً موهلين للكمال ينتفعون به .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «فقلنا السمع والطاعة لله ورسوله ولاولى امرمنا ، كما امرنا ».

المفهوم الظاهر ظاهر ، و هو امتثال امر لله ورسوله واولى الامر بعد الرسلمن المؤمنين و الخلفاء و الأئمة الذين علون الأمر و الطنه و سره . انه ، رضى الله عنه، اشار في كلذلك الى طاعة الله الظاهر المتجلى في المظهر المحمدى الاكملى ، والى

۱ ـ س۷ ی۱ ۱ ۰ کلها ـ ظــ

٣- واولى الأمر منا -ظ- كما في جميع النسخ .

١- اوالوالامر الذين فرض الله تعالى طاعتهم ، هم الخلفاء والأئمة من ذريته صور انه لا يجوز اطاعة غير المعصوم و انبديهة العقل تأبى عن اطاعة غير المأمون عن الخطاء وانه من للغ مقام الولاية الكلية بامره تعالى يأمر وان اطاعته اطاعة الله ج-(٤) يولون الآمر .

طاعته ، ايضاً من حيث انه رسول الله ، ثم من كونه ، صلى الله عليه وسلم ، ولتى الامر على جميع الكمل ، فيخرج ان طاعته ، رضى الله عنه ، ايضاً في هذه الوجوه الثلاثة كلها لله ، في اكمل مظاهره ، وهو رسول الله من ثلاث حسنات كلية ، فافهم .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « فحققت الامنية و اخلصت النيَّة ».

قال العبد: تحقيق كل شئ ، ادراك حقيقته ، والبلوغ الى حقيقته واظهارحقيقته وحقيته عند الغير وله . و قديكون بمعنى ان يجعله حقا ، كماقال ، تعالى ، حكاية عن يوسف، عليه السلام «و هذا تأويل رؤياى من قبل قدا جعلها ربى حقا» اى كانت رؤيا مشهودة فى حضرة الخيال ، فجعلها ربى موجودة فى الحس يقظة . و حقية كل رؤيا و صورة ممثله ان يوجد فى العين و يتحقق فى الحس . فمعنى قوله : «حققت الأمنية» اظهرتها فى الحس ، و يسوغ اضافة الامنية الى رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، و الى الشيخ ، رضى الله عنه ، فبمعنى ان الرؤياله، و انه هو المتكفل ببيانها و المتفرد بتبيانها و عيانها ، و هى امنيته ، فحققها ، اى اظهرها على ما امر به فى رؤياه . فالامنية على هذا ذات وجهين حقيقيين ، جهة الى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، بالاصالة و من كو نه آمراً بذلك ، وجهة الى الشيخ ، رضى الله عنه ، لكونه هو المحقق لها فى الوجود الحسى .

قال ، رضى الله عنه : «وجَّردت القصد و الهمَّة الى ابراز هذا الكتاب» .

قال العبد تجرید القصد و الهمة ، هو ان یکون احدی ُ التوجه والعزیمة فیماهم به و نوی ، من غیر ان یتخلله متخلل فی ذلك .

قال ، رضى الله عنه : «كماحده لى رسول الله ، صلى الله عليه و سلم ، من غير زيادة ولانقصان» لكونه ممتثلاً امره على ما امره ، و على الوجه الذى اراده والحد الذى عينه و رسم، صلى الله عليه وسلم، فان مقام الامانة ، لا يحتمل الزياده والنقصان. قال ، رضى الله عنه : «وسألت الله ان يجعلنى [فيه و] في جميع احوالى من عباده

۱- س۱۲ ، ی

الذين ليس للشيطان عليهم سلطان ، وان يختصنى فى جميع مايرقمه بكنانى ، وينطق به لسانى ، وينطق به لسانى ، وينطوى عليه جكنانى بالالقاء الستبوحى و النفث الروحى فى الروع النفسى بالتأييد الاعتصامى».

يشير ، رضى الله عنه ، الى قوله تعالى : «ومامن رسول ولا نبى الا اذا تمنى القى الشيطان فى امنيته ، فينسخ الله ما يلقى الشيطان و يحكم الله آياته» يعنى رضى الله عنه : لما تمنيّ مامنانى رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، فانى ارجو من الله ان لا يكون للشيطان عليّ سلطان .

وقوله: «ارجو» لسان ادب معالله ، فانه على اليقين ممن قال الله فهيم: «انه ليس له سلطان على الذين آمنوا و على ربهم يتوكلون » لكونه ، رضى الله عنه مستكملا ورجات الايمان فحائز منه الى حقيقة الشهود و الاحسان ، متحققا على مقامات التوكل على الايقان والاتقان ، فيخرج قوله: «ارجو» مخرج قوله: ان فى الحقيقة درجة واحدة لايصلح ان يكون الالرجل واحد، و ارجوان اكون ذلك الرجل، فانه محقق عند المحققين ، انه ، صلى الله عليه و سلم ، ذلك الرجل على التعيين ، ولكن الادب معالله ، اعلى مقامات المحققين ، واكمل درجات الكمل المقربين ، ولكن مواضع القاء الشياطين التى يستعيذ بالله منه جميع العايذين انمايكون فى النطق عند التلاوة ، او حال كتابة القاء الله و وحيه الى اهل وحيه اوفى الخاطر والهاجس ، وذلك فى الجنان و هو محل الضماير من القلب فى ظاهره الأجل ذلك .

قال ، رضى الله عنه «فيجميع مايرقمه بناني».

يعنى ، عند الكتابة ، وينطق به لسانى فى الكلام ، وينطوى عليه جنانى حتى يعم موضع الالقاء اجمع ، فلم يترك محلاً مُخلاً يتخلل منه شيطان . ولكن هذا ايضا لسان ادب فى العموم من اهل الالقاآت ، والافان الكامل الملقى اليه من الله قدوسع

۱- س۲۲ ی۱٥٠ قوله (س۱) «پختصنی» في النسخ: پخصني ٠

۲- س۱۱ یا۱۰۰

الله قلبه و وسعه فاملأه ، فليس لغيره فيه موضع او مطمع . والهواجس انما يهجس أفى ظاهرية القلب ممن له يطهر محل الالقاء ، ولكنه ، رضى الله عنه ، محفوظ معصوم فى اعلى درجات الحفظ والعصمة من مبدء امره و فتحه ، فقد بقى سبعة اشهر بلاخاطركونى، فلم يخطر له فى هذه المدة المديدة ولم يرو عن غيره من المتقدمين والمتأخرين مثل ذلك على ماسيتلى عليك فى موضعه ولكن هذا سرللخواص ، وهو المتأخرين مثل ذلك على ماسيتلى عليك فى موضعه ولكن هذا سرللخواص ، وهو المحاكان الكامل بحيث ليس شى الا وله نسبة اليه ورقيقة منه رابطة في جميع العوالم ، و من تلك الرقيقة يصل اليه المادة من الفيض الالهى ، والا لانعدم ذلك الشيع .

والشيطنة مرتبة كلية عامة لمظاهر الاسم المضل ، فلابد من نسبة و رقيقة بها تجئ حقايقهم في وجودهم ، فطردها ، رضى الله عنه ، بامر الله الذي لايردعن مواضع القاء الله التي للشيطان فيها مدخل . فلهذا ، ولانه بصدد كتابة ما يلقى الله الى قلبه و ينطق به و يكتبه ، سأل الله ، تعالى ، ان يخصته الله في كل ذلك بالالقاء السبوحى ، اي من حضرة الطهارة و النزاهة ، فان الالقاء يكون من جميع الحضرات الاسمائية، فيأل ان يخصه الله في كل ذلك بالالقاء الذي يكون من حضرة السبوح ، فيخلص لله طاهراً مقدساً عن كل شرب .

واما النفث فهو ارسال النفس بجمعية الباطن و العزيمة ظاهراً عند الدعوات،

<sup>1-</sup>الهواجس هى الخواطر النفسانية التى فيها حظوظ النفس، ومفردها الهاجس ٢- فى من (فيمن) لم يتطهر فيه محل الالقاء ـظـ،

٣-اما مسألة العصمة و الطهارة عن الارجاس تختص بالاولياء المحمديين و العترة وهي غيركسبية ، و هبية و ليس في وسع احد الاطلاع عليها الاباعلام من الله و اظهار من رسوله كمانص عليه السلام واوحي عليه الله في كتابه كماصر به الشيخ الاكبر مع جلالة قدرته وعلومقامه ليسمن المعصومين لكثرة وجود الهفوات في فتوحاته وغيرها من آثاره كمالايخفي على احد. و هو قد عد جماعة من الفسقة في زمرة الاقطاب كالمتوكل و غيره من الفجار .

وهيهنا هو صورةكلام روحاني يظهر في باطن النفس من الأرواح أنكلية العالية ، اشار الى ذلك رسول الله ، صلى الله عليه و سلم : «انروح القدس نفث في روعي، ان احداً لن يموت حتى يستكمل رزقه» وقديكون الـوحى والالقاء والنفث مـن الارواح الخبيثة الشيطانية في النفوس الملَّوثة بالأغراض النفسية ، وقداستعاذ من ذلكوامر بالاستعاذة منه رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، بقوله : «ومن همزه ولمزه و نفثه و نفخه» ولولاصحة ثبوت تلك الرقيقة و النسبة التي منها تصل المادة الوجودية الى هذه الصور الشيطانية الانحرافية وتحققه من الانسان الكامل، لما استعاذ، وامر باستعاذة لتحقق التنافي والتضاد وعدم الاحتياج، لعدم الجامع، كما في الملائكة مع الشياطين ، فافهم . فنفث الشيطانكالقائه الى اوليائه ، كماقال ، تعالى : «وان الشياطين ليوحون الى اوليائهم اليجادلوكم» ولما اختص ، رضى الله عنه ، بالالقاء السبوحى ، فكان جميع ماالقى اليه مدة عمره في جميع تصانيفه من حضرة الله السبوح القدوس ، او من التجليات الذاتية الاختصاصية و انالم يكن سندا لالقاء العلمي للذات المطلقة من حيث هيهي ، ولكن القدس الذاتي والتنزيه الاطلاقي ، سار في جميع الحضرات التي منها يلقى الله اليه . والنفث الروحي ، أشارة الى روح الله الملقى فـــىصورة روحانية محمد ، صلى الله عليه وسلم .

قال ، رضى الله عنه : «فى الروع النفسى» يعنى فى محل نفث الروح ، و هو باطن النفس و ظاهر القلب ، فيكون نفث الروح من باطن القلب الى ظاهره فى باطن النفس حتى يروعها عن الرذائل و نزعها و يردعها و يروعها الرغبة فى الفضائل ، و يضعها فيها فينتفعها ، فيكون من الله العاصم للمعتصمين به بالعصمة الالهية الفرقانية من علم الهداية عن القاآت النفسانية و الشيطانية، كما قال الله ، تعالى : ومن يعتصم بالله فقد هدى الى صراط مستقيم».

قال ، رضى الله عنه : «حتى أكون مترجماً لامتحاكماً ، ليتحقق من يقف عليه من

۱ – س۲ ی۱۲۱۰

اهل الله اصحاب القلوب».

يعنى ، رضى الله عنه : مترجماً عن المقامات بموجب الشهود والعيان ، اوعن رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، بمقتضى نص القرآن، لامتحكماً ، عن مأخذه الرسول بالزيادة او بالنقصان ، اذلوزاد او نقص على ذلك ، لكان متحكماً من تلقاء نفسه او بالقاء رأيه وحدسه ، ولم يكن قدو فى حق مقام الوراثة ، وهو وارث ممتثل امر نبيته فى اخراج هذه الحكم من الغيب الى الشهادة ، فهو ترجمان رسول الله ، خاتم النبيين من اهل الله اصحاب القلوب .

قال العبد: يريد به باهل الله ، من له مشرب الكمال الأحدى الجمعى الالهى، لا المتقدرين بالمشارب والأذواق الجزئية التقييدية الاسمائية ، ممن كان له قلب ينقلب مع الحق ، كيف تجلى و وسعه ، فما انكره ولا اعرض عنه فى تنوعات ظهوره بشؤنه ولا يولى .

قال ، رضى الله عنه: « انه مقام التقديس المنزه عن الاعراض النفسية التي يدخلها التلبيس» اى يتحقق انه كذلك .

قال ، رضى الله عنه : «وارجوان يكون الحق لما سمع دعائمى ، قداجاب ندائمى. فما القى الامايئلقى التّى ، ولاانزل فى هذا المسطور الا ماينزل به على. ولست بنبى "٢ ولارسول ، ولكنى وارث ، ولآخرتى حارث».

قال العبد: يشير ، رضى الله عنه ، الى ماسبق ذكره من سؤاله العصمة عن القاء الشيطان ، وقد صرح أيضاً بان «ارجو» من مثله لسان ادب فى عين الاخبار المحقق عن اجابة الحق ندائه بقوله: «فما القى الا ما يلقى التى» و فى اضافة السمع الى الدعاء و الاجابة الى النداء ، قديقع لبعض الناس ان العكس انسب عرفاً ، لكون ، المراد

١-: عن الاغراض ...ف-

۲-: ولست بنبیی رسول ، ولکنی ...ف-

من النداء الاسماع و من الدعاء الاجابة ، كماقال الله، تعالى «اعونى استجب الكم». ولكنه ، رضى الله عنه ، مقيد فى جميع احواله و اقواله بالله ورسوله ، فاعتبر فيما قال قوله ، تعالى : «انك لسميع الدعاء »٢. ولما تحقق الاجابة مع الله ، تعالى، قال: «فماالقى الا مايلقى التى» علوم ماتضمنه ، هذا الكتاب ، والله الملقى الى من الحضرة المحمدية الحقيئة الكمالية الالهية ، و الا انزل فى هذا المسطور ، يعنى بالتدريج فى كل فص، فصوحكمة، حكمة، الامايقول الله الظاهر فى الصورة المحمدية الكمالية الختمية به على . ولما علم ، رضى الله عنه ، سبق الاوهام الى ان فى قوله: «ينتزل به على» تراميا الى النبوة او الوحى ، لضعف الافهام ، او تقييدهم بظاهر الكلام ، اعقب بقوله: «ولست بنبى ولارسول، ولكنى وارث ولآخرتى حارث» نفياً لاوهامهم، وتأصيلا الى مراده اوهامهم لافهامهم ، وتأصيلا لاهل التحصيل ، ان الانزال من الله الى العبيد الكمل مطلقاً غير محجور والامهجور ، بلذلك انزال خاص يتعلق بتشريع و تأصيل للاوامر والنواهى والاحكام ، و تفصيل و تفريع – فافهم .

و «الوارث» هوالذي يرث من قبله من الانبياء علومه و احواله و مقاماته ، فيقوم بمقاماته و يظهر عليه احواله بآياته و يظهر هو حقايق علوم الله التي اظهرها بذلك النبي في زمانه بتجلياته . وهيهنا مباحث شريفة متعلقة بتحقيق قوله: «العلماء ورثه الأنبياء ، ماور ثوا ديناراً ولادرهماً» و انما ورثوا العلم ، فمن اخذه اخذ بحظ وافر ، يعني اخذه عن الله ، وذلك لان الوراثة لا يتحقق الا في عين مال المورث او عرضه ، وكانت علوم الانبياء الهية و هبية وكشفية بالتجلي لابالكسب والتعمل ، فوجب ان يكون الوراثة الحقيقية كذلك ووهبية لانقلية ولاعقلية كذلك ، فيرث الوارث منا العلم من المعدن الذي اخذه النبي او الرسول ، فليس العلم ما يتناقلته الرواة بالناهل الكشف و الشهود . و النبي الرسول ، انما اخذ العلم عن الله لاعن فحواها ، الااهل الكشف و الشهود . و النبي الرسول ، انما اخذ العلم عن الله لاعن

۱ - س ۲۰ ی ۲۲۰

المنقول ، فالوارث الحقيقي انما هو في الاخذ عن الله لاعن المنقول، كما اشار الــي ذلك رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، بقوله : «رُبُّ مبلَّغ ـ بفتح اللامـ اوعى من سامع» وبقوله: «رب حامل فقه الى من هو افقه منه» و الناقل انما ينقل الفاظأ و عبارات حاملة معانى متشبثة بها فحواها ، و المعنى بها العلم و المبلغ اليه منايفقه باطن المعنى المعنى و الفحوى المطوى في المنقول المروى ، والاكثر لايفقهون ولا يعلمون ، والاقل الذي يفقه ذلك ، فهو منا و داخل عنابحكم التوسع و المجاز ، لابالتحقيق ذاته ، انما اخذ العلم الحاصل له من الالفاظ لامن الحق ، فافهم ، ودقـق النظرفيه ، حتى لايشتبه عليك ، و هذا فيمن يفقه ، والكلام في الحامل الذي لم يفقه مايفقه وانتقدمنا بازمنة متطاولة ، وانالم يخل عن فهم و فقه ، بحسب و بحسب استعداده . و بعد هذا التحقيق و التدقيق والمحاقة فان علم الأفقه المذكور في نص رسولالله ، صلى الله عليه و سلم ، مأخوذ من المنقول المحمول في عبارة الرسول ، و بهذا صدق عليه انه وارثه توسُّعاً و مجازاً ، فان الوراثة انما هوفي العلم المأخوذ عن الله و الحال و المقام ، وعلم الافقه المذكور ، بعدالمسامحة انما هو وارثه في العلم المودع في المنقول لافيحال الاخذ و مقامه . و انما خّص رسول الله صلى الله عليه و سلم ، العلم في قوله: «وانما ورثوا العلم» اي العلم بالله ، و بمضمون النبوات و فحواها ، لعلمه ، صلى الله عليه وسلم ، بعدم علوم عموم المخاطبين سرالحال و المقام ذوق الا خواصهم فراعي الاغلب. ولان العلم اذاكان مأخوذاً عنالله ، فانه يتضمن الحال و المقام ، فماكان مراده ، صلى الله عليه وسلم ، الاالعلم المأخوذ عن الله، كما صرح بذلك نص القرآن ، قال الله تعالى : «بل هو آيات بيِّنات في صدور الذين اوتو االعلم» فالعلم المذكور في تسِّص الحديث هو العلم الموتي والمأخوذ عن الله، وهو المراد في فهم خواص اهل الله، قال الاستاد ابويزيد البسطامي ، قدسسره ، لبعض علماء الرسوم و نقلة الاخبار والاحكام والآثار : «اخذتم علمكم ميتاً عن ميت ، و

۱- س۲۹ ی۸۶ . قوله: منا یفقه. فیم: یعقه ؟ .

اخذنا علمنا عن الحي الذي لايموت» و اعلم ذلك ، انشاءالله .

# بحث آخر

اعلم: ان الوراثة فى التحقيق ليس الالله ، تعالى ، فان الله هو خير الوارثين ، فانه وارث المورثين و الورثة اجمعين ، ثم يأخذ الوارثون الآخرون العلم و المقام عن الله ، تعالى ، و هذا من جوده الذاتى و عطائه الاسمائى . فاهل الله الآخرون انما الخذوا العلوم عن الله ، تعالى ، فقاموا بالعلوم المختصة بكل مقام من حيث مقامهم باقامة الله إياهم فى ذلك المقام ، كمااقام من قبله من المورّثين و اعطاه العلم الخصيص بذلك المقام و الحال ، والآخذ والوارث منهم ، انما يأخذ ما يأخذ عن الله لاعن غيره ، فيور "ثه الله ذلك المقام و الحال عن ذلك النبى الذى قد قبلها قبله ، اى يعطيه اياها ويهبه كما اعطاها من قبله ، فنسبة ذلك العلم والحال و المقام الى هذا الآخر كنسبته الى الاول ، فافهم فانه غامض و يتضمن اغمض منه ، والله الموفق.

## بحث آخر

لماكنا في بيان حقيقة الوراثة و هي تشتمل على المقام و العلم و الحال ، اردنا ان تتكلم في هذه الحقايق الثلاث . اما العلم ، فقد ذكرنا حقيقته بتعريف ذوقي بلسان التحقيق الكشفي و سنزيد ذلك تتمة و تكملة في الموضع الاليق به .

واماالحال، فحاله حاله بذى الحال يحيله عن الحالة التى قبلها و يحول بينها و بين ما ما بنافيها و يغير م عن غيرها الى مافيها ، ثم تحول وتوؤل كحال العلة، و حال الوصل و الفصل والتخلى بالخاء المعجمة والتحلى بالحاء المهملة والتجلى بالجيم و الانسلاخ و الاستغراق و الانزعاج و القبض و البسط و غيرها .

و اما المقام، فمرتبة عبدانية للعبد السالك في مظهرية حضرة من الحضرات الالهية الاسمائية، وكليات المقام الف واحد على عدد حضرات الاسمائية الكلية

في مظهرياتها ، وهي منقولة مشهورة بين اهلها ليس هذا موضع تفصيلها .

وقداختلف الجمهور من الصوفية فى التفصيل بين الحال والمقام ، فمن مفصل للحال على المقام و من قائل بالعكس . و الحق ان تحققوا النظر فى الحقيقتين اولاً ، ثم تكلموا فى الافضلية ، و الرافع للخلاف هو بيان الفرق بين الحال و المقام .

فنقول: كل ماحال و تغير من الواردات على السالكين ، يخص باسم الحال، وكل ما يوجب الثبات والاقامة ، فهو المقام . و يسمى مقاماً بفتح الميم بالنسبة الى المحمديين الذين لايقيمون فيما اقاموافيه منها و ان ثبتوا فيه ، والمقام بضمِّها المحمديين بالنسبة الى من اقام فيه وانحصرو وقف . ثم الاحوال تبدو في كل مقام للسالك حال قيامه و ثباته فيه ، ثم اذا جاوزه ظهرحال آخر بحسب مافوقه من المقام ، فلايخلو السالك من الحال و المقام ، و الحال يوجب المقام و بحسبه و ليس المقام بحسب الحال و متحقق عند التحقق بالمقام صاحب المقام بالحال الخصيص به، فاذا ظهرت عليه حال خصيصة بمقام ، عرف انه اهل ذلك المقام . و بهذا الاشتباه وقع الخلاف ولاخلاف عند التحقيق ، فافهم ، والله الموفق . فاذا اقام الله احداً في مقام اتاه حالاً وعلماً يتعلقان به ، و هذه المقامات معمورة دائماً باربابها ، فلابد فيقال في الآخرين القائمين فيها و بها من حيث ان امة قبلهم كانوا غمَّاز تلك المقامات و العلوم و الاحوال ، ان الآخرين ورثة الاولين ، فان يأخذوهاعن الله كما اخذالاولون عنه بلحفظواكلماتهم و مقاماتهم ورووها عنهم ، فليسوا وارثين على الحقيقة ولكن بالمجاز . و مثل الافقه منهم كالوارث عوض ماضاع و تبدل من مال المورث لاعين المال ، ولكن الحافظ الفقيه ، اذا عمل بموجب ما علم من المحفوظ المنقول ، فقد يورثه الله الاخذ عنه بعد ذلك ، فيكون وارثاً حقيقة ، فافهم .

## تتمَّة في الباب

ثم الوراثة في العلم و الحال و المقام ، اما ان يكون محمدية أو غير محمدية،

فالغير المحمدية كمن يرث عن موسى و عيسى و ابراهيم و غيرهم في الحال والمقام، اوفي العلم دون الحال و المقام ، اوفي العلم والحال دون المقام، كذى مقام آخــر مصبغ ابحال ذي حال في مقام يوجب ذلك العلم والحال اما بتأثير الروحاني او بكلامه و ارشاده ، فسرى فيه العلم و الحال ، ثم اذا سرى عنه انصَّبغ بحال مقام هو فيه ، فهؤلاء الوارثون ، يأخذون هذه العلوم والاحوال و المقامات ، عنارواحالانبياء الذين كانوا فيها قبلهم ، و وصل امداد هؤلاء من ارواحهم و منهم من يأخذها، كما ذكرنا عنالله ، اما في مواد تلك الرسل و الانبياء، او في الحضرات الالهية ممن قبلهم. و الوارث المحمدي يأخذ العلوم النبوية عن روح رسول الله ، صلى الله عليه و سلم، بحسب نسبته منه في صورة نسبيةكذلك ، والاعلى يأخذ عن الله في الصورة المحمدية النورانية او الروحانية ، اوعن روح خاتم الولاية الخاصة المحمدية ، اوعن الله فيه كذلك . فالمقامات الالهية والاحوال والعلوم مغمورة ابدأ بعد الانبياء بالورثة المحمديين و غير المحمديين و يسميهم المحقق انبياء الاولياء، كما اشار الى ذلك رسولالله ، صلى الله عليه وسلم بقوله: «علماء امتى كانبياء بنى اسرائيل «وفي رواية» «انبياء بني اسرائيل» بلاكاف التشبيه ، و الروايتان صحيحان . فالآخذون عن ارواح الرسل من كونهم رسلاً ليست علومهم و احوالهم و مقاماتهم جمعية احدية محيطة ، والآخذون علومهم عنالله فيالصورة المحمدية و الختمية هم الكميّل من اقطاب المقامات و اكمل الكميّل وراثة اجمعهم واوسعهم احاطة بالمقامات و العلوم و الاحوال و المشاهد ، و هو خاتم الولاية الخاصة المحمدية في مقام الختمــي ، فوراثنه اكمل الوراثات في الكمال والسعة و الجمع و الاحاطة لعلـوم رسولالله، صلى الله عليه وسلم ، واحواله و مقاماته و اخلاقه يقظة ومناماً و يطابقه في الجميع ، حذف القذة بالقذة ، حتى انه جرى عليه و منه ، رضى الله عنه ، مندوحة ، فماجرى على رسول الله ، صلى الله عليه و سلم ، و منه كما سيئاتيك في الفص الشيثي ، فافهم،

۱ منصبغ ٠

ان شاءالله ، تعالى .

ثم الوراثة قديكونكلية، وقديكون جزئية، فالكلية لاقطاب المقامات المحمدية، والجزئية لاقطاب المقامات الاسمائية ، والجامع للوراثاتكلها هو الاكمل ، وآخر مقامات الوراثة الادب والامانة ، ولهذا قال ، رضى الله عنه : «انه لايزيد ولاينقص» عما نص عليه مورثه ، صلى الله عليه وسلم .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «فمن الله فاسمعوا والى الله فارجعوا» يعنى لمالم يكن لى تصرف فى ذكر ما اذكره فى هذا الكتاب ، فلاتسمعوا منى واسمعوا من الله الذى فنيت فيه فناء لاظهورلى ابداً ، واذا اشتبه عليكم شع منه ، فارجعوا فيه الى الله .

قال: «فاذا ماسمعتم» اىمن الله «ماأتيت به» اوما آتيتم «فعوا» اى احفظوه فى وعاء القلوب.

قال: « ثم بالفهم فصلُّوا مجمل القول واجمعوا » .

يعنى انى اجملت القول فى المقامات الكمالية و ذكرت فى اثناء ذوق كل نبى ما يختص بالمقام الحقى المحمدى ، ففصلوا ذلك عن غيره ، و بعد التفصيل والتميز فاجمعوا بين الاول و الآخر و الظاهر و الباطن ، و من المقامات الختمية المحمدية خصوص كل نبى من ذوق كل مقام نُبيتن لكم الفرق بين الاذواق و المقامات .

قال : « ثم منثُّوا به على طالبيه لاتمنعوا »

اى اذا تحققتم بحقايق الأذواق و المشارب و العلوم والاحوال و المقامات ، و الفرق التى بيئنها فى التوحيد ، فمنثوابه على الطالبين و علومهم وارشدوهم منه، فلاتمنعوا بخلاف وضنته، بل اعملوا بامرالنبى الذى امرلى باخراجه واظهاره للانتفاع و الاتباع ، وجرى القلم بالانباء عن انبائه ، فلافائدة فى كتمه و اخفائه ، بل اذاعته

<sup>1 - «</sup>فاذاهاسمعتمما

و افشائه .

قال رضى الله عنه : «هذه الرحمة التي وسعتكم فوستُّعوا».

يعنى ان هذه العلوم المتعلقة بخلاصة الأذواق وزبدة مشارب الكمل من علم التوحيد ، رحمة من الله خاصة ، باهل الخصوص و الخلوص ، مؤد ية الى الكمال، وقدامرالله انيسعكم ، فكونوا اعوانالله ورسوله فى ايصالها الى الطالبين ، و ذلك لان عموم الخلق فى حجاب عظيم عن حقيقة الامر ، وجهل عميم غالب عن حيلة هذا السر، فلايصلون الى الحق فى علومهم و يضلون فى حجابية الخلق عن الحق بموجب مدركهم و مفهومهم ، فيبنون الامر على الفرق و التمييز و اثبات الغير مع الله فلى وجوده بالتحديد والتحييز ، وليس فى ذوق الانبياء و اهل الكمال من الاولياء كذلك ، فانهم مااثبتوا بشهادة القرآن العظيم الاالله وحده فى الوجود و الشهود بحسب خصوصياتهم ، و من حيث ماهم عليه وكلهم على الال الواحد ، فاراد ان رسول الله صلى الله عليه وسلم ، بامرالله ان يتقدمهم امن الضلال و يرحمهم بالعلم الحقيقي بحقيقة الامر على ماهو عليه فى نفسه ، وهو اعلى مراتب الرحمة واكملها و الضلها .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «ومن الله ارجوان اكون ممن أيَّد فتأيد ، وأيد و قيد وقيد بالشرع المطهر المحمدى ، فتقيد وقيد ».

قید رجاءه ، رضی الله عنه بالله ، بعد تقدیمه ، تعالی ، علی رجائه ، ایثاراً لجنابه و تخصیصاً بالحق ان یقیده الله بالتأیید الاعتصامی ، فهو مؤید من الله و مؤید من آمن بالله و بماجاء ، فیقوی و تأید و ایدنا وتأیدنا ، فنحن المؤیدون معاشر الاولاد الالهیین و تقید بالشرع المحمدی المطهر بماقیده به الله وقیدنا بذلك كذلك آ

۱- يتعدهم ۱۰۰۰

٢- في بعض النسخ: ارجوان اكون من ايلًد فتأبد و قيد بالشرع المحمدي

٣-- قان الأمر .

و ان الامر اطلاق تقييد المحمدى ، هواكمل الامة ابداً ، قتقيد وقيدنا من حيث النفس والطبيعة بهذه الشريعة الكاملة المحمدية التى لااكمل منها ابداً ، على ماسيفضى القول فيه ، فانطلقت عقولنا واسرارنا و احوالنا وقلوبنا عن قيود التعشق بالعقائد الجزئية التقييدية ، و اسرحت في فسح فيحاء فضاء الكشف و الشهود و احدية الجمع والوجود عن علوم الرسوم التقليدية المقتضيات المدارك والافكار النظرية البشرية التحديدية .

قال ، رضى الله عنه : « و ان يحشرنا في زمرته ٢ كما جعلنا من امّته ».

يعنى ، رضى الله عنه ، الحشر فى الانبياء ، فان زمرة النبى الأنبياء والآولياء الكاملون ، كما جعلنا من امته .

قال ، رضى الله عنه : « و اول ماالقاه المالك على العبد من ذلك » .

خصص ، رضى الله عنه ، اضافة الالقاء الى المالك ، اشارة الى انه محكوم مأمور امين على مايذكره ، فقد ملكه الله المالك فى الصور المحمدية ، فهويتلقى مايلقى اليه و يلقى و يلقى منه و اليه و عليه يملى و يملى ، فاول ماتعين من النفوس الحكمية نفس الحكمة الالهية الاحدية الجمعية.

قال ، رضى الله عنه : « فص حكمة الهية في كلمة آدمية ».

قدسبق الكلام فى الفيّص و الحكمة ، واما اختصاصها بآدم ، فهو انكل واحدة من الحكمة والكلمة حقيقة ظاهر الأحدية الجمعية الكمالية الكلية ، فى مرتبتى الفاعل و القابل . فالحكمة الالهية ظاهرية احدية جمع الحكم الكمالية الاسمائية الكلية فى الحقايق العقلية المؤثرة . والكلمة الآدمية ظاهرية جمع المظهريات الجمعية الكمالية الانسانية البشرية ، فانه ابوالبشر ، والبشر منسوبون موصوفون ببنوته و هو منعوت بابوتهم ، وكلهم اولاده . وجميع هذه الأشخاص البشرية صور

١- التقييدية -خ-

٢- في بعض النسخ: وحشرنا في ٠٠٠ ٣- في بعض النسخ: فاوسَّل ماالقاه

تفصيل بشريته وآدميته ، و هو احدية جمعهم قبل التفصيل ، اذللأحدية الجمعية الكمالية مرتبتان:

احديهما ، قبل التفصيل لكون كل كثرة مسبوقة بواحد هي فيه بالقوة ، هومذكر قوله ، تعالى « و اذ اخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم و اشهدهم على انفسهم » فانه لسان من السنة شهود المفصل في المجمل مفصلا » ليس كشهود العالم من الخلق في النواة الواحدة النخيل الكامنة الكائنة فيه ، بالقوة ، فانه شهود المفصل في المجمل مفصلا » يختص المفصل في المجمل مفصلا » يختص بالحق و بمن شاء الحق ان يشهد من الكمل ، و هو خاتم الاولياء و خاتم الانبياء و ورتتهما ، فافهم . فكما ان الالهية في حقايق الاسماء عينها آخرا ، والاسماء فيها عين الالهية كذلك اولا قبل التفصيل الوجودي و بعده هو فيهم هم ، كما قال ، عين الالهية كذلك اولا قبل التفصيل الوجودي و بعده هو فيهم هم ، كما قال ، تعالى « خلقكم من نفس واحدة » و قدذكر ستر احدية الجمع في مواضع من هذا الشرح على ماسياتيك في شرح الفص الشيثي ان شاءالله ، تعالى .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « لماشاء الحق » اضاف المشيئة الى الاسم الحق لكون هذه المشيئة متعلقة بالايجاد ، حتى يتحقق الأسماء فى مظهريته موجودة فى اعيانها ، ويظهر فى مظاهرها ويظهر آثارها محقيقة مشهودة فى محال مناظرها و مجالى محالها و مظاهرها. لان الاسم الحق يعطى الحقية بالتحقيق والوجود و الاسماء الالهية، كانت فى قبضة قهر الاحدية الجمعية الالهية الذاتية ، احدية لاظهور لها لعدم مظاهرها فى اعيانها ، وهى العوالم «وكان الله ولاشئ معه غيره» وكانت كثرة الأسماء مستهلكة فى احدية عين الذات ولسان الالهية ، قابل من حيث جمع حقايق الاسماء «كنت كنزا مخفياً» اشارالى عينه من حيث تعيشنه بكناية حرف التاء وهو تعينه بذات اللاهوت كنزا جامعاً لجواهر حقايق الاسماء و المسميات،

۱- س ۷ ی ۱۷۱ ، ۲ - ۲ ی ۱۰

٣ - في اكثر النسخ: لماشاء الحق سبحانه .

اذالكنز ذهب و فضّة و جواهر مجتمعة فى الغيب ، و الكنز مخفى عنالاغيار ، و انكان ظاهر التحقق و التعين فى عينه ، فاردت ان اعرف ، اى يعرفنى كل تعين، تعين من تعيشاتى فى مظاهرى و المسرائى والمجالى التى ليست ذات الالوهية بل نسبتها، فهذه المشيئة تجل منالله من حيث حقايق التعيشات الأسمائية المستهلكة للاعيان ، فشاء الحق من حيث الاسماء ان يعطيها التحقق فى اعيانها بالوجود و الايجاد و التحقق فى حقاق حقايقها للشهود و الاشهاد على رؤس الاشهاد ، ولأن تحقق هذه المشية مسبوق بتحقق الذوات فى نفسها و تحقق المشية المطلقة مطلق للذات و عينها ، ولهذا اشار بقوله : « لماشاء . . . » فان هذه العبارة دالة على المسبوقية فى الرتبة و الحقيقة و العين ، لافى الزمان و الوجود الظاهر ، فافهم.

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « مسن حيث السمائه الحسنى [ التى لايبلغها الاحصاء ان يرى سترى اعيانها ، و ان شئت قلت : ان يرى عينه فى كون جامع يحصر الأمركله ، لكونه متصفاً بالوجود ] فصرّح ان هذه المشيئة من قبل الاسماء وحقايقها من كونها فيه هو ، و فى قوله : « لايبلغها الاحصاء » ، يشير السى ان شخصيات الاسماء لايحصى . فانها لايتناهى ، لكون الاسماء تعينات الهية فى حقايق الممكنات التى لايتناهى على مايأتيك ، انشاء الله ، و ان كانت امهات الاسماء محصاة من حيث تعيناتها الكلية ، و هى مأة الاواحد ، هو عين الكل ، او الف او واحد . فاضاف المشيئة الى الاسم – الحق من حيث اسمائه الحسنى التى لايبلغها واحد . فاضاف المشيئة الى الاسم – الحق من حيث اسمائه الحسنى التى لايبلغها الاحصاء – لأن هذه الاضافة الى الاسم الحق احق ، اذهو حق كل اسم و به حقيقة ذلك الاسم و تحققه . والاسم هو الحق المتعين فى اية مرتبة الهية كان بالوجود . ثم الاسم يستدعى تسمية و مسمى و مسميئا ، و المسمى اسم مفعول هو الحق و المسمى اسم فاعل هو القابل المعين للوجود الواحد المطلق عن قيد التعين مسن

۱ - شارح علامه درکثیری از مواردقسمتهائی از متن را نیاورده است ، ما برای آنکهمتن کامل باشد این قسمتها را از نسخ معتبر نقل می کنیم -جلال- .

حيث مافيه صلاحية قبول التعين لامن حيث اللاتعين و الاطلاق مطلقاً .

و التسمية هى التعيين لفعل القابل وتأثيره فى الوجود المطلق والفيض الخالص الحق بالتعيين و التقييد . فالاسم علامة على المسمى بخصوص حقيقته التى بهايمتاز عن غيرها من الحقايق . و لكل اسم اعتباران :

اعتبار من حيث الذات المسماة ، و اعتبار من حيث مابه يمتازكل اسم عن الآخر و هو حجابية الاسمية ، فإن اعتبرنا المسمى فهو الحق المتعين في مرتبة ما من المراتب التعينية، و اناعتبرنا الاسمية فعلامة خاصة ودلالة معينة معينة للمدلول المطلق بخصوص مرتبتها . فنفس تعين الوجود الحق بالالهية في كل قابل ، قابل هو الاسم. و لماكانت تعيُّنات الوجود الحق وتنوعات تجليه و ظهوره في قابليات الممكنات الغير المتناهية ، غير متناهية ، لذلك قال ، صلى الله عليه وسلم « لايبلغها الاحصاء » لان الذي يبلغها الاحصاء متناه ، و التعينات الوجودية بالنفس الرحمانية لاتتناهى فلا تحصى فلايبلغها الاحصاء . و اما اسماء الاحصاء ، فهى كليات حقايق الوجوب و الفعل و التأثير ، فهي مأة الاواحد . و بيان ستّر ذلك ، ان الاسماء في حقايقها ينقسم الى اسماء ذاتية ، و الى اسماء صفاتية ، و الى اسماء فعلية ، فاذا ضربنا الثلاثة الفردية في نفسها للتفصيل و البسط ، خرجت تسعة ، و هي آخب عقود الآحاد في مرتبة الاعداد و التسعة في مرتبة العشرات تسعون ، و هي مرتبة المجازات الثانية ، فإن الواحدة بعشرة امثالها، كما قال ، تعالى : « من جاء بالحسنة فله اعشر امثالها» لكون المجازات لها المرتبة الثانية من عمل الاحصاء، اذالمجازات انما يقع من الاسماء الالهية المحصاة في اعيان اعمال العباد ، و العشرة نظير الواحد في المجازات . و نسبة الواحد الى العشرة،كنسبة العشرة الى المأة و نسبة المأة الى الالف،كذلك نسبة الواحد الى العشرة . فالواحد في الحقيقة هو العشرة و المأة و الالف في مراتب العشرات و المآت والالوف ، و لهذا وقع في الواقع في

۱ – س۲ ی ۱۲۱ ۰

الاعداد الهندسية اشارة من باب الاشارات. فلماكانت اسماء الاحصاء هي المجازية للعبيد المتخلقين و المتحققين بها ، و العشرة هي الكاملة في المجازات ظهرت التسعة في مرتبة العشرة تسعين واضيفت الى الاصل و هي التسعة الحاصلة من ضرب الثلاثة المرتبية في تسعهاكمامر ، فكانت تسعة و تسعين فافهم . و لأن هذه الاسماء من وجه عين المسمى بها ، و من وجه غيرها ، كان المسمى و هو الحق الظاهر في مراتب وجوده و المتعين بالتجلي في عين القابل المتجلي له و تعديده و تعيينه و تقييده و تكييفه و تحديده ، كان المسمى بهذه الاسماء التي هو مدلولها تمام المأة من حيث كونها غيرها و غير محصى بالتعيين لكونها عينها ، فلهذا قال: «الله، تعالى ، مأة اسم الا واحداً » فـهذا الواحد هـو عين التسعة و التسعين ، و عين الالف و الواحد على ماروى في مرتبة الاحصاء انها ، الف و واحد ، ظهر في آخر كليات مراتب العددكما خفي في اولها و اوسطها ، و هو ايضاًكذلك عين الاسمــــأ التي لايبلغها الاحصاء ، فانها التعينات الوجودية النورية و تنوعات التجليات النفسية الجودية و الكمالات الالهية لاينفد ولا يبلغها الاحصاء ولا يحصرها تعديد النعماء و الآلاء فافهم .

و اعلم: ان الحق من حيث هذه التجليات و التعينات الذاتية ازلا و ابدا يريد ان يرى اعيانها في كون جامع يحصر الامر ، فانه كان ظاهرا قبل ظهورها لانفسها له، تعالى ، و رؤيتها اياها ايضا في مظاهر غير جامعة ولا حاصرة لحقايق الستر و الجهر و دقايق البطن و الظهر ، و تجليه ، تعالى ، في المظاهر النورية الجمالية يخالف تجليه في المجالي الظلالية الجلالية و ظهوره في القوالب السفلية ، و جميع هذه المظاهر غير جامع لرؤيته نفسه ولا حاصر للأمر . و لهذا قال ، رضي الله عنه : « لما شاءالحق » على صيغة يقتضى المسبوقية بعدم هذه المشية المقتضية لظهوره له في الكون الجامع بعد ظهوره في الاكوان الغير الجامعة ، وانكان مشيته في رؤيته، و رؤيته لاسمائه و صفاته و نسب ذاته سابقة التعلق على الظهور الاسمائي في العالم

قبل الكون الجامع ، ولكن من حيث ظهور الانسان من حيث الصــورة العنصرية لمظهريتها، فإن تعلق المشية آخر بموجب الترتيب الحكمي الوجودي، فإن الإنسان اول بالحقيقة و الآية في البداية ، آخر في الغاية و النهاية ، ظاهر بالصورة ، باطن بالسر و السورة ، جامع بين الأولية و الآخرية، و الباطنية و الظاهرية. و جمعيتنه، لكونه برزخاً جامعاً بين بحرى الوجوب و الامكان و الحقية و الخلقية ، و امــا حصره الامر، فلكونه موجوداً بالرتبة الكلية الجامعة بين المراتب، ولكن الامر محصوراً في نفسه بين الوجود و المرتبة . فلماكانت مرتبته كلية جامعة بين مرتبتي الحقية و الخلقية و الربانية و العبدانية ، ثمّ بعين الوجود الحق في مظهريته بحسبهاكلياً جمعياً احدياً ، و المرتبة منحصرة بين الحق الواجب و الخلق الممكن معمورة بهما. فالحق الدَّاحق، و الخلق آبدأخلق، والوجود في مرتبة الحقية حق، وفي مرتبة الخلقية خلق ، و في النشأة الجامعة حق خلق جامع بينهما مطلقاً عن الجمع بينهما ايضاً . فالدائرة الوجوديةكما سبق محيطة بقوسين ، و منقسمة بقسمين و منصَّفة بشطرين على قطرين: فالشطر الأعلى للحقية و الوجوب ، فإن الفوقية و العلو حق الحق ، و الشطر الأوفى للكون و الخلق ، و البرزخ يظهر لـ لمنعتين و يصدق عليه اطلاق الحكمين و له الجمع بين البحرين ، و ليس له نعت ذاتي سوى الجمعية و الاطلاق ، فله أن يظهر يظهرية الاسماء و المسميات و الذات على الوجه الأوفى. و في حقة يصح ان يقال : « يرى اعيانها او يرى الحق نفسه في كـون جامع ، فان رؤية الحق نفسه فيكون غير جامع لما هو عليه ، ليسكرؤيته نفسه في مرآةكاملة جامعة لظهور آثاره واحكاماً تماماً »كما قال : ان يرى عينه في كون جامع بحصرالأمر . لكونه متصفاً بالوجود ، فانهكان يرى عينه في عينه رؤية ذاتية عينية غيبية و يرى حقايق اسمائه و صفاته مستهلكة في ذاته رؤية احدية و شهوده عينه و اعيان اسمائه في الكون الجامع شهود جمعي بين الجمع و التفصيل. و یجوز آن یقول : آن بری اعیانها ، او بری عینه فرادی و جمعاً. و یجوز آن یقول:

الكلمة مبنية للمفعول في الوجهين ، فانظر ماذاتري .

قال ، رضى الله عنه : « و يظهر به سره اليه » و فى يظهر ايضاً يصدق جميع انوجوه المذكورة من الاعراب لكونه عطفاً على يرى ، ثم الضمير فى اليه و به سايغ العود الى الحق و الى المظهر الجامع ، فان ظهور السر الكامل الكامن انما يكون بالحق المتجلى بالتجلى التعريفي فى قوله: احببت ان اعرف فخلقت الخلق و تعرفت اليهم فعرفونى . ولكن فى الكون الجامع و بالكون الجامع ، فان الحق ، تعالى اليهم من حيث كونه احب اظهار سره الكامن و جلاحسنه الباطن ابداء كماله المستحسن بجميع المحامد و المحاسن ، ظهر بالكون الجامع الانسانى و الكتاب الاكمل القرآنى الى الحق او الى المظهر كذلك يجوز على الوجهين ، فافهم .

قال ، رضى الله عنه : « فان رؤية الشئ نفسه فى نفسه اليس مثل رؤيته النفت نفسه الله يعنى فى المرآة الفنت فى المرآة المنفورة بعليها المحل المنظور فيه ، ممالم يكن يظهر له من غير وجود هذا المحل ولا تجليه له » .

قال العبد، ايده الله: اعلم، شرح الله صدرك بنوره و اسر الى سرّك بسروره: ان الحق الواجب الوجود في كماله الذاتي و غناه الأحدى يرى ذاته في ذاته بذاته رؤية ذاتية غيرزائدة على ذاته ولا متميزة عنها ، لافي الفعل ولا في الواقع و يسرى اسمائه و صفاته و نعوته و تجلياته ، ايضاً كذلك ، نسبا ذاتية لها و شئونا عينية غيبية مستهلكة الأحكام تحت قهر الأحدية غير ظاهرة الآثار ولامتميزة الاعيان بعضها عن البعض في حيطة جمال الصمدية وكينوته فيها انما هي ككينونة النصفية و الثلثية و الربعية و الخمسية و غيرها من النسب في الواحد ، فان الواحد هو النصف و الثلث و الربع و الخمسية و غيرها من النسب في الواحد ، فان الواحد هو النصف في حيث صلاحيته لاتصاف هده

١ - فى النسخ المعتبرة: نفسه بنفسهماهى مثل رؤيته .

٢ – في بعض النسخ: مثل رؤية نفسه ٣ –: تظهر .

النسب اليه يصح اطلاق اسمائها عليه ككون المسمى بالأسماء المحصاة تمام المأة و الواحد في ذاته ، و من حيث ان واحديثًه غير زائدة عليه مع قطع النظر من الإثنين و الثلاثة و الأربعة و الخمسة لانصف ولاثلث ولاربع ولا خمس . فكذلك الحق من حيث ذاته الاحدية لاظهور فيه لنسبة من هذه النسب ، لكنه انشاء ان نظهرها من حث كماله الاسمائي ، اظهرها في مظاهرها و مجاليها و نظر اليها في منصاتها و مرائيها . فان ثبوت الكمال الذاتي للحق من وجهين ، احدهما : كماله من حيث الذاتكمامر ، و هو عبارة عن ثبوت وجودها منها لامن غيرها ، فهي عينه في وجودها و بقائها و دوامها عن سواها ، فمهما تعلُّقت هـذه النسب او اضفت ا او شوهدت في الذات من حيث الكمال الذاتي ، فانها تشهد و تعلم احدية ، لكون الحقايق المعقولة في كل مرتبة بحسبها . و الكمال الثاني هوكمال نفسي للحق ، تفصيلي من حيث الأسماء الحسني و صورها ، فهو كمال صورة الحق ، وذلك بكون بظهور آثارالنسب المرتبية و الحقايق الأسمائية و تعود احكامها في عوالمها و مظاهرها و هذا الكمال الثاني ثابتة للحق من حيث مرتبته الذاتية التي يقتضيها لذات الالوهية ، و هي نسبة كلية جامعة لجميع النسب الاسمائية ، فشاء الحق من حيث اسمائه الحسني و تجلياته العليا تعيُّناته القصوى ، فتجلت تــجليا جمعياً ، و انبعثت انبعاثا حسبيا الى المظهر الكلى و الكون الجامع الاصلى الحاصر للامر الالهي ، فامتدت رقايق النسب الى متعلقاتها و استرايت حقايق الوجوب السي متعلقاتها ، فطلبت الربوبية المربوب ، و الالهية المالوه ، المحبوب ، فقامت بظاهرياتها مظاهر لباطنها و بشهادتهامجالي لغيبها، فهي الظاهرة بمظاهر هي عينها، و الناظرة من مناظر هي عينها و فيها اينها ، فظهرت الحقايق الوجوبية و النسب التي اقتضتها الربوبية في متعلقاتها ومظاهرها و مجاليها، و زهرت انوار التجليات في مراتبها و مرائيها ، فرأت انفسها متمايزة الأعيان و الآثار ، متغايرة الظلم و

١- اواضيفت .

الأنوار ، و تعينت احكامها و لوازمها ممتازة ، و تبينت عوارضها ولواحقها الى احيازها منحازة ، فاعيان الموجودات العلوية و اشخاص المخلوقات السفلية ، مظاهر النسب الوجوبية و مجالى تعينات اسماء الربوبية ، فيرى الحق فيها حقايق الأسماء و اعيان الاعتلاء مستوية على عروشها و محتوية على جنودها وجيوشها ، فما منا الاله من الحق مقام معلوم ، و من الوجود رزق مقسوم ، فانظر الفرق بين الرؤيتين و الشهودين ، و التفاصيل بين الكمالين و الوجودين .

ثم اعلم ، ان المناظر والمجالي والمظاهر والمرائي التي يرى الحق فيها نفسه ان لم يكن لها حيثيَّة خصيصة و استعداد معين يمتاز بها عن المظاهر فيها ، كان الظاهر الحق فيها غير متغير عن عينه ، و انالم يكن كذلك ، ظهرت الصورة بحسب المحل كظهور الحق في مرتبة من المراتب جزئية كانت اوكلية ، انما يكون بحسب المحل، ولا يكون ذلك المظهر بحسب الحق، فإن ظهور الحق مثلاً في العالم الروحاني ، ليسكظهوره في العالم الطبيعي ، فانه في الاول بسيط نوري فعلى ، بزيِّه شريف وحداني ، و في الثاني ظهوره على خلاف ذلك من التركيب والظلمة و الانفعال و الخسة و الكثرة و الكدر . و من المظاهر ماليس له حسب معيّن و حسبة يوجب انصباغ الظاهر فيه بصبغة ، ولايكسب الحق المتجلى فيه اثراً من خصوص وصفه وصفة عينه بحيث يخرجه عن طهارته الأصلية ، و مقتضى حقيقتـــه الكلية، كالمظاهر الانسانية الكمالية الكلية البرزخية ، ليست لها حسبية يخرج الحق عن مقتضى حقيقته ، لما بيَّنا ، ان البرازخ مالها حقيقة يمتاز بها عن الطرفين ، و هذا هو سرالامامة ولايصل كل واحد من الطرفين الا مايقتضيه حقيقته ، بخلاف المظاهر البرزخية ، فانها تقبل مايصلح للجمعية ، وكل موجود من العوالم الامرية الروحانية و الاعيان الجسمانية الملكية ، مظهر و مرآة لاسم مخصوص وصفة جزئية اوكلية من الاسماء و الصفات الالهية و الحقايق الذاتية الكلية ، و انكان لسائر الاسماء في ذلك مدخل بحكم التتبع كالطالع من الفلك يقتضي لصاحبه خصوص

حكم مع شركة سائر البروج ، وليس شئ منها علو "اوسفلا" مظهراً تاماكاملا للذات المطلقة الكاملة الجزء لجزئيته في حقيقته، والاهلانقلبت الحقايق و خرجت عن ذاتياتها ، فصار المطلق مقيداً و بالعكس ، فطهور الحق بالوجود فيها لايكون الا بقدر قابليته و استعداده ، و هو سبحانه ، و تعالى ، يقتضى لذاته ان يظهر بالكل و يظهر به الكل ظهوراً احدياً جمعياً ، و ظهوره في الكل بحسب الكل ، فلايظهر الحق لنفسه بدون مظهر منها بما يقتضيه المظهر ، بل بالمظهر ، فهذا معنى قوله : فانه يظهر لنفسه في صورة يعطيها المحل ممالم يكن يظهر له من غير و جود هذا المحل. كما ان الناظر في المرآة المتشكلة بشكل خاص من الطول و التدوير و غيرهما لايظهر صورته بذلك الا بحسب المحل لابحسب الذات خارج المرآة ، فافهم من هذا المثال ظهور الحق في كل شئ بحسبه « ولله المثل الاعلى » وهيهنا اسرار « و الله يهدى من يشاء الى صراط مستقيم » ٢.

قال ، رضى الله عنه : « و قدكان الحـق اوجد العالم وجـود شبح مسوى الاروح فيه ، فكانكمر آة غير مـُجلوة ».

يعنى ، رضى الله عنه ، ان المراد المطلوب في هو العلة الغائية المقصودة من ايجاد العالم ، ظهور الحق و اظهاره نفسه لنفسه ظهوراً و اظهاراً فعلياً تفصيلياً كما اقتضت ذاته المطلقة تكميلاً لمرتبتى الجمع و الفرقان و الغيب و الشهادة و الاخفاء و الاعلان ، فكمال الجلاء و الاستجلاء و احاطة الشهود بالغيب و الشهادة ، و هو السر المطلوب و العلة الغائية من العالم ، فاذا لم يحصل كمال الظهور و الاظهار على النحو المطلوب ، لم يكن له سر و روح ، و العالم كله اعلاه و اسفله امره و خلقه ظلمانيته و نورانيته، كما قلنا مظاهر الاسماء الالهية ، فما من موجود منها إلا والغالب على وجوده حكم بعض الاسماء على سايرها ، فذلك البعض سنده و اليه

۲- س۲ ی۲۰۹ ۰

۱٦ س١٦ ع٢٠٠
 ١٦ - في النسخ المعتبرة: اوجد العالم كلّه.

٤-انالمرادالمطلوبوالعلة-خ...

مستنده ، و الحق من حيث ذلك الاسم ربَّه و معبوده ، و من حضرته فاض عليه وجوده و هو عند التجلي مشهوده ، فظهور الحق و ان وجد قبل الكون الجامع و المظهر الكامل و المجلى الشامل نحواً من الظهور تفصيلياً فرقانياً، ولكن المطلوب بالقصد الاول هوكمال الجلاء و الاستجلاء ، فحيث لم يوجدكمال الظهور فسي المظهر الاكمل لم يحصل المراد المطلوب من ايجاد العالم ، لعدم قابلية العالم بدون الانسان لذلك و قصوره عنكمال مظهريته ، تعالى ، ذاتاً و صورة جمعاً و تفصيلاً ، ظاهراً وباطناً ، فكانكمراة غيرمجلوة ، اىغير قابلة لروح التجلى المطلوب و المراد المقصود المرغوب، فكان العالم بمنزلة شبح مسوى. الاروحفيه ، الأنالروح انما يتعين في المحل بعد التسوية ، كماقال ، تعالى ، مقدماً للتسوية على النفخ في قوله: « فاذا سويته و نفخت فيه من روحي » فالتسويـة عبارة عن حـصول القابلية في المحل للنفخ الالهي ، و هو عبارة عن التوجه النفسي الرحماني بالفيض الوجودي و النور الجودي ،كماقال الشيخرضي الله عنه : « و من شأن الحكم الالهمِّيانهماسوي محلاً الاولابد ان يقبل روحاً الهيا عبر عنه بالنفخ [فيه] وما هو الا حصول الاستعداد من تلك الصورة المسواة لقبول الفيض التجلى الدائم الذي لم يزل و لا يزال . و ما بقي الا قابل ، و القابــل لايكون الا مــن فيضه الأقدس ».

يعنى، رضى الله عنه، ليس تسوية الحق للمحل لقبول الروح الاحصول الاستعداد، فهو فى قوله: عبر عنه، يعود الضمير الى الروح، لا بمعنى ان الله ذكر تعين الروح الى الروح، لا بمعنى ان الله ذكر تعين الروح فى المحل بعد التسوية بهذه العبارة، فقال: و نفخت فيه من روحى ٢.

ثم اعلم : ان تسوية الحق للمحل ان يعطيه الاستعداد و القابلية ، اى يظهر

۲ - س۱ ی۲۹۰

استعداده الذاتي الغير المجعول ، فانه ان لم يكن له استعداد ذاتي لقبول هذا الاستعداد المجعول الموجود الوجودى ، لم يستعد استعداداً وجـودياً لقبـول الفيض و التسوية الكاملة الذاتية بمنزلةكمال الصقالة في سطح المرآة لقبول صورة الناظر، فكذلك الاستعداد حصول التهيئي و الصلاحية و القابلية ، فهو مستلزم ظهور صورة الناظر في المنظور فيه ، و هي لا يحصل للمظهر الا بالفيض الذاتبي الذي قبله قبل التسوية القابلة لظهور صورة الحق فيه ، فهي مسبوقة بتسوية قبل بها الوجود قبل هذا التسوية ، و ذلك لان وجود المحل الذي هو العالم ، سابق بالحقيقة على كونه مستعداً لظهور صورة الحق فيه ، اذلايصح ان يكون مظهرا للحق و قابلاً له الا الحق ، و هو الوجود الحق الذي وجد به المظهر . فالقابل للحق على الحقيقة هو الوجود المتعين في ماهية القابل اول مرة باستعداده الذاتي الغير المجعول ، والا لأفتقر في حصول الاستعداد و التسوية الى استعدادوتسوية اخرى ، و تسلسل اودار ، ولكن المعلوم القابل له استعداد ذاتى غير مجعول معنوى حقيقي هو من فيضه الاقدس الذاتي ، به يقبل الوجود في عينه و حقيقته ، و بعد تعيثن الوجود الحق فيه ، يستعد لقبول تجل اكمل ، فافهم . و مثال تقدم التسوية على التسوية ، هو ان الهيولي مثلاً سواها الفاعل الحق لقبول صورة معيَّنة طبيعية كلية عرشية محيطة او محاطة ، محيط بالنسبة و الاضافة طبيعية كذلك او عنصرية كلية اسطقسية . ثم بعد قبول صورة العناص مستعد لقبول صورة المعادن ، و بعده لصورة النبات ، ثم الحيوان ، و هكذا يقبل في الحيوانية صورة بعد صورة وتسوية بعد تسوية، لاان هيولي صورة من هذه الصور الجنسية او النوعية ينتقل من صورة الى اخرى ، ولكن انه صورة شخصية فرضت من اى نوعكان، فانه له مراتب في وجوده الى ان يبلغ الغاية ، فانه متحول من صورة الى صورة،كما قال ، تعالى : « ولقد خلقنا الانسان من سلالة من طين » و هو اول انسان وجد « ثم جعلناه » ، اى الانسان « نطفة في قرار مكين ، ثم خلقنا النطفة علقة فخلقنا العلقة مضغة فخلقن المضغة عظاماً فكسونا العظام لحماً ، ثم انشأناه خلقا آخر فتبارك الله احسن الخالقين » أ. فكل صورة من هذه الصور المذكورة هيولى مستعدة لقبول صورة بعدها الى ان ينتهى فى الصورة الانسانية الكمالية « ثم الله ينشئ النشأة الآخرة » وكل هذه الصور ، صور مراتب التسوية و الاعداد لقبول تجلى بعدها وكذلك صورة الحنطة هيولى مستواة لقبول صورة الدقيق ، وهى هيولى لصورة العجين ، وهى ايضاً هيولى مستواة لصورة الخبز ، وهى هيولى لصورة الكيلوس او الكيموس » وكذلك الى الصورة الدموية ، ثم اللحمية و العظمية و غيرها ممايطول ذكرها، كذلك العالم صورة مسواة لقبول تجلى كلى فرقانى وغيرها ممايطول ذكرها، كذلك العالم صورة مسواة لقبول تجلى كلى فرقانى و نقصيلى اسمائى ، و بعده يستعد لقبول تجلى كلى انسانى قرآنى الهى ذاتى و السمائى جمعى بين الجمع و التفصيل احدى ، و هذا السر سار فى جميع الصور ، فتدبرها تدقيقاً و تحقيقاً ، ان شاءالله .

ثم اعلىم: ان التسوية و التعديل لايكونان الابأحدية فيما به الاشتراك بسين الاجزاء الكلية المتميزة بعضها عن البعض بالذات و الخصوصيات ونوجد الجميع لسراية الوجود بالوحدة في حقايق المراتب و توحيد تعديداتها و تمييزاتها بالوجود الواحد الظاهر بها و الظاهرة هي به و فيه ، فاذا توحدت الآحاد والأفراد بالوجود الواحد الموجد بسرِّ احدية الجمع السارية في حقايق القابل و المقبول و الحامل و المحمول و الظاهر و المظهر و المنجلي و المجلى ، و اضمحات احكام مابه المباينة و الاثنينية و تلاشت آثار النسب التعديدية حين استعداد القابل لقبول نفخ الروح الالهي بالتوجه النفسي الرحماني ، فلما ظهر الحق باسمائه في العالم بصورة الكثرة الفرقانية التفصيلية ، استعد لنفخ روح الاحدية الجمعية الانسانية ، فما بعد التفصيل الا الجمع ، فافهم .

و قول الشيخ ، رضى الله عنه : لقبول الفيض التجلى الدائم ، انكان الدائم

۱ – س۲۳ ی۱ ۰

مجروراً ، فالتجلى بدل عن الفيض ؛ بمعنى ان التجلى الدائم هو الفيض ، اوعطف بيان و يسوغ اسقاط لام التعريف من الفيض و اضافته الى التجلى ، فيقال لقبول فيض التجلى ، و يجوز ايضاً ابقاء اللام في الفيض بحالها و نصب الياء من التجلي و رفع محل الفيض المجرور باضافة القبول اليه ، يعنى ان الفيض الأول المعــد لقبول التجلى ، يكون هو القابل للتجلى ثانياً ، و الفيض بعد تعيُّنه ﴿ فَي القابلية الماهية القابلة له ، بحسبها يستعد استعداداً ثانياً وجودياً قابلاً للتجلى ، فيكون حينئذ قابل الحق انما هو الحق و الفيض الاول الذي وجدبه القابل اول مرة يقبل التجلى الدائم الذي لم يزل و لا يزال ، لكون الحق المتجلى دائم التجلى بالاقتضاء الذاتي، فانه فياض النور ابدالآبدين . و قوله ؛ رضي الله عنه ، و ما بقى الا قابل و القابل من فيضه الاقدس بعد ذكرما ذكر و ان اوهم اهل الوهم انه كالتكرار ، و لكن ليس كذلك ، و لكن ماذكر انما ذكر بالضمن ، و هذا عطف على قوله : وكان الحق اوجد العالم ، و ما بقى الاقابل وماذكر في البين هو حشو اللوزينج ٢ لزيادة البيان. و لماكان الفيض دائماً و القبول كذلك ايضاً ، وجب لقابل الفيض ان يقبل بعد التلبس باحكام ماهية العالم و حقيقته ، والانصباع باحكام حقايقه لتجليات آخر لايتناهي دائماً ابدالآبدين ، فان مادخل في الوجود و صار واجب الوجود بالوجود الحق الدائم ، فانه لاينقلب عدمًا، ولكن التعينات والظ هورات والنشآت ينقل عليه.

فان قيل: قوله ، تعالى: «كل من عليهان فان» مهو انقراض المشهود من الدئيا دليل صريح على انعدام الموجودات.

قلنا: متعلق الانعدام و الفنا انما هو التعين الشخصى لاالوجود المتعين فى الحقيقة المعينة ، فيفنى تعين الوجود فى مادة تعيثن ، و يظهر فى اخرى برزخى وحشرى و جنانى ، او جهنمى اوكينى ، هكذا الى الابد ، فالقابل و المقبول باقيان

٧ ـ نوع من الحلوبات .

١ ـ في قابلية المهية .

٣ - س ٥٥ ، ي ٢٦ .

دائمان بالحق الدائم الباقى ، فافهم، انشاءالله ، تعالى ، فهيهنا مزلة اقدام الكثيرين من الاولين و الآخرين ، والله يثبتنا و اياك بالقول الثابت الحق ، انه عصمة المعتصم به و هو حسبنا وكفى ، و الحمدالله .

واماكون القابل من فيضه الأقدس فهو ، يعنى : ان الحقايق و الاعيان الثابتة فى العلم الالهى الازلى قوابل الفيض الوجودى العينى ، و همى شئون ذاتية و تجليات ذاتيات اختصاصيات ، و تعيشنات علميات ، فان مبدأ تعيشنات التجليات الذاتيات ، هذه التعيننات العلمية باعيان العالم و حقايقها ومعنوياتها معانى مجردة و نسباً علمية متمايزة بالخصوصيات، كتمايز النصفية و الثلثية و الربعية و الخمسية في علم العالم بالواحد في مراتب العدد ، فتعين بهذا التجلى العلمي تميزكل عين عن من الاعيان عن غيرها بموجب الخصوصيات الذاتية ، فتعيش المعلومات في العلم الازلى ازلا انما هو بالفيض الذاتي الاول الاقدس اولا ، فحصلت بهذا الفيض الاول على وجود علمي و ثبوت ازلى ، اعنى تحقق العلم بالمعلومات المعينة ، فتعينت الاعيان الثابتة من عين الاعيان بهذا الفيض الاول الاقدس، كما اشرنا الى ذلك في الغراء التائية بقولنا :

شعر

و اذ عين الأعيان في علم ذاته على صور علمية ازلية تعين بي معنى المعانى بعينه و عيني حرف الاحرف المعنوية

ثم تعلقت النسبة المخصّصة للايجاد، هي المشية و الارادة الكلية الذاتية، و هي التعرف و الظهور التام ، ثم تعلقت النسبة الاقتدارية ، ايضاً بمتعلقها ، و هو المقدور بالتدبير والاعداد ، للتمكنن عن قبول مايفيض عليه النسبة الجودية الوهبيّة الذاتية للايجاد ، ثم تداخلت كليات النسب في امتهاتها، واشتكت واتسبت الصورة الالهية باسمائها ، و تمثّلت الصورة المثلية المثالية فرقانية تفصيلية في مثال العالم و قرآنية جمعية كمالية في الصورة التي حذى عليها آدم ، فوجدت

العوالم في اعيانها ، و شهدت الحقايق و زهرت الأنوار و الأزهار و الشقايق في الدرج و الدقايق ، و ثبتت الحروف في الواح الوجود ، و ارتسمت بحسب ما تعيَّنت في صفحة ام الكتاب العلمي الانفس بالفيض النفسي القدسي ، و ارتقمت فَكتبِت الآيات البينات و سطرت الكلمات التامات و السور الكاملات ، و مــلئت الصحف الزاهرات الطاهرات بالألسنة الالهية الوجودية الظاهرات ، فالفيض الاولى في اول الانبعاث النفسي الرحماني ، تجلي ذات نفسي في حضرتي العلم و الشهود الذاتيين للحق، وكما تعلقت النسبة العلمية و النسبة الشهودية بالمعلومات و المشهودات ، علم الحق بعضها قابلاً للوجود ، و شهده حرياً بَالفيض و الاحسان و الجود ، فاعطاه التمكن من القبول و التهيئؤ و الاستعداد لقبول الوجود العيني الكمالي ، حتى قبل الوجود في عينه لنفسه ، و فسى التجلي العلمي الأولكان وجوده و تحققه للحق في الحق لافي عينه ولا لعينه ، فالفيض الوجـودي الأول العيني المقبول هو القابل ثانياً للتجلى الوجودي العيني الوارد عليه ، فافهــم . فهذا معنى قوله: و القابل من فيضه الاقدس. فان الاقدسية مبالغة في القدس، و هو النزاهة و الطهارة و التجليات الاسمائية الموجبة لوجود العالم كلها قدسيّة، و لكن التجلى الذاتي و الفير ضالغيبي من غيوب الشئون الذاتية ، و هو الفيض الاقدس ، فافهم .

قال ، رضى الله عنه : « فالأمركله منه ، ابتداؤه و انتهاؤه « و اليه يرجع الامركله » ، كما انتدء منه ».

يعنى ، رضى الله عنه ، مبدء امر الوجود و منتهاه من الحق ، و هذا غير مناف لكون المنتهى اليه ، فانه منه بدأ و اليه يعود ، و ماثم الا هو ، فهو القابل مسن حيث ظاهريته و مظهريته ، و هو المقبول من حيث باطنه و عينه ، فالـوجود

المقبول المتعين و المرتبة القابلة المتعينة له للمتبين و الامر محصور بين الوجود و المرتبة ، و المرتبة المظهر ، و المتعين بها الظاهر الوجود الحق الباطن ، و الظاهر مجلى للباطن ، و الباطن عين الظاهر بالمظاهر و فيها والكل من العين الغيبية ، ثم دائماً من الغيب الى الشهادة ، و من الشهادة الى الغيب و من العلم الى العين و من العين ، وما ثم الاهوهو العين اليه المصير .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « فاقتضى الأمر جلاء مرآة العالم ، فكان آدم عين جلاء تلك المرآة و روح تلك الصورة ».

قال العبد، و لماكان المراد بالايجاد، هوكمال الجلاء و الاستجلاء، ولم يحصل الا بالانسان و في الصورة الانسانية المثلية الكمالية الالهية التي حذاهاالله حذو صورته المقدسة، كما قال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم : « خلق الله آدم على صورته » و في رواية «على صورة الرحمان » و جاء في اول التوراة كما ذكرنا اولاً نريدان نحلق انساناً على مثالنا و شكلنا و صورتنا،كماقال الله تبارك و تعالى ، وكما ان صورة الرحمان مستوية على عرش الوجود،كذلك صـورة الله مستوية على عرش قلب العبد المؤمن كشفأ و شهوداً و ايماناً و صدقاً و حقاً موجوداً . قال رسول الله ، صلى الله عليه و سلم ، حكاية عن الله، تعالى: «ماوسعنى ارضى ولاسمائي و وسعني قلب عبدى المؤمن » فالعبد المؤمن هو القابل للكل و الكون الجامع الآلي الذي يظهر به الاسماء و الصفات و الذات على ماهي عليها من الكمال ، يؤمن بقابليّته الكلية المحيطة ، و يعطى الامانصور الذات والاسماء و الصفات الظاهرة في مظهريته عن التغير و التحريف ، فيظهر صورها في مرآته الكاملة كاملة ، و مؤمن ايضا ، اي معطى الامان صور النسب و حقايقها ايضاً من عدم ظهور آثارها من خفاء حكم الغيب و العدم ، باظهارها في محال احكامها واسرارها

١- للمتعين .

في حقايق مظهرياته المعنوية و الروحانية و الطبيعية و العنصرية و الـمثالية ، فالانسان هو المظهر الكلي و المقصد الغائبي الاصلي ، حامل الامانة الالهبة ، و صاحب الصورة المثلية المنزهة عن المثلية . فقبوله للتجلى الالهي اكمل القبول ، الأنه مامن قابل من القوابل يقبل الفيض على نحو من القبول و تعيش الصورة الالهية بمظهريته الا و في الانسان الكامل ، مثال ذلك على الوجــه الاكمل و الاتــم ، فروحانيته اتتُمالروحانيات و اكملها ، و طبيعة العنصرية اجمع الأمزجة و اعدلها، و نشأته اوسع النشآت و افضلها و اشملها ، و استعداده لظهور الحق و تجليه اعم المظهريات و الاستعدادات و اقبلها ، و تعيشن صورة الحق و الخلق في مظهريته اكمل التعينات واجلها، وبه حصل كمال الجلاء والاستجلاء، وبه اتصل كمال الذات بكمال الاسماء وكان آدم ، عليه السلام ، اول الصورة الانسانية العنصرية ، فهو عين جلاء تلك المرآة المسَّواة شبحاً لاروح فيه قبل وجود هذه النشأة الانسانية الكمالية، وجلى الحق هذا المجلى الاتم و المظهر الاعم ، وجلابه الصداء الذي كان في شخص العالم ، و تجلى له فيه تجلياكاملاً، فرآى نفسه فيهكما يقتضيه ذاتهالكمالية، و ظهر لنفسه فيه ظهوراً جامعاً بين الكمال الأسمائي و الكمال الذاتي ، وكمل به العالم ايضًا ، فظهر الحق به على اكمل صورة ، لانه على صورة آدم الذي هو على صورة الحق ، فكان آدم عين قابلية العالم و انسان عينه و عين جلاء قلبه القابل للتجلى الكمالي الجمعي الالهي ، فالصورة الالهية الظاهرة في مرآتيته هي روح العالم ، و المظهرية الانسانية هو القلب القابل المؤمن لصورة الحق الظاهر فيه و به عن التغير و التحريف عما هي عليه في نفسها ، فافهم.

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « وكانت الملائكة من بعض قوى تلك الصورة التي هي صورة العالم المعتبر عنه في اصطلاح القوم بالانسان الكبير ».

قال العبد ، ايده الله به : اعلم ، ان الملائكة هي ارواح القوي القائمة

بالصورة الحسّية الجسمية ، و الأرواح النفسية و العقلية القدسية ، و تسميتها ملائكة لكونها روابط و موصلات للاحكام الربانية و الآثار الالهيّة الى العوالم الجسمانية ، فان الملك في اللغة هوالقوة و الشدة ، فلما قويت هذه الأرواح بالأنوار الربانية و تأيَّدت و اشتَّدت بها و قويت النسب الربانية و الأسماء ايضا بها و على ايقاع احكامها و آثارها و ايصال انوارها و اظهارها ، سميتت ملائكة ؛ وهم ینقسمون الی علوی روحانی ، و سفلی طبیعی ، و عنصری و مثالی نورانی، فمنهم المهيِّمون و منهم المسخِّرون و منهم المولدة من الاعمال و الاقــوال و الانفاس و الصافون والحافون و العالون ، ثم العلوى الروحاني ، اما مجرد عن المادة و الطبيعة ، و هم عالم العقول والمهيِّمة . و اما متعلقة بالمادة ، و المتعلق بالمادةاما متعلق بمادة معينة، اوبمادة غير معينة وللمحقق المكاشف هيهنا بحث مع غير المكاشف منهم؛ وذلك انمشرب التحقيق الاتم يقضى انلايخلو الارواح عن مادةما، فان الصور لاتستغنى في الوجود عن المادة ، فكذلك الصور الروحية و الصور العقلية المتمايزة بعضها عن بعض و المتغايرة بعضها بعضاً لابتدلها من مادة صالحة لتصور تلك الصورة ، ولكن لايلزم ان يكون مادتها طبيعية او عنصرية ، بل يكون مادتها من نور النفس الرحماني ، اويكون مادتها من نور التجلي الوجودي ، او نَهُسَ النفس، ، او من العماء الآتي حديثه فيما بعد و غيره ا والمقدم ايضاً ذكره فيما سلف في اسرار حروف الاسم الله فتذكر .

فالعقول و الارواح العالية المجردة عند الحكيم المكاشف انما هي وجودات متعينة في الماهيات و الحقايق البسيطة ، صورها الله من العماء ، و هو النفس المتضاعف المتكاثف بتوالى الفيض النفسي الرحماني المنفس عن القابل ، و القابل من تأثير القابل المتعين و الانفعال و الانعقاد صوراً نورية ، فمادة هذه الصور العقلية و الأرواح العلية الآلية هي العماء ، حقيقة الحقايق و جوهر

١ ـ و تقدم ذكره ٠٠٠

الجواهر و هوية الكل واصلها و هيولاها الحاملة لصور وجويها و امكانها ، و هي الهيولي الشابقة . ولقد استقصينا القول فيه في هذا الكتاب و سنعيد الكلامعليه فلا تظُّنها تكراراً ، لعل الله يجو د بلائحة من علمها لاهل الاستعداد ، والله الموفق للرشاد ، فإن العلم بها لايحصل الا بتعليم الحق و تجليه و تعريفه بما يخص به بعض عبيده الصالحين ، والايعرفه العقلاء بالفكر النظرى و القانون الفكرى من تركيب المقدمات و ترتيب المفردات ، بل بالتخلى عن الشواغل و العلايق ، و التوجه التام باحدية العزيمة ، و ضمود القلب الى الموجد المتجلى بالعلم الحقيقي و البرهان الكشفي و الاطلاع الشهودي و التعريف الالهي الوجودي بعد المناسبة الذاتية و المرتبية ، ثم الملائكة العالية الموجودة من المادة العمائيَّة هم الأرواح العالية المهيِّمة ، و منهم العقل الاول ابوالعقول و هو القلم الاعلى ، و في مرتبته النفس الكليَّة من وجه ، و هي اللوح المحفوظ في العرف الشرعي و المادة العمائية التي قبلت هذه الصور النورية الروحية هي النون اعنى ـ الدواة ـ التي اقسم الله به في القرآن العزيز بقوله: « ن والقلم و ما يسطرون» ا و دون هذه المرتبة الارواح التي مادتها مثاليَّة نورانية مطلقة وطبيعية نورانية وعنصرية غير نورانية و مثالية مقيدة خيالية يوجدها الله من الاعمال و الانفاس و الاخلاق و هي الملائكة المولدة . فعلى هذا لايخلو روح عن مادة يفعل فيها مايشاء من الصور ، فأما انفسيّة حقيقية ، واما ربانية الهية حقانية ، و ذلك في عماء الرب ، واما عمايته كيانية ، اما نفسية رحمانية او مثالية نورانية ، او طبيعيةكلية عرشية محيطة وفلكية كذلك، اوعنصر بةسماوية اوكوكيّية اسطقسّية مائية وهوائية وناربة وارضية، والمواد من الارضية ما يغلب على نشأته الأرضية وكذلك غيرها.

ثم اعلم: ان الملائكة لاتنحصر عدداً الا بسدنة الأسماء الالهيّة التي لاتنحصروالكلمات و الآيات التي لاتنفد ولا يتناهى، و هي ارواح القوى المبنيّة

۱ – س ۱۸ ی۱ ۰

فى العوالم العلوية و السفلية و الخواص المنتشرة اللازمة للأعيان الوجودية المتصورة المتعينة بحسب الخصوصيات ، و بمقتضى القواب ل الغير المجعولة الاستعداد لكل قوة من هذه القوى روح من الارواح له صورة نورية طبيعية و عنصرية على اختلافها وكثرتها و قد يتوسع فى اطلاق بعض صورها روحاً للبعض الآخر بالاشرفية و الافضلية المرتبية ، كما ان الروح الملكى الذى هو روح درجة الطالع افضل و اشرف و اصفى و أنور واقرب الى الوحدة و البساطة من الروح المدبر لهذا الهيكل العنصرى من وجه ، لأن علته و سببه افضل و اعلى و اقدم و ابقى و اقدم و انكان بعض الأرواح المدبرة للاجسام العنصرية فايضة من الارواح العلوية السماوية، العلوية و السفلية ، فان ذلك لاينافى ماذكرنا ، لكون ذلك باعتبار حصول تجلى الكمالى الالهتى الأحدى الجمعى . و اما الارواح المدبرة للاجسام البشرية من الكمالى الالهتى الأحدى الجمعى . و اما الارواح المدبرة للاجسام البشرية من الرواح الملكية و الفلكية ، فاعلم ذلك .

و لماكانت الملائكة من بعض قوى تلك الصورة التى هى صورة العالم ، تبين فيما سلف ان ليس فيها قوة القيام بمرآتية الذات من \_ حيث هى هى \_ ولا من حيث احدية جمع الذات ، ولا بمظهرية الأسماء جمعاً و فرادى . و ان المظهر الكامل الجامع لمظهريات التجليات الذاتية الكمالية الكلية ، هو الانسان الكامل الجامع بين مظهرية الذات المطلقة باطلاق قابليتة الكلية ، و بين مظهرية الأسماء و الصفات و الافعال بما فى نشأته الكلية من الجمعية و الاعتدال ، و بما فى مظهريته من الحيطة و السعة و الكمال ، و هو كذلك جامع أيضاً بين الحقايت الحقية الوجوبية و نسب اسماء الالهيئة الربوبية و بين الحقايق الامكانية و الاعيان الكيانية ، و اماكماله ، فلاحاطة بين الحقيقتين و شموله لجميع مافى العالمين ، و الجمعه كذلك بين البحرين ، فهو المظهر الاتم و المنشأ الجامع الاعم و البحر

المحيط الزاخر الخضم و الطود الراسخ الاشخم الاشتم ، فكانت الملائكة صور قواه الروحانية ، لان فيها قوى كثيرة غير القوى التى للملائكة المنبثة فى العالم صورها التفصيلها ، فان الأرواح الخبيئة و الشياطين و العفاريت و المردة ايضا من صور بعض قواها ، وكذلك جميع الحيوانات الماشية الساعية و السابحة و الطايرة ، وكذلك الاسماء الالهية صور قوى هذا الانسان ، وكذلك الدواب و البهائم و الحشرات و السباع و غير ذلك مما لانذكره اعتماداً على فهمك ، و الله يقول الحق و يهدى السبيل .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « فكانت الملائكة له كالقوة الحسية و الروحانية التى فى النشأة الانسانية. وكل قوة منها محجوبة بنفسها ، لاترى افضل من ذاتها ».

قال العبد ؛ ايدهالله به ، : القوى الحسية التى فى نشأة الانسان ، هى التى متعلقاتها المحسوساتكالابصار و السماع و الشم و الذوق و اللمس وما تحت هذه الكليات من الانواع و الشخصيات، و اما القوى الروحانية ، فكالمتخيلة والمفكرة و الحافظة و المذكرة و العاقلة و الناطقة ، و هذه القوى الكلية و شخصياتها فى حيطة الروح النفسانى و منشأها و مجارى تصرُّواتها و احكامها و آثارها الدماغ فكالقوى الطبيعية مثل الجاذبة و الماسكة و الها ضمة و الغاذية و المنية والمربية و المولدة و المصورة و الدافعة و شخصياتها راجعة الى الروح الطبيعى ، وكالعلم و الحولدة و الوقار و الاناءة و الشجاعة و العدالة و السياسة و النخوة و الرياسة و غيرها مما تحتها من المشخصات و الانواع بالمماثلة و المشاكلة و المباينة و فيرها مما تحتها من المشخصات و الانواع بالمماثلة و المشاكلة و المباينة و منبئة فى اقطار نشأة الانسان و انكان لكل جنس و صنف و نوع من هذه القوى محلا محصيصاً بها ، هو محل ظهور احكامه و آثاره و منشأ حقايقه و اسراره ،

١ ـ : كالقوة الروحانية و الحسية . ٢ ـ : فكل قوة فـ فـ .

و لكن حكم جمعية الانسان سار في الكل بالكل ، فكذلك العالم الذي هو الانسان الكبير في زعمهم كليات هذه القوى وامهاتها بجزئياتها و انواعها و شخصياتها منتشرة و منبئة في فضاء السماوات و الأرضين و مابينهما و ما فوقهما من العوالم، و تعيثنات هذه القوى و الارواح في كل حال بما يناسبه و يوافقه على الوجه الذي يلائمه و يطابقه ، و بها ملاك الامر النازل من حضرات الربوبية ، و هي في الحقيقة صور متعلقات للنسب الربانية، و بها يقوى الوجود النفسي على التعينات وتنوعات الظهور و التجليات ، فافهم .

ولانكل قوة منها مجلى لتجلى الاجدية الجمعية ، و لكن تعين سرالجمع و الاحدية فيه ليس الا بحسبه و ظهور التجلى فيه يقتضى خصوصيته ، فكانتكل قوة منها لهذا محجوبة بنفسها ، لاترى افضل من ذاتها ، و ذلك كذلك ، لكون الكل في الكل ، و لكنها غابت عن اشياءكثيرة بمحبتها لنفسها،كماقال : «حبتك الشئ يعمى و يصم» فانكون الكل في كل منها بحسبه لابحسب الكل و ظهورالكل بحسب الكل لايكون الا في الكل ، ولكن الكل له ثلاث مراتب :

مرتبة جمع الجمع و الاحدية ، و هي الحقيقة الانسانية الالهية التي حذى آدم عليها .

و الثانية، صورة التفصيل الانساني الالهتي، اعنى العالم بشرط وجودالانسان الكامل في العالم .

و الثالثة ، صورة احدية جمع الجمع الانسانى الكمالى، فظهور الكل فى مرتبة جمع الجمع الاحدى لاتفصيل فيه ، و انه مرتبة الاجمال و ظهور الكل فى مرتبة احدية جمع الجمع الانسانى ظهوركامل جامع بين الجمع و التفصيل و القوة و الفعل ، فان الكل فى الكل انسانكامل بالقوة دفعة بالفعل فى كل زمان بالتدريج ، كماقال المترجم :

شعر

ملافؤاد الزمان احداها اوسع منذا الزمان ابداها

لجمعت فی فؤاده همم فان اتی دهره بازمنة

قال الشيخ ، رضى الله عنه: « و ان فيها » يعنى فى كل قوة منها « فيما تزعم الأهلية لكل منصب عال و منزلة رفيعة عندالله ، لما عندها من الجمعية الألهية أن يين مايرجع من ذلك الى الجناب الألهى ، و الى جانب حقيقة الحقايق ».

قال العبد: يعنى ، رضى الله عنه ، ان كل قوة من هذه القوى و الارواح الملكية تزعم فى نفسها ان لها اهلية كل منزلة عالية و فضيلة سامية عندالله من القيام بمظهريات الاسماء و الصفات و الشئون و التجليات و السمات و السبحات ، لما تحقق فى نفسها ان لها مرتبة الجمعية الالهية بين ماهو راجع من تلك المناصب و المنازل الرفيعة الى الحضرة الالهية الوجوبية و حقايق نسب الربوبية ، و بين ما يرجع منها الى جانب حقيقة الحقايق المظهرية الكيانية ، فان لحقيقة حقايق العالم وحضرة الامكان جمعية خصيصة بها ، و لكل منها خصوص فى جمعية ليس للآخر كماستعلم . و قد علمت ان الكمالات فى الجمع و الاستيعاب و الاحاطة ، فلما رأت وظنت كل قوة منها ان فيها الجمعية بين الجمعية الالهية و الجمعية الكيانية، وعمت ان لها اهلية كل فضيلة وكمال وخرجت عن الانصاف .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : و في النشأة الحاملة لهذه الأوصاف الى مايقتضيه الطبيعة الكلية التي حصرت قوابل العالم كله اعلاه و اسفله » .

۱ - : ممایرجع -ف- .

٢- في بعض النسخ: «فجبت » في نسخة: «فحببت » وفي نسخة: فحسبت.

عطف على قوله: الى جانب الحق، و الى جانب حقيقة الحقايق، و الى ما يقتضيه الطبيعة الكلية في النشأة الحاملة لهذه الاوصاف ، و فيه تقديم و تأخير .

و الطبيعة الكل و هى الطبيعة الكلية فى مشرب التحقيق اشارة الى الحقيقة الالهية الكلية الحاصرة لقوابل العالم و موادها الفعالة للصوركلها ، و هى ظاهرية الالوهية و باطنها الالهية ، و هذه الحقيقة تفعل الصور الاسمائية بباطنها فى المادة العمائية و هى منها و عينها ، ولا امتياز بينهما الا فى التعقل لافى العين ، فان النشأة واحدة جامعة بحقيقتها للصور الحقانية الوجوبية و الصور الخلقية الكونية. ثم اعلم ، ان الحقايق ثلاث : حقيقة مطلقة بالذات فعالة مؤثرة واحدة عالية

و الثانية \_ حقيقة مقيدة منفعلة متأثرة سافلة قابلة للوجود من الحقيقة الواجبة بالفيض و التجلى و هي حقيقة العالم .

واجب لها بذاتها من ذاتها ، و هي حقيقة الله ، سبحانه و تعالى .

وحقيقة ثالثة احدية جامعة بين الاطلاق و التقييد و الفعل و الانفعال و التأثير ، فهى مطلقة من وجه و نسبة و مقيدة من اخرى ، فعالة من جهة ، منفعلة من اخرى . و هذه الحقيقة ، احدية جمع الحقيقتين ، ولها مرتبة الاولية الكبرى و الآخرية العظمى ، و ذلك لان الحقيقة الفعالة المطلقة في مقابلة الحقيقة المنفعلة المقيدة وكل مفترقين فلابتدلهما من اصل هما فيه واحد مجمل و هو فيها متعدد مفصل ، اذالواحد اصل العدد و العدد تفصيل الواحد ، وكل واحدة من هذه الحقايق الثلاث حقيقة الحقايق التي تحتها ، و لما سرت احدية جمع الوجود في كل حقيقة من الجزئيات و الشخصيات انبعثت انائية كل تعين ، تعين ، بان له استحقاق الكمال الكلى الأحدى من حيث ما اشرنا اليه و ما تحققت ، ان تعين الكمال الأحدى الجمعى الاكبر ، انما يكون بحسب القابل و استعداده كمامر .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « و هذا لا يعرفه عقل بطريق نظر فكرى [بل هذا الفن من الادراك لا يكون الاعن كشف الهي منه يعرف مااصل

صور العالم القابلة لأرواحه].»

قال العبد ، ايدهالله به : هذا اشارة الى علم الطبيعة الكل التى حصرت قوابل العالم اعلاه واسفله ، و الطبيعة الكلية ، اشارة الى ظاهرية الحقيقة الفعالة للصور، كماذكرنا .

و اعلم: ان الصور اعم مما عرفت عرفاً في تعريف العرف الفلسفي الظاهر و النظر الرسمي ، و الكشف و التحقيق يقضيان انها اعم مما عرفوا و عرفوا ، ولا يختص بالجسمانية، بلقديكون الصور عقلية و خيالية و ذهنية و نورية وروحانية و الهية ، كما جاء في الصحيح: « ان الله خلق آدم على صورته » فلله ، تعالى ، صورة الهية نورية لايقة بجنابه تعالى ، و يقال: صورة المسألة و صورة الحال . و قال: « رأيت ربى في احسن صورة » وكان الروح الأمين ياتي رسولالله ، صلى الله عليه و سلم ، في صورة دحية و غيره ، و قد تمثل لمريم « بشراسوياً » مع تحقق ان الارواح غير متحيز ، فكان ظهور روحاني في صورة مثالية ، وحقيقة الصورة هيأة اجتماعية من اوضاع شكلية في اي مادة فرضت في اي اجزاء قدرت و مثلية ، فافهم .

و اذا تحققت حقيقة الصورة ، علمت انها اعم مما قيل ، و الصور في طور التحقيق الكشفي علوية و سفلية ، و العلوية حقيقية و هي صور اسماء الربويية و الحقايق الوجويية ، و مادة هذه الصور و هيولاها ، عماء الرب و الحقيقة الفعالة لها احدية جمع ذات الالوهة ، و ظاهرها الطبيعة الكلية و العلوية الاضافية هي حقايق الارواح العقلية و الارواح المهيمة و الارواح النفسية و الملكية المهيمينة ، و مادة هذه الصور الروحانية في مشرب التحقيق و الكشف ، النور.

واما الصور السفلية الامكانية من الحقايق الكيانية مطلقاً ، فهى صور الحقايق الامكانية و النسب المظهرية الكيانية ، و هذه الصور ايضاً منقسمة الى علوية و سفلية ؛ فالعلوية منها ماذكرنا من عالم الامر انها علوية اضافية ، فانها علوية بالنسبة

الى الحقايق الجسمانية . و موادها ، وهيولاها ، عساء المربوب و الكون من النفس الرحمانى ، و يسمى هذا العماء عماءاً ، لكونه مشوباً بالظلمة . و من الصور العلوية الكونية ، صورعالم المثال المطلق و المقيد و عالم البرازخ ، و مادة هذه الصور و هيولاها الانفاس و الاعمال و الاخلاق و الملكات و النعوت و الصفات .

و اما السفلية الكونية ، فهى صور عالم الاجسام ، و هى ايضاً علوية و سفلية، فالعلويات هى العرش و الكرسى و الافلاك و الكواكب و السماوات و مادتها الجسم الكلى.

و السفلية الجسمانية منها فهى العناصر و العنصريات ، و هى ايضاً علوية و سفلية ، فالعلوية منها هى صور الأرواح الهوائية و النارية و المارجية ، و مادة هذه الصور الهواء و النار و مااختلط منهما مع باقى الثقلين من الاركان المغلوبين في الخفيفين كماذكرنا في الموضع الانسب بذلك .

و السفلية الحقيقية هى ماغلب فى نشأته الثقيلان و هما الارض والماء على الخفيفين و هما النار و الهواء و هى ثلاث صور ، معدنية و صور نباتية، و صور حيوانية ، وكل عالم من هذه العوالم مشتمل على صور شخصيات لايتناهى ولا يحصيها الاالله ، تعالى .

و الطبيعة هي الحقيقة الحاملة لهذه الصوركلها من كونها عين المادة من وجه، و من وجه اخرى الفعالة لهذه الصوركلها ، و حقيقتها هي الاحدية الجمعية الذاتية الفعالة لصورتها في نفسها بنفسها . فالطبيعة الكل و انكانت مظهر الفعل الذاتي الالهي ، و لكن حقيقتها حقيقة احدية جمع الصور الفعلية و الانفعالية في العوالم الربانية و العوالم الكيانية ، و الصورة الكلية المطلقة منفعلة على الاطلاق في المادة العمائية الكلية الكبرى عن هذه الحقيقة الفعلية الذاتية للحقيقة الالهية الكامنة في التعين الاول ، و هي منه و فيه ، و الفاعل هو الله .

و الطبيعة باعتبار آخر من قوى النفس الكلية ، سارية فى الاجسام الطبيعية السفلية، و الأجرام العلوية فاعلة لصورها المنطبعة فى موادها الهيولانيةالمعلومة لحكماء الرسوم ، و بالاعتبار الاول قوةكلية من قوى النفس الالهية الفعالة للصوركلها معنويها العلمية الالهية الازلية و العقلية و الروحانية و النفسانية و المثالية و النورية و الطبيعية و العنصرية و الخيالية و الذهنية التصورية و اللفظية النفسية الانسانية من صور الحروف و الكلمات و الرقية كذلك ، فافهم وما اظنك تفهم ، فادرج ، فليس نفسك انكنت مقيداً للحق .

و قد اشارالله ، تعالى ، الى نفسه التى من قوتها هذه الطبيعة الكلية بقوله: من قوى النفس الالهية الذاتية الكلية التي لايعلم ولايحيط بما فيها الاالله، كماقال الله ، تعالى ، اخباراً و حكاية عن العبد الصالح: « تعلم مافي نفسي ولااعلم مافي " نفسك » ، وكماقال رسولالله ، صلى الله عليه و سلم : « انتكما اثنيت على نفسك لااحصى ثناء عليك لاابلغ كل مافيك » فلماكانت احدية الجمعية الالهية واحدية الجمعية التي بحقيقة الحقايق ، واحدية الجمع التي للطبيعة الكلية في النشأة الحاملة لهذه الاوصافكلها من الحقية و الخلقية و ماتحتهما سارية بالنفس الرحماني الى الحقايق و القوى كلها بالكمالات و المناصب الراجعية الى هذه الجمعيات، و فيكل ملك، ملك، وقوة،قوة وصورة، صورة ؛ زعمت ان لها اهلية هذه الكمالاتكلها و اني لها ذلك ، و مالكل منها الا مقام معلوم ، فافهم ، فان هذا الكشف من اصعب العلوم الخصيصة بكشف مرتبة الكمال المحمدي الختمي، ولاينال الا من ورث خاتم النبيين و مشكاة خاتم الاولياء المحمديين ، حققنا الله و الاخوان و الاوداء الالهيين ، بعلومه و مقاماته و احواله و مشاهده و منازلاته

۲- س۲۰ ی، ۲۰

۱ – س۳ ی۲۷ – ۲۸ ۰

۳- سه ۱۱۱۵۰

و معاریجه ، انه علیم قدیر حکیم خبیر .

ثم اعلم: ان الكشف عبارة عن رفع الحجب الظلمانية و النورية التي بين الحقيقة و بين المدرك منا ، فانكان المدرك النفس او العقل و المدارك قواهما النفسانية النظرية و الفكرية بطريق ترتيب المقدمات و ترتيب المبادى و المفردات على الوجه المؤدى الى الغايات ، فهو طريق البرهان و الاستدلال باللوازم القريبة و البعيدة على الملزومات ، فهي و انكانت في زعم اهلها موصلة الـــي ادراك الحقايق ، فليست موصلة الى الحقايق من حيث هي هي في العلم الازلى مجردة عن النسب و الاضافات، بل من كونها موجودات وملزومات ومعروضات للعوارض و لوازم ، لامن حيث هي حقايق مطلقة ، فان ذلك لايكون الا بكشف حجب هذه اللوازم و العوارض من حيث هي حجبكذلك ، فان الملزومية و العارضية و المعروضية ، نسب عارضة على الحقايق عند تلبُّسها بالوجود العيني ، فانها في علم الله حقايق عينية معنوية عرية عن الوجود العيني . او قل : هي نسب علمية ازلية ، او صور معلوميات الاشياء ، او حروف الكلمات النفسية الرحمانية ، او شئون ذات اللاهوت ، او الاعيان الثابتة في العلم الذاتي ، او الماهيات ، او هويات الموجودات من شأنها انها اذا وجدت لأعيانها، كانت بعضها ملزومات و معروضات و بعضها لوازم و عوارض و لواحق، كل هذه الاعتبارات و العبارات صادقة ، و يتداولها طائفة من المحققين في عرفهم الخاص بهم ، و هي في عرصة العلم الذاتي متمايزة بخصوصياتها الذاتي يدركها المكاشف عند رفع الاستار و التجلى و الشهود متمايزة الحقايق لخصوصياتها ، ولايدركها المفكركذلك ٢ بل انما يدرك هذه الحقايق متلبِّسة بالوجود العيني الموجب للتوحيد ، و الرافع للتمييز و التعديد ، و نظن انها لم يزل علمي هذا ، و ليس ذلك كذلك ، فاذا

١ \_ حقايق غيبيَّة: ظ.

انشرحت العقول عن حجابيات قيود العادات، و انطلقت عن عقال ضمنيات الكاينات، و يخلص السشر الالهرس من احكام التعين و آثار القيود الحجابية، و انكشفت عن بصائرها و ابصارها الاستار، حينئذ تأتى للمدرك ان يدرك الحقايق على ما هي عليها في عالم الحقايق و المعاني. و قد يظن العامة من ظاهرية المتفلسة، ان علم الحقايق على ما هي عليها ، عبارة عن ادراكها في هذه اللوازم و العوارض و اللواحق و انها لاتحقق للحقايق بدونها في الخارج، و هذا المتفلسف المدعى للحكمة ماعرف الفرق بين حقايق الاشياء و بين اعيانها ، فانه مادرك الاعيان الموجودات ولم يدرك الحقايق من حيث اطلاقها و باطنها الخفية مجردة عن الموورض و اللوازم و اللواحق، و هو معذور لكون هذا العلم و الشهود فوق طور العقل وراء طور الفكر ، والفرق بين المقامين بيس ، فانظر ماذا ترى.

و اذا تحققت ماذكرنا ، علمت ان من الكشف ما هو عقلى ، و هو الذي يدركه العقل بجوهره النورى المطلق عن قيود الفكر و المزاج، و منه ما هو نفساني ، و هو ما يحصل للنفوس المطلقة عن قيودها المزاجية بادمان الرياضات و المجاهدات من النفوس الكلية العالية بكشف حجاب ما به المباينة و الممايزة و من الكشف ما هو روحانى ، و ذلك بعدكشف الحجب النفسانية و العقلية و من الكشف ما هو ربانى مطالعة الروح الانساني لمطالع الانفاس الرحمانية ، و من الكشف ما هو ربانى بطريق التجلى اما بالتنزل و التدلى او بالمعراج و التسلى او بالمنازلات باسرار التولى و التجلى او بالجمع و التجلى بعد التجلى من الرب المتولى، و هو متعدد بحسب تعددات الحضرات الاسمائية ، فان للحق تجلياً من كل حضرة و مسن الحضرات و اعلى التجليات الاسمائية ، هو التجلى الالهى الجمعي الاحدى الذي يعطى المكاشفات الكلية الاحدية الجمعية ، و ليس كل كشف كذلك ، و فوقها التجلى الذاتى الاختصاصي الذي يعطى الكشف بحقيقة الطبيعة الكلية ، فافهم و اعرف بحقيقة النفس و العماء و بحقيقة الالهية و بحقيقة اللهية ، فافهم و اعرف

قدرمادسيَّت لك من الاسرار ، والله ولى التوفيق و التحقيق .

ثم اعلم ان الحقيقة يصدق اطلاقها على كل ماله تحقق في الجملة بالاطلاق العام فثم حقيقة تحققها بذاتها و هي حقيقة الحق، و قديكون حقيقة تحققها لا بذاتها ، بل تحققها بما هو متحقق بذاته من ذاته ، اما في العلم او في العين او في بعض مراتب الوجود او في جميعها دائما اولادايما ، بل في وقت دون وقت. و على هذا يصدق اطلاق الحقيقة على الحق و الخلق و على النسب و الاضافات و الجواهر و الاعراض ان قلنا ان الخلق له تحقق و قديكون الحقيقة واحدة و كثيرة مطلقة و مقيدة ، فاعلم ذلك .

قال الشيخ ، رضى الله عنه: « فسمى هذا المذكور انساناً و خليفة . فاما انسانيته ، فلعموم نشأته و حصره الحقايق كلها . و هو للحق بمنزلة انسان العين من العين الذي به يكون النظر » [ و هو المعبر عنه بالبصر . فلهذا سمى انساناً ؛ فانه به ينظر الحق الى خلقه فيرحمهم .

يعنى ، رضى الله عنه ، ان اعتبار الحقيقة الانسانية على وجه يكون الاشتقاق اللفظى محفوظاً فيه ، انكان بمعنى الانس من كونها مونسة للحقايق و مأنوسة ، و ليس ساير الحقايق كذلك ، لكونكل حقيقة غيرها ممتازة عن غيرها بخصوصها المباين الموجب للغيرية ، بخلاف الحقيقة الانسانية ، فانها احدية جمع جميع الحقايق الحقية و الخلقية و البرزخية ، فما امتازت الحقيقة الانسانية عنها الا باحدية جمع الجمع و الاحاطة ، و بها آنست بالكل ، و آنس بها الكل بعضه بالبعض ، و لهذا لم يكن مثله شيئاً لعموم نشأته جميع النشآت ، و عدم عموم غيرها ، لانه ما من نشأة من النشآت الا و في نشأته نظيرتها ، و ما من حقيقة من الحقايق الا و في الحقيقة الانسانية محتدها و اصلها ، لان العوالم كلها على صورة الحقايق الا و في الحقيقة الانسانية محتدها و اصلها ، لان العوالم كلها على صورة

١- وحصر الحقايق ف النظرف
 ٣- في بعض النسخ : انسانا ايضاً الله به نظر الحق . . . فرحمهم .

الانسان، كما ان الانسان على صورة الله ، فما من عرش ولاكرسي ولافلك ولا روحاني ولاكوكب و لامنازل و لابروج ولا سموات ولاارضين ولانار ولاهواء ولاتراب ولاماء ولا مولد من معدن و نبات و حيوان ماش او ساع او سائح او طاير او ناش ، الا وفي النشأة الانسانية امثالها و نظايرها . و لهذا قيل : الانسان هو العالم الصغير ، و قالوا العالــم الانسان الكبير ، و فيه نظر على سنـُبيــّـنه في موضعه ، فهو بصورته الطبيعية و بروحه ، جامع لخصايص عالم الارواح من المهيمة و من العقول و النفوس و الملائكة و الجن ، وكذلك يجمع بحقيقته الانسانية البرزخية بين بحرى الوجوب و الاطلاق و بين الاطلاق و التعين ، و قابليته اجمع القابليات و مظهريته اجمع المظهريات و مايخصيُّه من الفيض و التجلي اتم واكمل و اعم واشمل. و بهذا استحق الخلافة و سجود الملائكة. فان السجود هـو الدخول في الطاعة و التذائل و الانقياد و الخضوع ، فلما جمعت النشأة الانسانية الكمالية بسعة قابليته و حيطة دائرة استعداده جميع الحقايق و القوى القائمة بصور العالم ، و المنتشرة و المطوية منها في اعلاه و اسفله ، سجدت الملائكة التي هي عبارة عن صورارواحها لآدم هــو اول مظهر انساني لافتقار العالم فيكمــاله الي وجوده و استغناء الانسان بنشأته الكاملة عن العالم و مافيه ، فهو على حدته مغن عن العالم ، اوكان في مظهرية التجلي الذاتي الاحدى الجمعي و الاسماء التفصيلية الفرعية ، و العالم بلاانسان كامل غير كامل ولاكاف فيماذكر . و لهذاماع فته الملائكة الاسماء حين سألهم الحق عنها بقوله: «انبئوني باسماء هولاء انكنتم صادقين »، ايهولاء النسب و الحقايق الالهية الزمانية ، اشارة الى حقايق الاسماء متجلية في صورها النورية و حقايق الموجودات القابلة لتلك التجليات.

فلما لم يعرف الملائكة اسماء تلك الصورة النورانية و الحقايق المعنوية من حيث التمايز و الخصوصيات التي تقومت بها نشأتهم ، قال الله ، تعالى : « يــا دم

۱ - س۲ ی۲۹۰

انبئهم السمائهم » اى اعلمهم و اخبرهم باسمائهم ، اى بين المظاهر و اسماء الحق التي هم مستندون اليها في وجودهم ، فانكل واحد منهم مظهر لحقيقة مخصوصة من حقايق اسماء الواجب الوجود ، و خادم لاسم معين ، و سادن لنسبة ربانية من نسب الالهية ، فكل منهم لايعرف الحق الا من حيث مظهريته المعينة و قابليته الجزئية و استعداده الخصوصية ، فالحق المسمى بفتح الميم و آدم المسمى بكسر الميم ، و الملائكة لايعرفون الحق ولا انفسهم ولا مايستند اليه من الاسماء الا من وجه جزئي تعيني ، و لهذا لما انبأهم آدم باسمائهم في الحضرات الاسمائية ، واظهر خصوصيات عبدانيات كل واحد منهم لاسم هو ربُّه، و انبأهم باسماء الحق الذينهم مستندون اليها التي لها السلطان و الحكم عليها « قالوا : لاعلم لنا الا ما علمتنا انك انت العليم الحكيم» ٢ فلهذا آنس بهذه الحقيقة الانسانية الكل و آنس بالكل، فسمى الوجود الحق المتعين في هذه الحقيقة الكلية المطلقة انساناً، و هو فعلان من الانس على صيغة المبالغة ، و سمى ايضاً انسان العين انساناً بهذا الاعتبار ، لان العين يأنس بكل يقع عليه ولايناسبه ايضاً نور الحق المتعين بالجمع في نار الفرق و اينابس النور في النور مونس يعطى الانس لناظر الناظر ، ولان الانسان من عين الانسان آلة النظر و ادراك ظاهرية المبصرات و ابصاركل ذي بصر الما هو بحسبه ، وكان نظرالله احدياً جمعياً باحدية جمع العلم و الشهود لظاهرية احدية جمعيات الحقايق و الاشياء ، ولم يكن في الموجودات و الحقايق حقيقة جمعية احدية جامعة لجميع الجمعيات الاهذا المظهر الاعم الاكمل و المنظر الاتم الاجمع الاوسع الاشمل ، به نظر الله في ابصاره لظاهريات الحقايق كلها ، فهو مجلى النظر الالهي و انسان العين المنزهة ، فسماه بهذه الاعتبارات انساناً .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « فهو الانسان الحادث الأزلى ، و النشأة الدائم الأبدى ».

۱- س۲ ی۳۱۰

قال العبد ، ايده الله به ، : اما حدوثه فهو من جهة صورته العنصرية خاصة فان له صوراً علمياً فيما فوق العنصريات فقديمة ، علمية و نورية ، نفسية و روحية، عقلية و نفسية ، و مثالية و طبيعية ، عرشية و ملكية ، فالعلمية ازلية قائمة بقيام العلم و دائمة بدوام العالم الحق المشاهد الناظر بهذا الانسان .

## [معنى قولهم: الانسان ازلي]

و اما ازليته ، فلانه العلة الغائية من التجلى الايجادى ، و به كمال الجلاء و الاستجلاء و الظهور الكلى المطلق بالاظهار و الانباء ، فهو ازلية بازلية علم العالم، كما ان العلم عين العالم فيصدق عليه انه ازلى نسبة الى الازل ، و هو الضيق و الضنك الذى كان لحقايق المعلومات حين استهلاكها في عين الذات العالم بها .

و اماكونه نشواً دائماً ابداً ، فلأن الحقيقة الانسانية هي المرآة الكلية الالهية الاحدية و النشأة الدائمة الابدية ، وكما ان احدية الجمع الاول الازلى ، فكذلك هو تفصيل ذلك الجمع و احدية جمع جمع التفصيل و الجمع ، و ما ثم الا هو ، فهو النشأة الدائم الذي لا اول له ، اذ هو الاول و الابدى الذي لاآخر له ، اذ هو الآخر بعين ما هو الاول ، فهو الدايم ، و النشو الذي هو الارتفاع في النمو و الازدياد و الربو ، باعتبار ان العين الواحدة بتعينها في جميع مراتبها ، فرع زاد على اعتبار الاصل الذي هو عين الذات الواحدة التي اندمجت و توحدت فيه التعينات الغير المتناهية ، لعدم تناهي التجليات ، فبظهور ماكانكامنا في العين من اعيان النسب الغير المتناهية يتحقق حقيقة البشر لتلك العين الوحدة المنفصلة في مراتب الاعداد وكمال نشوها بكمال النشأة الانسانية ، بل جميع مراتت النشوله النور فهو النشأة الدائم، و اول مراتب النشو الذاتي الدايم مرتبة النفس الرحماني بالنور

۱ – علویاً . خ.

الوجودي و الفيض الجودي المنبعث من باطن قلب التعين الاول حاويا محيطاً بجميع ماينطوى عليه التعين الاول و ينفعل انبعاث النفس الاحدى الجمعي و امتداده و تعاليه الى الغاية المطلوبة التى تعلق به التعين الاول الذى هو تاء الكناية في قوله : اردت او احببت . و هوكمال الجمع بينكمال الظهور وكمال البطون ، و الكمال الذاتي و الاسمايي ينشأ مراتب الوجود . و ذلك لان النفس بخار هوائمي او هواء بخارى خارج منبطن المتنفس الى ظاهر الهواء، هذا في الانفاس المعهودة الجسمانية ، فاعلم في النفس الرحماني مثل ذلك ، فان القلب الذي هو التعين الاول منطو على حقايق المظهرية و الظاهرية والانفعالية التي هي الاجزاء الارضية نظائرها، و على خصايص النسب الوجودية و حقايق اسماء الربوبية التي بها و منها حياة الحقايق المظهرية و لينها و هي ضرب مثل للاجزاء المادية في نشو النفس والبخار، الكونكل بخار احدية جمع الاجزاء الهوائية و المائية و ماتسشبث بهما من الاجزاء الارضية المجلوة أو النارية المذيبة الحلالة لتلك الاجزاء ، فامتد النفس الرحماني جامعاً لحقايق الفعل و الانفعال في حق حضرة الامكان مقيدة و عقده برودة القوابل الارضية المظهرية التي في عين الجوهر النفسي ، فان فيها الفاعل و القابل، فانعقدت الصور العمائية في هذه البخار المعنوى النورى ، فيظهر النشو العمائي الاكبر ، فامتد النشو بسبب حقايقه الثلاث الذاتية على انحاء ثلاثة في جهات ثلاث معنوية ، علواً و سفلاً و وسطاً جميعياً احدياً برزخياً ، و يعين في عين النفس جميع الحقايق الفعلية و الانفعالية فتعين في النفس المتعالى حقايق الالهية المؤثرة الفعالة المنورة الشريفة صور الهية ربانية و تعينات وجوبية حقانية ، و امتدالنشو النفسي الممتد المنطوى على الحقايق المظهرية الارضية الانفعالية الي التحت و السفل بالطبيعة لما يقتضيه مرتبة الانفعال و التأثر المظهري الكباني ، فملاء العماء يصورة المذكور محيط فلك الاشارة و عقدها برودة جو الامكان ، و انعقدت صوركيانية

١ المحالكوة.

و تعينات وجودية امكانية و تنوعات تجليات تقييدية روحانية و جسمانية ملكية و ملكوتية ، غيبية و عينية ، و جبروتية ، فاتشأ النشو الكونى و العالم الخلقى ، و اول هذه النشو الكونى العقل و القلم و اللوح و العرش و الكرسى ، ثم طبقات السماوات ثم الارضيات على الترتيب المذكور حتى حصلت النشأة البشرية الانسانية و جميع هذه النشآت ، نشأة هذا المسمى انساناً و مع قطع النظر عن الانسان ، فان الذات المطلقة مع تجلى عن النشو و الاتشاء ، فالانسان الحقيقي هو النشو الدائم الازلى الابدى، فماثم الا نشأة الانساني في عالم الفرقان وفي مقام الجمع والقرآن. قال الشيخ ، رضى الله عنه : « و الكلمة الفاصلة الجامعة ».

يشير ، رضى الله عنه ، الى مايينا فيما تقدم ان الكلام ثلاث كلمة جامعه لحروف الفعل و التأثير ، و اخرى جامعة لحروف الانفعال و التأثر ، وكلمة جامعة لحروف الجمع البرزخى الرابط بين الاعلى والاسفل و الظاهر و الباطن ، و هذه الحقايق و الحروف و الكلمات البرزخية جامعة بين حقايق الوجوب و حقايق الامكان من وجه ، و فاصلة بينها ايضاً باعتبار ، و مع كونها جامعة و فاصلة ، ليست لها عين زائدة ممتازة عن الطرفين امتيازاً خارجاً مخرجا عن كونها احدية جمعها ، فهو الجامع الفاصل بهذا الاعتبار .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « فتم العالم بوجوده"، فهو من العالم كفص الخاتم من الخاتم و هو محل النقش و العلامة ».

يشير ، رضى الله عنه ، الى ماسلف آنفا: انه لولا الانسان فى العالم، لم يحصل كمال الجلاء و الاستجلاء الذى هو العلة الغائية من الايجاد . و اما قوله : تم بوجوده ، ولم يقل به لان الانسان له تعين ازلى علمى و بانسحاب الفياض الجودى العينى عليه ، يكمل مراتب ظهوره و نشره ، و اماكونه فص الخاتم ، فلانه محل

١- مع تجل . خ . ٢- احدية جمعها . خ

٣- في بعض النسخ بدل قوله: فتم العالم بوجوده «قيام العالم بوجوده».

نقش الحكمة الكلية المنقوشة باحدية جمع نقوش الفصوص الحكمية كلها ، كما سبق فتذكر .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « هو محل النقش و العلامة التى بها يختم الملك على خزائنه و سماه خليفة من اجل هذا ، لانه ، تعالى ، الحافظ خلقه كما يحفظ الختم الخزائن . فما دام ختم الملك عليها ، لا يجسر احد على فتحها الا باذنه ، فاستخلفه في حفظ العالم ، فلايزال العالم محفوظاً مادام فيه هذا الانسان الكامل ».

قال العبد ، ايدهالله به: نقش الفص هو الكلام المحتوى على الحكمة التي اقتضت وجود العالم على الترتيب المشهود و النظام الموجود ، و العلامة هــى خصوص المقام المحمدي من تلك الحضرة التي منها بحسبها تنزل الحكمة الخاصة بذلك الفيض. فان قلبكل نبي كامل هو محل نقش الحكمة و العلامة هي خصوص الحكمة المحمدية الالهية من ذلك الاسم الذي يستند اليه حكمته المنزلة عليه ، و علامة هذه الحكمة الالهية احدية جمع جميع التجليات الاسمائية ، و بها يختم الملك بقوته و شدته فما يسد الخلل الذي يقتضيه التفرقة المباينة التي في حقايق العالم من الخصوصيات التي بها يتميز بعضها عن بعض ، الا باحدية الجمع الجامع لصدعها و الموجد لتفرقة جمعها و بها يقوى على حفظ خزائن العالم فيها و بها سرى سرّ احدية الجمع النفسى الرحماني بالتجلى الوجودي الاحساني جمع بين الحقايق المتبوعة وتوابعها والنسب الملزومة والوازمها وعوارضها ولواحقها بعد التمييزات الذاتية التي لها في عالم المعاني من حضرة العلم الذاتي ، فاذا جمعها الوجود الواحد في هذه المثاني و المعاني، وراب صدعها و شعب شعثها وجمعها، انحفظت العوالمكلها مادامت الخزائن مختومة بختم علامه احدية جمع الخصيص

۱ - : على خزانته ـفـ

بالحكمة التي هي معنوية النقش المحيط بجميع النقوش الحكمية التفصيلية ، فتلك العلامة عبارة عن الانسان الكامل التي هي احدية جمع جميع الجمعيات ، لانه الاسم الاعظم ، و الاسم الاعظم هو العلامة على مسماه ، فهو ظاهرية الانية الالهية ، و الله هويته و باطنه ، و لهذا سماه ، خليفة ، اذالخليفة ظاهر بصورة مستخلفه في حفظ خزائنه و الله ، تعالى ، هو الحافظ لخلقه بختمه على خزائنه ، فمادام هذا الختم الاحدى الجمعى عليها ، لايتسلط على فتحها حقايت المباينة و التمايز التي في حقايق خزائن العالم الا باذن الله ، فاذا اذن لهذا الخاتم الانساني الكمالي الاحدى الجمعى بالخروج عن الدنيا و امره بالانفكاك عن جزئيتها الى الاخرى ، انتهت الجزئية و خرجت عنها السكينة . و اما تسمية العالم بالجزئية ، فلما ذكرنا في شرح الخطبة ، ان حقايق العالم القابلة لتعينات التجليات الوجودية بخصوصياتها ، هي التي تحقق بها حقايق الاسماء و الصفات التي هي خزائن الآلاء بخصوصياتها ، هن التي تحقق بها حقايق الاسماء و الصفات التي هي خزائن الآلاء والهبات، و منها و من حضراتها تتنزل البركات، فحقايق العالم خزائن هذه الخزائن الاسمائية ، فلايزال خزائن العالم محفوظة مادام فيها الانسان الكامل، فافهم.

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « الاتراه اذازال و فك الختم عن خزانة الدنيا لم يبق فيها ما اخزنه الحق و خرج ماكان فيها و التحق بعضه ببعضه و انتقل الامر الى الآخرة وكان ختما على خزانة الآخرة ختما ابديا ».

قال العبد؛ اعلم: ان دار الوجود واحدة ، و انقسامها الى الدنيا و الآخرة بالنسبة اليك ، لأنهما صفتان للنشأة الانسانية ، فادنى نشأته الوجودية العينية النشأة العنصرية ، فهى الدنيا ، لدنوها بالنسبة الى نشأتها النورية الالهية ، اولدنوها عن فهم الانسان الحيوان . و لماكانت النشأة الانسانية الكلية فى الدنيا نشأتين :

٢ ـ: مااختزنه الحق ٠٠٠

١ - : من خزانة .٣ - : ببعض .

نشأة فرقانية تفصيلية و نشأة احدية جمعية قرآنية ، و هذه النشأة الدنياوية كثيفه و صورتها مقيدة سخيفة من مادة جامعة بين الظلمة و النور ، مشوبة فيها باكدارا الغصص والمحن نورية السرور ، و هي ايضاً من قبيل النفس الناطقة و النفس الناطقة من بعض قواها القوة العملية ، و هي ذاتية لها و بها يعمل الله لاجلها في كل نشأة وموطن صورة هيكلية ينزل معانيها فيها ويظهر قواها وخصابصها وحقايقها بها و يحفظها و يقيها ، وكانت هذه النشأة الجامعة بين النور و الظلمة لايقتضى الدوام على هذه النظام و القوام ، ولابد لها من الانحرام و الانصرام ، لان قوى مزاجه العنصرية غير وافيةولا لجميع ما في النفس من الحقايق و الدقايق بكافية ، و هذه الحقيقة على العقول المنورة الصافية غير خافية ، فان في النفس من الحقايق مالا يظهر بهذه النشأة العنصرية الثقيلة ، مثلكون صورته روحانية نورانية لطيفة ملائمة للروح و خصايصه بحسب الروح لابحسب المزاج ، بخلاف هذه النشأة العنصرية السفلية الثقيلة ، فان الروح و النفس فيها بحسبها ، وكذلك خواصهما و حقايقهما ، فلما لم تف هذه النشأة بذلك لكونها من مادة متنافرة متضادة و هيولي متباينة متحادة ، وقد حصل لها بحمدالله في مدة عمرها التي كانت تعمرارض جسدها من الاخلاق الفاضلة و الملكات الكاملة و العلوم و الاعمال الصالحة الحاصلة كمال فعلى لماحاد ٢ لها جميع ماكان بالقوة بالفعل ، فينشئ الله ، تعالى ، من ذلك بالقوة العملية الذاتية للنفس اذافك عن خزانة الدنيا و قبض الله اليه انوار اسمائه التي هي حقايق خزائن النعم و الآلاء الالهية و اسرار خزاين خزاينه المذكورة اليه قبضاً يسيراً ، فتقلصت انوار التجليات الى الحضرات و الارواح الجزئية المدبرة الىكليات ارواح السماوات ، و التحقكل فرع في هذه النشأة الى اصله الذي منه انبعثت ، و لم يبق فيها مخزونات نعم الاسرار و الانوار و ارزاق الاحكام و الآثار،

١- بادراك ٠

٢-لماحازلها . او حاولها خ.

لاختلال القابل وزوال المظهر الزائل ، كماذكرنا صورة اخراوية روحانية ملائمة للنفس الناطقة في جميع افاعيلها و خصايصها بحسبها من مادة روحانية حاصلة للنفس من تلك الاخلاق و الاعمال و القوى و الملكات الصالحة ، فيظهر بحقايقها و خصايصها و آثارها في تلك الصورة ظهوراً يقتضي الدوام الى الابد غير مقيدة باجل معين وامد معين واحد ، لان مادتها روحانية وحدانية نورية ، بخلاف هذه النشأة العنصرية الثقيلة المظلمة الحاصلة للنفس من عناصر مختلفة متباينة متضادة يقتضى لحقايقها الانفكاك لولاجمع احدية الجمعي، النفسي النفسي لها بحياته الروحية النورية الباقية ، فاقتضت تلك النشأة الروحانية البقاء و الدوام لرسوخ حقايقها و اصولها الروحانية في جوهر الروح اعنى الاخلاق و النعوت و الصفات و العلوم ، و دوام التجلي النفسي الالهي فيها ، فاذا انتقل الامر الى الآخر وظهرت النفوس و الارواح الانسانية في صورها الروحانية البرزخية و المثالية و الحشرية، و غلبت الروحية على الصورية و النوريــة على الظلمة و اخترن الحق الاسرار و الانوار و الحقايق في تلك الصور الاخراوية ، « وان الدار الآخرة لهي الحيوان» ٢ كان الانسان باحدية جمعه ختماً على تلك النشأة الاخراوية الى الابد ، فافهم .

قال ، رضى الله عنه : « فظهر جميع ما في الصورة الالهية من الاسماء في هذه النشأة الانسانية ».

يعنى ، رضى الله عنه ، على الوجه الافضل الاكمل ، فأن ظهور الحقايق الاسمائية في الصور الكلية الاحدية الجمعية الكمالية ، ظهور جمعى احدى كمالى، بخلاف ظهورها في الصور التفصيلية الفرقانية ، فأن ظهورها فيها ، متفرقة تفصيلية بمعنى أن ظهور الحقايق الاسمائية الالهية ، في كل كامل كامل جمعى احدى كلى بحسب المظهر الاجمع الاكمل و ظهورها في كل جزء من العالم جزئى بحسبه كذلك، وقد لا يظهر في اكثر اجزاء العالم اكثر الاسماء فضلاً عن أن يظهر تماماً بكمالها ،

١ - الجمع ، خ ،

و ذلك في اسماء مخصوصة بالانسان و ظهورها في الانسان تماماً على الوجه الاكمل.

قال، رضى الله عنه: « فحازت رتبة الاحاطة و الجمع بهذا الوجود، و به قامت الحجة لله ، تعالى ، على الملائكة ».

يعنى ، رضى الله عنه ، في قوله تعالى « الم اقل لكم اني اعلم مالاتعلمون» ١.

قال ، رضى الله عنه : « فتحفاظ بما وعظك الله بغيرك ، و انظر من ابن اتى عليه ».

يريداتيان المعاتبة و توجه المطالبة من قبل الحق على الملائكة في اعتراضهم على الحق وجرحهم لآدم و تزكيتهم انفسهم .

قال ، رضى الله عنه: « فان الملائكة لم تقف مع ما تعطيه نشأة هذه الخليفة ، ولا وقفت مع ما تعطيه حضرة الحق من العبادة الذاتية ، فانه ما يعرف احد من الحق الا ما يعطيه ذاته، [و ليس للملائكة جمعيَّة آدم،]».

يريد ، رضى الله عنه ، عدم وقوف الملائكة مع الأدب الذى يقتضى مرتبة خليفة الله، تعالى ، بعد اخباره تعالى ، لهم : انه «جاعل فى الارض خليفة»، و تعطيه نشأته الأحدية الجمعية من الكمال و الاحاطة ، و عدم وقوفهم ايضاً على مايوجب مرتبة الالوهية من الأدب و الوقوف عند الامر الالهى ، فاعترضوا على الحت ، تعالى كراة المراكدة عند « اتحال فعلى من د أنها من د أ

الحق ، تعالى، كماقال ، جل و علا ؛ حكاية عنهم « اتجعل فيها من يفسد فيها و يسفك الدماء و نحن نسبح بحمدك و نقدس لك ، قال انى اعلم مالاتعلمون ». فجمعوا بين الاعتراض على الله و الجرح و الطعن فيمن عدله الله و زكاة عندهم، و يين تزكيتهم انفسهم ، وكل هذه الامور منافية لنشأتهم المقتضية ان ، لا يعصوا

١-س٢٩ ي٢٩٠٠

٢- من اين اوتى على مناوتى. عليه ساقطة من بعض النسخ .

۳ – تقتضیه ۰:۰

٥ ـ س۲ ، ۱۲۸۰

ماامرهم الله ، و يفعلوا ما يأمرهم . و الذي يقتضيه الادب و التحقيق من العبيد بالنسبة الى الحق ان لايعترضوا عليه في اوامره و نواهيه و يتمثلوها . و الذي يقتضى نشأة الخليفة هو النزول اليه و الدخول تحت حكم خلافته و جمعيته ، لاالجرح و الطعن فيه ، ولاسيتما و نشأتهم على ما ادعوا من التسبيح و التقديس ، يقتضى عدم الإعتراض و حسن القبول و التلقى لما يلقى و يلقى ، فان نشأتهم وحدانية بسيطة روحانية نورانية ، لايقتضى الاعتراض ، فانه نزاع و النزاع مسن مقتضى التضاد و التباين و التنافر ، بل مقتضى نشأتهم الايمان و الطاعة و العبادة الذاتية و التنزيه و التقديس و الخير لاغير ، اذليس لهم ولا لغيرهم ان يعرفواكل مافى نفس الحق ، بل مافيه من الحق و يعرفون الحق من حيث ماهم عليه « وليس للملائكة جمعية آدم »كمامر ، فكان الاوجب و الاولى و الاوجه و الاحرى ، ان يتصتفوا بالانصاف و ينصفواله بالاعتراف لاالاستنكاف و الاعتساف ، لاحاطته و جمعيته وسعته ، دونهم .

قال، رضى الله عنه: ولا وقفت الامع الاسماء الالهية التي تخصُّها، و سبَحتّ الحق بها وقدسته ».

يعنى اسماء التنزيه و التقديس، كالسبوح و القدوس و الطيب و الطاهر و النور و الواحد و الاحد و العلى و اخواتهم « و ماعلمت ان لله اسماء ماوصل اسمها اليها »، كالخالق و الرازق و المصور و السميع و البصير و المطعم و غير ذلك مما يتعلق بالتدبير والتسخير و الملك و السلطان و النعيم و العذات و الموت و الهلاك و القسم و الشفا ، و ساير الاسماء التي يخص عالم الاجسام و الطبيعة « فما سبحت الحق بها ولاقدسته ، فغلب عليها ماذكرناه ».

يعنى ، رضى الله عنه ، ما عندها من الجمعية السارية في نشأتها بالنفس

١ : ماوصل عامها ف- ٠

٢ - فما سبحته بها ولا قدسته تقديس آدم

الرحماني الاحدى الجمعى « و حكم عليها هذا الحال ، فقالت من حيث النشأة ». يعنى ، بلسان التنافى و التنافر الذي بين الوحدة و البساطة الملكيين و بين الكثرة و التركيب الجسمانيين .

« اتجعل فيها من يفسدا فيها ؟ و ليس الا النزاع ».

يعني ، موجب الفساد و سفك الدماء و ماشاكلهما ، و هو النزاع .

« و هو عين ماوقع منهم ». في الاعتراض « فما قالوه في حق آدم هو عين ما هم فيه مع الحق » و الاعتراض على الله عين النزاع مع من لامنازع له، وجرح آدم عين سفك دمه ، لانه طلب عدم خلقه و ايجاده .

ثم قال ، رضى الله عنه: «فلولاان نشأتهم تعطى ذلك ، ماقالوا في حق آدم ما قالوه ، [وهم لايشعرون] ».

يعنى ، رضى الله عنه ، النزاع و الاعتراض من حيث ماذكرنا من سراية احدية جمع النشأة الطبيعية الكلية ، « وهم لايشعرون » بذلك ، لغلبة الحال و حكم البساطة و الوحدة بالفعل ظاهراً ، و اعطى ذلك هذا الاعتراض و السعى و الجرح ، فقالوا في حق آدم ماقالوه ، وهم لايشعرون .

قال ، رضى الله عنه : فلو عرفوا نفوسهم لعلموا ؛ ولو علموا لعُصموا». اى ان مقتضى ذاتهم و نوريتهم و بساطتهم هو عدم الاعتراض و الاعتساف و الاتصاف لحقايق الانصاف لعصموا عن وقوع المنازعة .

« ثم لم يقفوا مع التجريح حتى زادوا فى الدعوى بماهم عليه من التقديس و التسبيح . و عند آدم من الاسماء الالهية مالم تكن الملائكة تقف عليها ؛ فما سبتحته ربها بها ، ولا قدسته عنها تقديس آدم و تسبيحه».

قال العبد: اعلم ان التسبيح تعريف الحق و الثناء عليه باسماء السلب و التنزيه ، و لماكان في نشأة آدم من حقايق الكمال و نقايضها من النقايص التي

۱ - س۲ ی۲۸ ۰

نيست في نشآت الملكية ، فما اثبت الملائكة على الحق اى وما عرفته من حيث تلك الكمالات الخصيصة بالجمعية الانسانية ولا نزهت الحق ولا قدسته ولاسبحته عن نقايص تلك الكمالات من النقايص تسبيح ذوق و تقديس حال تقديس آدم و تسبيحه ، لكونه جامعاً لحقايق الكمالات و نقايضها ، و عدم جمعية الملائكة، فافهم .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « فوصف الحق لنا ماجرى لنقف عنده و نتعلم الأدب معالله، تعالى ، فلا ندعى ماانا متحقق به و حاو عليه بالتقيد ، فكيف ان نطلق فى الدعوى فنعم بها ماليس لى بحال ولا انا منه على علم [فنفتضح] ».

يعنى ، رضى الله عنه ، كما ادعت الملائكة مطلقاً في التسبيح « فيفتضح » عند المطالبة و يتعرض المعاتبة .

قال ، رضى الله عنه : « فهذا التعريف الالهيِّى مما اداَّب الحق به عباده الأدباء الأمناء الخلفاء . ثم نرجع الى الحكمة فنقول »:

## [مقام الأدب]

قال العبد: اعلم ان مقام الادب اعلى المقامات و يقتضى المعاملة مع الحق و الخلق بحسب مايقتضى مراتبهما و لايتحقق به الا اهل الامامة الالهية، و هى صورة الله، تعالى، التى حذى آدم عليها حين عرضها على سماوات الروحانية و ارض الجسمانية، فابين ان يحملنها، اى لم يطقن ذلك ولم يستطعن، لعدم احدية جمع الجمع عندمنها و اشفقن منها و حملها الانسان الكامل الحامل لواء

۱ ـ: مانحن متحققون به ، و حاوون عليه .

٢\_ بالتقييد . ٣ - ولا نحن منه . . .

إلى الروحانيات وارض الجسمانيات خ.

ه۔ س۳۳ ی۷۲۰

الحمد ، و احدية جمع جميع حقايق السيد و العبد ، انه كان ظلوماً ، لعدوله عن العدل في استهلاك استعداده الكمال الكلى في امور جزئية و احوال ناقصة ، جهولا " برتبته ، انه هو المظهر الاتم الاشمل و الخليفة الاكبر الاكمل ، فتعين اتصافه بهذا الظلم و الجهل بسبح الحق عنهما و لحمده بنقايضهما ، من الكمال على الوجه الاكمل ، فالامناء هم الادباء ، اهل الامامة الالهية ، و هم الخلفاء الذين استخلفهم الله في حفظ خزائنه و خزائن خزائنه ، فتذكر .

قال الشيخ ، رضى الله عنه: « اعلم ان الامور الكلية و ان لم يكن لها وجود فى عينها ، فهى معقولة معلومة بلاشك فى الذهن ؛ فهى باطنة لايزال عن الوجود العينى ، و لها الحكم و الاثر فى كل ماله وجود عينى ؛ بله هو عينها لاغيرها ، اعنى اعيان الموجودات العينية ».

قال العبد: اختلف النسخ و فى البعاض منها لايزول ، فان قلنا: لايزال ، فباطنه منصوب و فيه تقديم و تأخير ، و التقدير فهى لايزال باطنة عن الـوجود العينى ، اى لايظهر اعيانها ، و انكانت موجودة فى العلم الالهى و بالنسبة الى الحق ، و ان قلنا لايزول فظاهر . يعنى : ان الامور الكلية ، و ان لم يكن موجودة فى اعيانها لكونها افذاك مشخصة ، و اذاتشخصت لم تكن كلية ، فهى لا تزول عن الوجود العينى ، لظهور احكامها و آثارها فى كل ماله وجود عينى ، فان الامور العامة كالوجود و العلم و الحياة التى تعم الحق و الخلق، وان لم يوجد فى الاعيان لكونها كليات لا يمنع نفس تصور معناها عن وقوع الشركة فيها ، فانها من حيث لكونها كليات لا يمنع نفس تصور معناها عن وقوع الشركة فيها ، فانها من حيث من اتصف بها وقامت به من حق او خلق ، فهى من كونها كلية يطلق على كل من اتصف بها وقامت به من حق او خلق ، فهى من كونها كلية مطلقة عن الاضافة لا يزال باطنة ، اذلا يوجد فى الاعيان . و مع كونها كذلك باطنة فانها لا يزول عن الوجود العينى لوجود آثارها و احكامها فى اعيان الموجودات ، بل هى تحقيقها الوجود العينى لوجود آثارها و احكامها فى اعيان الموجودات ، بل هى تحقيقها

١- و في بعض منها ٠ خ ٠

فى كل ماله وجود عينى ، فانها لاتبطن و لايزال باطنة من كونهاكلية ، وكونهاكلية اعتبار ثان مسبوق باعتبار حقايقها مجرّدة عن كونها موصوفة بالكلية او غيرها ، فهى بحقايقها فى كل من قامت به لابكليتها ، فان الوجود فى القديم و المحدث هو هو ، و العلم فى كل عالم عالم علم ، وكذلك الحياة فهى فى كل موجود عينى عينها غير زائدة عليها وجوداً و شهوداً لاعقلاء، فان العقل ينتزع عن الموجود وجوده و يتعقله زائداً على الموجود و ليس ذلك الا فى التعقل لافى العين ، فامعن النظر و انعم .

قال ، رضى الله عنه : « ولم يزل » تلك الحقايق الكلية « عن كونها معقولة فى نفسها ، فهى الظاهرة من حيث اعيان الموجودات كما هي الباطنة من حيث معقوليتها ».

قال العبد: اماكونها ظاهرة فمن حيث انهافىكل موجود عينى بماهيتها و حقيقتها ، و هى فيه عينه غير زائدة عليه ، لعدم امتيازها عنه فى الوجود . واما كونها باطنة ، فلانها من حيث تعقلها الامور الكلية عامة ينتزعها و يأخذهاكلية لايمنع نفس تصورها عن وقوع الشركة فيها ، فهى منكونهاكذلك باطنة معقولة لاوجود لها الا فى العقل .

قال ، رضى الله عنه : « فاستنادكل موجود عينى لهذه الأمور الكلية». يعنى استناد الموجودات منكونها موجودة ، و العلماء منكونهم علماء و الاحياء منكونهم احياء الى هذه الكليات العامة .

قال ،: رضى الله عنه : التى لايمكن رفعها عن العقل ». اى لايزال من كونهاكلية معقولة .

قال: « ولا يمكن وجودها في العين ».

اى لايتشخص منكونهاكلية « وجوداً يزول به عن ان تكون معقولة ». يعنى : ان هذه الكليات و انكانت فيكل موجود عينى عينه ، فذلك

لا يخرجها من كونها معقولة ، فان كونها معقولة باطنة هو من كونهاكلية ، وكونها عين كل موجود عينى هو بحقايقها لابكليتها لوجود تميز يعقل كليتها عن تعقل حقيقتها فى العقل و عدم غير حقيقتها عن الوجود العينى ، و لا يخرجها ايضا كذلك كونها معقولة وكلية عن كونها بحقيقتها فى كل موجود عينى عينه ، بمعنى انه لا بر دد عليه ولا بمتازعنه .

قال، رضى الله عنه: « وسواء كان ذلك الموجود العينى مؤقتاً اوغير مؤقت ؛ نسبة المؤقت و غير المؤقت الى هذا الامر الكلى واحدة ».

يريد ، « رضى الله عنه » بالموقت : الحادث الفانى من العالم ، فظهور هذه الامور الباطنة المعقولة الكلية بالأعيان الحادثة التى وجودها موقت غير مؤيد، يكون موقتاً، كذلك غير مؤبد: كوجود زيد مثلا و علمه و حياته، كهو غير ابدية بل هو موقتة ، و ظهورها لمن ليس وجوده موقتاً ولامتناهياً غير موقت ولامتناه لانضياف هذه الحقايق الكلية النسبية المعقولة الى كل موجود عينى و ظهورها فيه بحسبه و بموجب ما يعطيه ذاته .

قال ، رضى الله عنه: «غير ان هذا الامر الكلى يرجع اليه حكم من الموجودات العينية ، الموجودات العينية بحسب ما تطلبه حقايق تلك الموجودات العينية ، وكنسبة العلم الى العالم ، و الحياة الى الحى . فالحياة حقيقة معقولة ، و العلم حقيقة معقولة متميزة عن الحياة ، كما ان الحياة نتميزه عنه: ثم نقول في الحق ان له علماً اوحياة ، فهو الحي العالم . و نقول في الملك ان له علماً و حياة و نقول في الانسان ان له حياة ، و علماً فهو الحي العالم . و حقيقة العلم واحدة و حقيقة العالم . و حقيقة العلم واحدة و حقيقة العالم .

١ - الى هذا الأمر الكلى المعقول واحدة.

٢ ـ متميز قعنه ٠٠٠٠

و الحى نسبة واحدة . و نقول فى علم الحق انه قديم و فى علم الانسان انه حادث، فانظر ما احدثته الاضافة من الحكم فى هذه الحقيقة المعقولة». قال العبد « ايده الله به » : اعلم ان الحقايق الكلية مطلقة لها من حيث هى هى خصوصية ذاتية لايخرجها عن تلك الخصوصية الذاتية ، اضافتها الى الموجودات العينية كحقيقة العلم مثلاً معنى قائم بالذات العالمة به يسمى عالماً ، و هو فى طور التحقيق عبارة عن ادراك العلوم وكشفه بما هو به و بما هو عليه فى عينه على وجه الاحاطة و التمييز عن غير هذه حقيقة العلم – و ليس اضافتها و نسبتها الى الحق او الى الخلق مخرجة لها عن هذه الحقيقة المخصوصة ، و لكن يعود اليها من اضافتها الى كل موجود عينى اذا اضيف اليه ان يكون فيه بحسبه ، فانكان المضاف اليه موجوداً قديماً مطلقاكان علمه قديماً مطلقاكذلك ، وانكان المضاف اليه حادثاً مقيداً كذلك ، و هذا مما اقتضت اليه حادثاً مقيداً مؤلك الشرط مقترناً بها ، و هذا ظاهر .

قال ، رضى الله عنه: « و انظر الى هذا الارتباط بين المعقولات و الموجودات العينيه، فكما حكم العلم على من قام به بان يقال فيه انه عالم، كذلك حكم الموصوف به على العلم بانه حادث فى حق الحادث ، قديم فى حق القديم و صاركل واحد » يعنى من المضاف و المضاف اليه « محكوماً به محكوماً عليه » يعنى من جهتين مختلفتين .

قال ، رضى الله عنه: « و معلوم ان هذه الامور و ان كانت معقولة » اى لها وجود فى العقل و العلم « فانها معدومة العين موجودة الحكم » يعنى فى الوجود العينى لانها لم يتعين فى الوجود تعيناً شخصياً غيرها من الاعيان الموجودة ، و الا لكانت شخصية ، و اشير اليها ، ولم يكن كلية. قال ، راضى الله عنه: «كما هى محكوم عليها اذانسبت الى الموجود

العينى ، فتقبل الحكم فى الاعيان الموجودة » فان ظهورها فى الاعيان بحسبها « ولا يقبل التفصيل ولا التجزى ، فان ذلك محال عليها ؛ فانها بذاتها فى كل موصوف بها ».

يعنى : ان الاضافة و النسبة لايخرجها عن حقايقهاكما قررنا .

قال ، رضى الله عنه : « و اذاكان الارتباط بينها و بين من له وجود الخاص لم تتفصل ولم تتعدد بتعدد الاشخاص ولابرحت معقولة ».

يعنى: انها لوتفصَّلت و تعدّدت بتعدد الأشخاص ، لكانت عن اصلكثرة فيها وهي واحدة في حقيقتها .

قال ، رضى الله عنه : «كالانسانية فى كل شخص شخص من هذا النوع عينى قد ثبت ، و هى نسب عدمية ، فارتباط الموجودات [ بعضها ببعض ] اقرب ان يعقل ، لانه على كل حال بينها جامع و هو الوجود العينى ، و هناك فما ثم جامع ، و قد " بعد الارتباط بعدم الجامع ، فبالجامع اقوى و احق ».

يعنى « رضى الله عنه »: ان هذا الأمر العام من حيث عدم تعيشنه فى الوجود العينى متميزة ، و تميشزه عن الأعيان الوجودية فى الخارج امر عدمى ، و هو معدوم العين ، و مهما ساغ الارتباط بينها معكونها معدومة الاعيان و بين الموجودات العينية فوجود الارتباط بين الموجودات اولى و احق ، و على هذا، يكون الارتباط بين الموجود القديم الحق و بين الحادث الخلق ، ثابتاً صحيحاً ، وهو المطلوب .

قال، رضى الله عنه: « ولأشكُّ ان المحدث قدثبت حدوثه و افتقاره

١ - : بينمن له وجود عينى و بينمن ليس له وجود عينى .

٢- بينهما جامع . ٣- وقد وجدالارتباط .

الى محدث احدثه لامكانه لنفسه ، فوجوده من غيره، فهو مرتبطبهارتباط افتقار ، ولابدان يكون المستند اليه واجب الوجود لذاته غنياً فى وجوده بنفسه ، غير مفتقر ، و هو الذى اعطى الوجود [ بذاته ] لهذا الحادث فانتسب اليه » . [ ولما اقتضاه لذاته كان واجباً به ].

قال العبد: «ايدهالله»كون العالم ممكناً في حقيقة يقتضي ان يكون ذاته مفتقراً الى المرجح في الوجود ، لان الممكن من حيث هو ممكن مع قطع النظر عن المرجح نسبته الى الوجود و العدم بالسواء ، فهو من حيث هو ممكن ليس باولى ان يوجد ، و الا لكان الممكن باللاوجود اولى ولم يكن ممكناً ، وكذلك كل واجب الوجود فليس بممكن بالامكان الخاص ، و ان صدق اطلاق الامكان العام عليه عرفاً خاصاً ، فانا لانعني بالامكان العام الا عدم الامتناع ، فلما لم يكن للممكن اولوية الانحياز الى احد النقيضين ، افتقر في تعينه اما في الوجود اوفي العدم الى المرجح، وعلى جميع التقادير ثبت افتقاره الى المرجح، وهو الحق الواجب الوجود لذاته، لان المفتقر اليه لم يكن واجب الوجود، لزمان يكون ممكنا اوممتنعاً، فانكان ممكناً فالقول فيه كالقول في كل ممكن و لزم اما الدور و اما التسلسل في العلة ، و هما باطلان عقلاً، و انكان ممتنعاً ، فلايصلح ان يكون واجب الوجود مـالا وجودله ، ولاقابلا ً للوجود ، فلم يبق الا يكون المرجح الواهب للوجود واجب الوجود لذاته غنياً في وجوده بذاته من الغير غير مفتقر اليه . و ليس المراد من الواجب الا ذاتاً لاافتقار بها في وجودها الى الغير ، فوجودها اذن من ذاتها ضروري واجب.

فان قيل ، الوجوب في تعقيه مفتقر الى تعقيل ماليس بضرورى الـوجود واجبة ، فهو اذن من الحقايق النسبية ، و فيه رائحة الافتقار ، و توقف تعقل الوجوب على الامتناع او الامكانكتوقف تعقله على تعقل غيره .

قلنا : لايلزم من توقف تعقل الواجبية على تعقل غيرها توقف تحققه فـــى

ذاته على تحقق ماليسكذلك ، او على عدم تحقق غيرهكذلك ، فان ثبوت الوجود بالذات امر ذاتي للواجب الوجود بالذات، فلايفتقر في ذلك على غيره ولايتوقف عليه ، ولكن الواجب الوجود مفيض من وجوده و وجويه على ماليسكذلك و مستلزم له في الوجود المستلزم لوجود غيره و الموجب له لايتأخر في تحققه عن لازمه في الوجود ، لتوقف وجود اللازم على الملزوم ، ولكن عدم اللازم قديستلزم عدم الملزوم في الدلالة ، و اذاثبت وجوب الوجود لذات من عينها و نفسها و ثبت افتقار غيرها في وجوده اليها ، فمهما وجد ذلك الغير فوجوده من فياض وجود واجب الوجود بالذات ، فبالضرورة ينسب ذلك الغير في وجوده الى من افساض عليه الوجود، ولابد ان يكون الاضافة ذاتية للواجب الوجسود بالذات ، فيوجب وجود المفاض عليه المفتقر في وجوده عنه اليه ، والمقتضى امراً لذاته لايزال عليه مادامت ذاته. فلما اقتضى الحق الواجب الوجود مفيضه وهوالوجود المطلق ان يفيض الوجود على الخلق المقيد، كان واجباً به بالضرورة، اذ الإله يقتضي وجود المألوه ، و الرب يوجب المربوب و الخالق يستلزم وجود المخلوق ؛ و ذلك من كونه الها ربا موجداً او مفيضاً لـلوجود بالذات و عـلة ، لامن حيث ذاتية الذات المطلقة عن كل وصف و نعت ، الغنية عن العالمين ، فان اعتبار ذاتية الذات سابق و متقدم على جميع الاعتبارات. و لماكان وجوده عين ماهيته ، فلايلزم مساوقة وجود الحادث لوجود القديم ، و لكنه منكونه مفيضًا للوجود و موجداً لهذا الحادث يوجد عنه الحادث ، فالارتباط من قبل الحادث بالافتقار الذاتي الى محدث يحدثه ويوجده على التعيين ، و من قبل الموجد بالايجاد و الاستلزام .

قال، رضى الله عنه: ولماكان استناده الى من ظهر عنه لذاته، اقتضى ان يكون على صورته فيما ينسب اليه [ من كل شيء ] من اسم و صفة ». يعنى : من حيث اقنضائه اذيكون على صورته بحيث لايخرج الاسم والصفة

من حقيقتها الخاصة ، و ان اوجبت الاضافة نعتاً ليس لها بالفعل ، بل بالصلاحية و بشرط الاضافة كما ذكر في حقيقة العلم و الحياة .

قال ، رضى الله عنه : ماعدا الوجوب الذاتى ، فان ذلك لايصح فى الحادث و ان كان واجب الوجود ، لكن وجوبه بغيره لابنفسه ».

يعنى « رضى الله عنه » : لماكان العبد على صورة سيده ، وجب ان يكون واجباً ، و لكن وجود العبد و وجوبه مستفاد من الواجب بذاته الموجب لوجود هذا الحادث ، فماله قدم في الوجوب الذاتي ، لكون وجوب وجود العبد لابذاته لابذات مطلقة منها ذاته او وجود مطلق منه وجوده .

قال ، رضى الله عنه : « ثم لتعلم انه لماكان الأمر على ماقلناه من ظهوره بصورته احالنا ، تعالى ، فى العلم به على النظر فى الحادث و ذكر انه ارانا آياته فينا في في العلم عليه، فما وصفناه بوصف الاكنا نحن ذلك الوصف ».

يعنى « رضى الله عنه »: لما قرر ان الخليفة ظاهر بصورة المستخلف فيما استنابه فيه و نسبه اليه و ملكه اياه ، لاجرم انه تعالى احاله فى العلم به على النظر فى الحادث فى كل مانسب اليه من صورة على صورة القديم ، فاذا عرفنا المخلوق على الصورة بنسبه و لوازمه الثبوتية ، كماليها و غير كماليها ، استد للنا بكمالاتنا الثبوتية التى اعطانا الكامل بالذات على ثبوت الكمالات له على الوجه الاكمل ، و استدللنا ايضاً بنقايصنا و نسبنا الغير الكمالية انها منتفية عن موجدنا و ثابتة له نقايض تلك النقايص من الكمالات ، و فى الحقيقة ماوصفناه بوصف الاكنا نحن ذلك الوصف . و التحقيق يقتضى انه ليس لنا من الامر شئ ، بلكل مالنا فمنه ، كماقال : « وما بكم من منعمة فمن الله فما وصفناه بنا الا من حيث كوننا به فيه كماقال : « وما بكم من منعمة فمن الله فيا وصفناه بنا الا من حيث كوننا به فيه

۲ - آیاته فیه ۰۰۰ -ف-

١ - بل بذات مطلقة .

۳ ـ س۱۲ یهه ۰

منه له.

قال ، رضى الله عنه : «الاالوجوب الخاص الذاتى ، فلما علمناه بنا و منا نُسبَنا اليه كل مانسبناه الينا ».

يعنى « رضى الله عنه » من حيث ان نسبة نسبة الشئ نسبة لذلك الشئ ولازم لازمه بالوسط.

قال ، رضى الله عنه: « و بذلك وردت الاخبارات الالهية على ألسنة التراجم الينا ، فوصف نفسه لنا بنا ، فاذا شهدناه شهدنا نفوسنا ، و اذاشهدنا شهد نفسه ».

قال العبد « ايدهالله تعالى به » : اعلم ان الله علم نفسه ذات نسب مستهلكة الاعيان في احدية ذاته و هويته المطلقة ، واراد او احب ان يظهرها في الوجود العينى ، او يظهر هويتها فيها بحسبها ، وكانت متمايزة الاعيان في التعين بالعلم الذاتي كعلم الواحد العالم انه ذونسب و نسب نسب فلما تعلقت المشية باظهار هذه اننسب في الوجود ، تجلى الله الجواد الرحمان المحسن الوهاب بافاضة الوجود من يكنبوع الوجود ، فاوجدها في اعيانها له في عرصة الشهود ، و بعد تحقق هذه النسب الحقيقية ان الحقايق النسبية فما لها ان تدل على الحق المطلق اونشهده الا من خصوصها ، و بها قدظهر الوجود فيها بحسبها ، فلولا ان في الوجود ملاحية الظهور في كل حقيقة او نسبة منها بحسبها و على صورتها ، لماظهر بذلك كذلك ، و يضاف اذذاك الى الوجود الحق الظاهر في كل حقيقة منها على صورتها مايضاف الى تلك الصورة ، فافهم ، اذافهمت ، فهمت .

فاعلم انا نحن صور تلك النسب الذاتية و الشئون الغيبية ، اقتضانا بالذات من كونه الها موصوفا بالموحدية ، منعوتا بالربوبية ، فلما وصف نفسه لنا بنا ، اعنى بالنسب و الاسماء و الصفات التى نحن صورها ، واحالنا فى المعرفة و العلم به علينا بقوله الحق على لسان رسول الصدق : « من عرف نفسه فقد عرف ربه »،

فعلمنا به انفسنا ، و علمنا من علمنا بنا علمنا به ، فما علمناه الا بنا و علمنا الماعلمنا الا به ، فما علمنا الااياه به منه فيه ، و ماعلمنا انفسنا الا فيه عينه ، فنحن فيه هو عينه و هو فينا نحن اعياننا ، لانافيه شئونه الذاتية و نسب نسب الانية الغيبية ، و هي الهوية العينية ، فاذا شهدنا فيه شهد نفسه و اذا شهدناه فيه او فينا شهدنا انفسنا ، فما نحن الا وجودات تعينية و تجليات وجوده ، نفسية ظاهره بخصوصيات اعياننا و ماهياتنا التي هي شئونه الذاتية و نسبه او نسب نسبه الغيبية الوحدانية، فافهم .

قال، رضى الله عنه « ولا نشك اناكثيرون بالشخص و النوع، و انا و انكنا على حقيقة واحدة تجمعنا، فنعلم قطعاً ان ثم فارقاًبه تميزت الاشخاص بعضها عن بعض، ولولا ذلك ماكانت الكثرة في الواحد ».

يعنى: «رضى الله عنه» ان هذه الشئون و ان اشتركت فى ان كلاً منها شأن ذاتى له او نسبة من نسب الالوهية ، ولكنه ، لابد ان يكون لكل شأن منها خصوصية ، بها يتميز عن غيره ، فتلك الخصوصيات هيى التى او جبت تعدد الاشخاص و تمايزها بشخصياتها عند وجودها العينى بموجب وجودها العلمى ، فألوجود و انكان موجداً للكل و لكن الخصوصيات الذاتية تعين الوجود الواحد بحسبها فيختلف ظهور الوجود الحق الواحد الاحد فى جميع مراتب العدد و يتكثر بحسب القوابل المختلفة المتكثرة ، ولولا هذا السر ، لم يظهر الكثرة

۱- ولعمرى ان ماحققه الشارح العظیم فى المقام تمام الكلام فى مسألة علمنا بالحق تارة على وجهالبساطة و تارة على وجه التركیب و العلم المضاعف وانا نعلم ذاتنا من جهة تقومنا بمبدأ الوجود من دونعلمنا و توجهنا بهذا العلم ثم نستدل من جهة تقومنابه تعالى على توقف علمنا بذاتنا على علمنا به اولا و ثم علمنا بذاتنا و هویتنا و علمنا به وذاتنا مطویان فى وجود واحد وهناك علم واحد ینحل الى علمین - آشتیانی -

۲ و بعضها ۰۰۰

المتعقلة فى الواحد ظهوراً وجودياً ولا الكثرة الوجودية فى احدية الجمع،كما تقول: مدينة واحدة مع اشتمالها على البيوت و الدور الكثيرة، وكقولناكتاب واحد ذوحروف و كلماتكثيرة، و شخص واحد ذواجزاء و اعضاءكثيرة.

قال ، راضى الله عنه : « فكذلك أيضاً ، و ان وصفنا بماوصف به نفسه من جميع الوجوه ، فلابد من فارق و هو افتقارنا اليه في وجودنا و توقف وجود ،نا عليه لامكاننا و غناه عن مثل ماافتقرنا اليه . فبهذا صحله الازل و القدم الذى انتفت عنه الاولية التي لها افتتاح الوجود عن عدم .فلا تنسب اليه الاولية مع كونه الاول . و لهذا قيل فيه الآخر . فلوكانت اوليته اولية وجود التقييد لم يصح ان يكون الآخر للمقيد ، لانه لاآخر للممكن ، لان الممكنات غير متناهية ، فلاآخرلها . و انماكان آخرا لرجوع الأمركله اليه بعد نسبة ذلك الينا ».

قال العبد « ايدهالله »: كما انا و انكنا مشتركين في الاستناد الى الحق و الدلالة عليه وفي القيام بوجوده الواحد، ولكناكثيرون بالاشخاص و الخصوصيات الذاتية و التفرقة فيما بيننا ظاهرة ، فكذلك اذا دللنا عليه ، فان دلالةكل منا بخصوصية ليست في الآخر ، وكذلك و ان وصفنا بما وصف به نفسه و اعطانا الاتصاف باوصافه جميعا و التسمى باسمائه طرّاً ، فلابد من فارق بيننا و بينه لايشاركه فيه اصلاء و هو وجوبه الذاتي الذي انفرد به من ذاته دوننا ، و اما الفارق من قبلنا الذي خصصنا به دونه ، فهو افتقارنا جميعا اليه على التعين في الوجود و ذلك لامكاننا الذاتي كمامر فتذكر .

و اعلم : ان في الامكان سرأ شريفاً ذكرنا في موضعه فاطلبه من هناك ان

١ - بما وصف نفسه .

<sup>7 -</sup> e ليس الا افتقارنا 0 - e و ليس ذلك 0 - e و ليس ذلك 0 - e وجود تقييد 0 - e

تعثر عليه من هيهنا ، فقد اومأنا اليه في مواضع مما سلف و فيما خلف .

و قوله: «عن مثلما افتفرنا اليه» يدل على شمول الافتقار و مرتبتى الوجود اعنى مرتبتى الحق و الخلق، لكون الوجود يشملهما، و الحق من حيث ذاته و وجوده الذاتى غنى عنا و نحن مفتقرون اليه بذواتنا فى وجودنا، ولكن الربوبية من كونها يقتضى المربوب بحقيقتها، و الخالقية لايتعقل بدون المخلوق وجوداً و تقديراً، فثبت الافتقار للنسب الالهية فى تعينها الوجودى و التعقلى الى متعلقاتها ضرورة توقف الامور الاضافية و النسبية على طرفيها و افتقارهااليها، ولايقدح ذلك فى الغنى الذاتى، فان الله غنى بذاته فى وجوده ازلا و ابداً. و هذا الافتقار المذكور ليس الا فى النسب الاسمائية، فان الالوهية و الربوبية و الخالقية و الرازقية و غيرها حقايق يتحقق وجودها بالمألوه و المربوب و المخلوق و المرزوق، و الغنى لله فى ذاته لكون وجوده من ذاته و عين ذاته. و لهذا السر صح له الازل و التقدم، يعنى نفى الاولية و المسبوقية عن وجوده الذاتى، فلا اول له سابقاً عليه، بل هو الاول السابق بوجوده المطلق وجوده الذاتى على التعينات الوجودية التقييدية، و ليس متعلق الحدوث و القدم حقيقة الذاتى على التعينات الوجودية التقييدية، و ليس متعلق الحدوث و القدم حقيقة

وجوده الذاتى ، فلا اول له سابقاً عليه ، بل هو الاول السابق بوجوده المطلق الذاتى على التعينات الوجودية التقييدية ، و ليس متعلق الحدوث و القدم حقيقة الوجود ، بل تعينه بحسب الازمان و الاوقات و المواطن و المراتب ، لاغير ، و التعين نسبة عدمية ايضاً مع قطع النظر عن المتعين .

فسبحان الذى وسع بجوده و رحمته و علمه و حكمته كل شئ حتى النسب العدمية ، احدثها و اعطاها ضرباً من الوجود ، و اظهرها موجودة للشهود المعهود. فنوكانت اولية الحق من حيث الوجود العينى المقيد ، لم يصح ان يكون هو الآخر، لانه لاآخر للممكنات ، لانها غير متناهية ، فلوكانت متناهية صح ان يكون لها آخرا.

فليس اوليته ، تعالى ، بمعنى اولية وجود التقييد ، ولا آخريته بمعنى انه اذا انتهت الممكنات الغير المتناهية،كان هو آخرها ، فكان آخر وجود التقييد ،

بل اوليته و آخريته بمعنى انه لاموجود الاهو ، فالكل منه اليه « لااله الاهو اليه المصير »\. بمعنى انه المطلق الغير المتعين في عين كونه عين الكل اولا بداية و المتعين في عين لاتعينه و اطلاقه بتجليات غير متناهية آخراً لاالي غاية و نهاية .

قال ، رضى الله عنه: « فهو الآخر في عين اوليته ، و الاول في عين آخريته ».

يعنى « رضى الله عنه » : ان الوجود المطلق ، هو الاول على الاطلاق ، ثم ان تعين و تقيد الوجود بتنوع التجلى في مراتب تعيناته ، فهو في حقيقته على اول الاطلاق الاصلى ، لان التعين و التقيد نسبتان لاتقدحان في اطلاقه الحقيقي الذي ليس في مقابلة التقييد ، بلهو معنى ذاتي للذات ، نعم الاطلاق و التعين يستلزم تعلقه اتنفاء البداية و النهاية ، و الافتتاح و الاختتام شمل بنور هويته و انيته المطلق و المقيد ، فان العين المطلقة عين المطلق اللامتعين و عين المتعين الغير المتناهي في تعينه لاالى ابدابدالأبد ، فهي هي في اللاتعين الاول الباطن و في التعين الآخر الظاهر ، فما ثم الا هو هو ، فهو الاول في عين آخريته و الآخر في عين اوليته .

قال ، رضى الله عنه : « ثم لتعلم ، ان الحق وصف نفسه بانه ظاهر باطن و اوجد العالم ؛ عالم غيب و شهادة لندرك الباطن بغيبنا والظاهر شهادتنا. و وصف نفسه بالرضا و الغضب، واوجد العالم ذاخوف و رجاء، فنخاف غضبه ونرجورضاه ". و وصف نفسه بانه جميل و ذوجلال، فاوجدنا

۱- س.۶ ی۳۰

۲- ظاهر و باطن فف.

٣ -: فيخاف غضبه و يرجو رضاه ٠٠ -م-

على هيبة و انس ، و هكذا جميع ما ينسب اليه و يسمى به . ثم عبر عن اهاتين الصفتين باليدين اللتين توجهتا على خلق الانسان الكامل ، لكونه الجامع لحقايق العالم و مفرداته ».

قال العبد « ايده الله به » : اعلم انه لماكان الاطلاق الذاتي الذي تستحقه الذات ليس في مقابلة التقييد والتحديد ، بل اطلاق عن التقييد بالاطلاق الذي مقابلة التقييد ، فهو اطلاق عن التقييد و عن الاطلاق بجمعه الذاتي بينهما جمعاً، غير متقيد ايضاً بالجمع ، بل مطلقا عن كل اعتبار . ولالسان في هذا المقام ، ولا حكم ولا اسم ولا صفة ، بل بهت بحت و خرس صرف . و بتحقق التعين الاول مفتاح مفاتيح الغيب ، يتعين للعين المطلقة تعين ولا تعين و اطلاق و تقييد و وحدة وكثرة و فعل و انفعال ، فتعين بالتعين الاول النسب الذاتية و هي الاولية و الآخرية و الباطنية و الظاهريــة . و هو من حيث التعين بــــلا اعتبار التعين و اللاتعين لااول ولاآخر ولاباطن ولا ظاهر . ولا نسبة هذه النسب ولا لانسبتها احق و اولى ، و لكنه تعالى من حيث اطلاقه باطن ، وقد جعل الباطن بحجاب عِزِّ غيبه عن ان يحاط به اويتناهي او يكون له بذاته ، فله الجلال . و هو من حيث تعيشنه ظاهر جميل بجمل القصد اليه و الاستناد من كونه مبدءا للتعينات الشئونية الكلية بمفاتيح الغيب الذي لايعلمها الا هو . يعنى ليس علمها الا للهوية المطلقة الكبرى التي للمعين ، وهي فيه هو ، و هو فيها هي . فظهرت الاثنينية بالتعين الاول للعين الواحدة بالوحدة الحقيقية ، و هي من حيث حضرتها الجلالية تقهر اعيان الاغيار و تغضب عليها غيرة احدية ، ولكنها من حيث التعين مرضى عن كل معين قابل و متعين مقبول رضي خصيصاً بخصوصيته لكونه جهده و استطاعته ، كماقال : « مالي سوى الروح خذه ـ جهد الفقير المقل ».

١-: ثم عبر ٠

وقد ورد الوارد في هـذا البيت على بمعنى مخترعاً في المحتد و المشرب عند المبصر المستبصر ، فقال : « مالى سوى انت خذبى \_ جهد الفقير المذل ». فتأميل ايها المتأمل ، و بموجب هاتين اليدين اللتين لها القبض و البسط و العطا و المنع و الرفع والوضع ، اوجدنا ذوى خوف و رجاء و قبض و بسط وهيبة و انس ، فنهاب جلاله و نأنس بجماله ، و نخاف غضبه و نرجورضاه. فظهرت فينا احكام الاثنينية المذكورة في اليدين ، كما اشار اليه ، رسول الله ، صلى الله عليه و سلم ، بقوله : « و خلق آدم بيديه . . . الحديث » ، وقال الله ، تعالى ، لا بليس « مامنعك ان تسجد لما خلقت ابيدي ».

وكما اظهر الله من هاتين اليدين المباركين لآدم عند تجليه ، فقال له : اختر ايتها شئت ، فقال آدم : اخترت يمين ربى ، وكلتايدى ربى يمين مباركة ففتح سبحانه يمينه ، فاذا فيه آدم و ذريته ، ولذلك خمرالله بيديه طينة آدم اربعين صباحاً .

فكان ربنا تبارك و تعالى ، يتجلى على صورته التى خلق آدم عليها و يخمر طينته بيديه المباركين حتى تخمر فيها ببركة توجهه الكلى الجمعى الالهى ، سشر احدية الجمع الذاتى الالهى بين يديه ، حتى بدت فظهرت في طينته صورته المباركة على احسن تقويم و اكمل تعديل و ترسيم ، فظهرت فيه جميع الحقايق الجلالية القهرية والجمالية اللطفية، وكمل به. وفيه سر الاطلاق و التقييد و التعين و اللاتعين، فكان اكمل كون و اجمعه واتمه ، و افضل مظهره و اوسعه و اعمه .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : فالعالم شهادة و الخليفة غيب ، و لهذا احتجب السلطان و وصف الحق نفسه بالحجب الطلمانية، و هى الاجسام العنصرية الكثيفة ، و النورانية و هى الارواح و العقول و النفوس وعالم

۱ – س۳۸ ی ۷۰

٢ - و لهذا تحجُّب السلطان ... ف- في (م): يحجب ٠٠٠

الامر والابداع ، و العالم بين لطيف وكثيف ، فهو عين الحجاب على نفسه فلايدرك الحق ادراكه نفسه ولايزال في حجاب لايرفع مع علمه بانه متميز عن موجده بافتقاره. لكن لاحظله في وجوب الوجود الذاتي الذي للحق ، فلايدركه ابداً . فلايزال الحق من هذه الحقيقة غير معلوم علم ذوق و شهود ، لانه لاقدم للحادث في ذلك ».

قال العبد « ايدهاشبه »: خلق الله آدم على صورة الرحمان كمانطق به الصادق الذى ما ينطق عن الهوى ، لان الخليفة على صورة مستخلفه فيما استخلف فيه و استنيب ، و ان لم يظهر بصورة مستخلفه فما هو بخليفة . ثم خلق الله العالم على صورة آدم لماذكرنا ان العالم صورة تفصيل النشأة الانسانية ، و الانسان صورة جمعها الاحدية ، فهو غيب العالم ، و العالم شهادته و ظاهره ، لكون الكثرة و التفرقة حجاباً ظاهراً ، و الجمعية الاحدية غيباً باطنا ، فالانسان روح العالم و قلبه و سره الباطن و لبه ، و لهذا السر وجد احتجاب السلاطين و الخلايف ضرب مثال للمرحتى يكون غيباً، كما ان الله غيب في القشر ، و ذلك اليق بعزة الخليفة و عظمته ، كما ان الله ، تعالى ، وصف نفسه على لسان رسولنا بالحجب ، فقال ، صلى الله عليه وسلم . « ان لله سبعين الف حجاب من نور و ظلمة » فالاحتجاب بالحجب من مقتضيات السلطنة و الخلافة .

و لماكان العالم بين لطيف وكثيف ، جسم و روح ، قد تعين الوجود الحق عامراً لعوالمها وكثراتهما الغير المتناهية ، وكل من العالمين حجاب على الآخر ، فتحجب اللطيف بالكثيف و الكثيف باللطيف و الكثيف ، فلا يدرك الحق ابداً الا من وراء هذه الحجب فالعالم عين حجابه على نفسه ، فلا يدرك الحق ابداً الا من وراء هذه الحجب الكثيفة و اللطيفة ، و ذلك لأنه لاحتظ له في الوجوب الذاتي ، و لأنه مفتقر في

الوجود الى من يتوهم انه غيره ، فلا يزال فى حجاب الغيرية مابين كثيف نسميته جسما ، و لطيف نسميته روحا او عقلا ً أو نفسا او معنى ، و هى فيما بينها اغيار لوجود المغايرة بين التعيشنات الحقيقية و الخصوصيات الذاتية ، فلو شهد العالم العين السمحتجبة بحجب الغيرية عن عين اعيان الاغيار انها بالحقيقة عين هده الاغيار ، لزال عن عينها الغين و الحجاب ، و لكن العزة و الغيرة اوجبتا الغيرية، ولابد ، « ولو رحمنا هم وكشفنا مابهم من ضر للجوا فى طغيانهم يعمهون » . .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « فما جمع لآدم بين يديه الا تشريفاً ، [ و لهذا قال لابليس : « مامنعك ان تسجد لما خلقت بيدى » ؟ و ما هو الا عين جمعه بين الصورتين : صورة العالم و صورة الخلق ، و هما يدا الحق . و ابليس جزء من العالم ، لم تحصل له هذه الجمعية . و لهذا كان آدم خليفة فان لم يكن ظاهراً بصورة من استخلفه فيما استخلفه فيه ، فما هو خليفة ، و ان لم يكن فيه جميع ما تطلبه الرعايا التي استخلف عليها ـ لان استنادها اليه ، فلابدان يقوم بجميع ما تحتاج اليه ـ و الا فليس بخليفة عليهم ].

و ذلك لان الكمال في احدية جمع الجمع ، ثم الكمالات كلها ، انما يفيض من احدية جمع هاتين اليدين المباركتين الالهيتين ، فوجب ان يكون الكمالات المنبعثة من اليدين مجتمعة فيه مع اضعافها ، اذالهيئة الجمعية الاحدية ، يعطى في الجامع ان يظهر فيه كل حقيقة من حقايق اليدين بهيئة الجمع ، و لهذا توجهت المطالبة و المؤاخذة على ابليس الذي هو جزء من العالم في امتناعه عن سجود آدم ، لكون الواجب على كل قوة من القوى الروحية و القوى الطبيعية جمعاً و فرادى ، هو الاذعان و الانقياد و الطاعة و الدخول تحت حكم صاحب الجمعية

۱- س۲۲ ی۷۷۰

بين اليدين اللتين في قبضتهما عالم الارواح اللطيفة و عالم الطبيعة الكثيفة ، و ابليس في احديهما ، ولكن حقيقة ابليس منافية لحقيقة آدم بالحقيقة و الطبع ، لان حقيقة آدم، عليه السلام، صورة ظاهرية احدية جمع الجمعيات الالهية والجمعيات الكونية و انما جمع الله له بين اليدين ، لان الانسانية التي هـــي حقيقته يقتضي الاعتدال وكمال الجمع بين التعين و الاطلاق و الكثرة و الوحدة ، و عدم الانحصار في تعين جزئي ، بخلاف حقيقة ابليس ، فانها صورة الانحراف التعيشني الحجابي الى الإنانية الجزوية المتقيدة بالاستعلاء و الاستكبار و الظهور و العلو على حقيقة العين ، اذالتعين يكفر العين و يحجبه و يعلو عليه . و هذه الحقيقة يقتضى التفرقة النارية المعتلية على باقى العناصر . فلما تباينت الحقيقتان وقعت المضادة و المحادة و المعاداة في عالم الصورة بسبب المضادة الحقيقية في الحقيقة و بحسبها ولان نشأةكل واحد منهما تضاد نشأة الآخر في الجزء الاعظم ، فان الجزء الاعظم في نشأة الانسان الماء ثم الارض ، وهما يعطيان لحقايقهما و صورهما و قواهما و روحانياتهما اللين و الاذعان و الطاعة و القبول و الانقياد و الايمان و الثبات و الوقار و التوديُّدة و السكينة و الخشوع و الاستكانة و العبودية و التذائل و العلم و الحلم و الاناءة وماشاكل ذلك و الجزء الاعظم في نشأة ابليس و الشياطين النار ، و هـي بحقيقتها و صورتها و روحانيتها يعطي الاستعداد و الاستكبار والخفة و الطيش و السفوف و الكبر و الخيلاء و التسلط و الجبروت و الكفر والجحود و الحقد و الحسد؛ لانه صورة الانحراف العنصري التعینی،کما قلنا : ان التعین یعلو علی المتعین فیه ، یطغو و یکفرهای یستره وما له ثبات . فان نورالعين المتعينة في حجابية كل تعين يخرقة و يحرقه ، و من حق التعين ان يلعن و يطرد و ينفى عن وجه العين المتعينة في ذلك التعين ، لكونه حجاباً على من تعين به و فيه من وجه و انكان دالاً عليه من وجه آخر ، فمن كان مشهوده ان وراء التعين امرآ هو منه ، يشاهد الحقيقة في الحجاب ، و من

لم يشاهد الاحجابية التعين حجب به ، و التعين حجاب على نفسه ، فلايرى العين المحتجبة به ابدأ؛ كظهر المرآة لايظهر فيه مثال صورة الرائي المنطبع في باطنه الا ان يلعن حقيقة الحجاب عن وجه المحتجب. و لهذاكل تعين يدعى انانية هو بها محجوب عن غيره و عن عينه و عين الكل التي بها قيام الكل و هو قيام الكل وقد اشرنا الى هذا السر ، في الغراء الرائية و اللامية ايضاً بقولنا :

لايحصنك اشكال بشاكلها وکن به فطناً فـــی ای مظهره

عمن يشكل فيها فهي استار بدا ففي الامر اظهار و اسرار كالبحر بحر على ماكان في قدم ثه الحوادث امواج و انهار

ومن حجب بالتعين طلب الاستبداد و التفرد بتعينه الجزئي اذ لاقدم له في الكلية و الاحدية الجمعية الالهية ، و لعن الحضرة الانسانية لابليس اذ الجزئية التعينية حجاب على العين الكلية الاصلية ، و التعين طار ، ولايكون الا منجهة غلبة جزء من اجزاء ظاهرية المتعين او المعين ، فافهم .

فلما جمع الله لآدم بين الصورتين ، صورة الحق و صورة الخلق ، فكان له مرتبة جمع الجمع ، فهي على صورة الله ، ضرورةكون الحقيقة الالهية احدية جمع الحقايق الوجوبية كلها المقتضية بالذات لجمع جميع الحقايق الكونية ، و بهذه الجمعية صحت له الخلافة، كما نطقت الحقيقة على لسان بعض تراجم الحقايق:

انية الخلافة منقادة فلم تكن تصلح الا ك ولـو رامها احـد غيره

اليه ينجر اذيالها ولم يكن يصلح الا لهـــا لنزلزلت الارض زلزالها

١ - لايحجبك . خ .

فالانسان حامل الامانة التي هي الصورة الالهية الذي حذى آدم عليها ، فان ام يظهر الخليفة بصورة المستخلف في الرعايا لم يطيعوه ، وكان قاصراً عن درجة الخلافة فلم يصلح لها ، و اذا لم يكن عنده جميع مايطلبه الرعايا ، لم يطيعوه ولم يوصل ذلك الى الجميع جمعاً و فرادى لم يكن خليفة ، و اذقد جمع الله لآدم بين بديه المبسوطين بجميع الآلاء و النعماء التي يطلبها الكل و استوت الحقيقة الاحدية الجمعية و الوجوبية الالهية على عرش الحقيقة الاحدية الجمعية الانسانية الكمالية ، ظهر بصورة الله ، تعالى ، فاوصل نعيم الله و آلائه المخزونة في خزائنه عنده و فيه التي هي حضرات الاسماء و خزائن خزائنه التي هي حقايق القوابل و المظاهر الى العالم الاعلى الرباني ، و العالم الاسفل الكياني ، روحانيتها و جسمانيتها، سماويها و ارضيها، و زهرت جميع الحقايق الوجوبية و النسب الاالهية و الربوبية في مظاهرها تماماً ، و ظهرت ايضاً بها الحقايق الخلقية المظهرية في جميع مرائيها و مراتبها و مناظرها و مجاليها الروحانية و المثالية و الطبيعية تماماً ظهورًا فرقانيًا تفصيليًا ، وكان ظهورها في الخليقة ظهوراً جمعيًّا احديا ًكمالياً ليس كظهوركل منها فيكل من المظاهر ، اذليسكل منهاكلكل منها منكل وجه ، فما في بحرى الوجوب و الامكان حرف ، ولاكلمة الا وهي في الانسان الكامل الفاضل افضل و اكمل منه خارجاً عنه ، مع حصول فضيلة الخصيصة به له ، فافهم انكنت تفهم ، والله الملهم و المعلم .

فما اكمل الانسان لوعرف قدره و ملك امره وكمل سره ولم يتعد طوره و لزم مركزية حقيقة الاعتدال و تحقق بحقيقة الاطلاق في الجمع و الكمال . حققنا الله و اياكم معاشر المستعدين الطالبين لهذه الحقيقة و المسترشدين الى هذه الطريقة ، بفضله و طوله و قوته و حوله .

و اما استناد العوالم التي كني عنها الشيخ ، «رضى الله عنه» بالرعايا الى هذا الخليفة و هي الخليفة فمن حيث الكل حقيقة ، حقيقة من حقايق ذات الخليفة

و نشأته ، برزخ من حيث احدية جمعها بين حقيقةما من حقايق بحر الوجوب ، و بين حقيقة مظهرية لها من حقايق بحر الامكان هي عرشها ، و تلك الحقيقة الوجوبية مستوية عليها ، فلما ورد التجلي الكمالي الجمعي الالهي على المظهر الكمالي الانساني تلقاه بحقيقة الاحدية الجمعية الكمالية ، و سرى سرّ هذا التجلي في كل حقيقة من حقايق ذات الخليفة ، ثم فاض بنور التجلي منها على مايناسبها من العالم ، فما وصلت الآلاء و النعماء الواردة بالتجلي الرحماني على حقايق العالم الابعد تعيينه في الانسان الكامل بمزيد صبغة لم يكن في التجلي قبل تعينه في مظهرية الانسان الكامل بحقايق العوالم و اعيانها رعايا للملك الحقيقي المالك لهم ، و على الخليفة رعاية رعاياه على الوجه الانسب و الاليق و الافضل ، و فيه يتفاضل الخلائف بعضهم على بعض ، فاجهد ، و اشهد ، واكشف ، تشهد ، و الله الهادي .

قال ، رضى الله عنه : « فما صحتت الخلافة الا للانسان الكامل فانشأ صورته الطاهرة من حقايق العالم و صوره ، و انشأ صورته الباطنة على صورته ، تعالى . و لذلك قال : «كنت سمعه و بصره . . . » ولم يقل :كنت عينه و اذنه ، ففرق بين الصورتين ».

# [ بيان ايجاد الحق صورة ظاهر الانسان ]

اما انشاء صورته الظاهرة من حقايق العالم و صوره ، فمن حيث ان ظاهرية الانسان احدية جمع جميع الحقايق الكونية وصورها ، فما من ذرة من ذرات الوجود من العقل الاول الى آخر نوع من انواع الموجودات الكونية الاوفى نسخة ظاهرالانسان الكامل نظيرتها و مندوحتها ، و نسبتها اليه كنسبة الاصل الى الفرع و نسبة حقايق ذات الانسان و صورها الى حقايق العالم و صورها نسبة

۱ و انشأ صورته ف.

الاصل الى الفرع ، ولقد ذكرنا نظاير حقايق العالم و صورها من الانسان الكامل فى الشرح الكبير ، و ربما يحشو حشو حواشى هذا المختصر شئ من ذلك حتى يكون الكتابكافيا وافيا ، والله الموفق و المؤيد و المعين .

### [بيان اظهار صورة باطن الانسان الكامل]

و اما انشاءالله ، تعالى ، صورة باطن الانسان على صورته ، تعالى ، فهو ان الانسان الكامل حاور جامع لجميع الاسماء الالهية الفعلية الـوجوبية ، و جميع نسب الربوبية . فانه ، اعنى الانسان الكامل واجب الوجود بربه عرشله ، بقلبه ، فهو حق واجب الوجود ، حي ، عالم ، قدير ، متكلم ، سميع ، بصير ، و هكذا جميع الاسماء ، ولكن بالله على الوجه الاجمع الاكمل . و صورة الله التي خلق الله آدم عليها ، هي احدية جمع جميع هذه الحقايق الربانية الالهية على الاطلاق ، لاغير . فباطن الانسان على صورة الله و ظاهره على صورة العالم و حقــايقه ، و الظاهر مجلى و مرآة للباطن ، و الباطن متعين في الظاهر و بهبحسبه كما عين رسولالله ، صلى الله عليه و سلم ، فيما اسنده الى الله ، تعالى ، انه قال : «كنت سمعه و بصره » ولم يقل عينه و اذنه، ففرق بين صورته الظاهرة وصورته الباطنة. يريد : « رضى الله عنه » في هذا الحديث و الا ففي غيره التعميم و الشمول على صورتيه الظاهرة و الباطنة ولا تظنن قولنا : صورته الظاهرة جسمانية فقط ، فلیس المراد ذلك ، بل خلیقته من جسم و روح و قوی و عقل و معانی و صفات و غيرها مما يصدق اطلاق الخليقة و ماسوى الله عليه . فالهيئة الجمعية من جميع ماذكرنا هي صورته الظاهرة ، فبهذاكان الانسان الكامل بظاهــره صورة العالــم الاحدية الجمعية ، و قيل : فيه العالم الصغير ، اي من حيث الصورة . و الذي يتضمن هذا الحديث من الفرق بين الصورتين و التخصيص ، فهو ان السمع و البصر حقيقتان ملكوتيتان و الهيتان للنفس اوللروحكيف شئت ، و امــا العين و

الاذن فهما آلتا ادراك المبصرات و المسموعات بالنسبة الى من ادراكه مقبد الآلات مادام كذلك ، واما سمع الحق و بصره الذى تسمى بهما ، فغير متوقف على الآلة و الجارحة ، فذكر فى هذا الحديث الاليق بجنابه ، تعالى ، لاهل العموم بلسانهم ، و الا فان الادراكات بالآلات و الجوارح كلها ، وقد يسرى النور فى باطن المحقق المتحقق بهذا المقام الى ظاهره و اعضائه و جوارحه كما جاء فى اليد و الرجل و اللسان و القدم و الطريق ، والله ولى التوفيق .

قال ، رضى الله عنه : « و هكذا هو فى كل موجود فى العالم بقدر ما يطلبه حقيقة ذلك الموجود ، ولكن ليس لاحد مجموع ماللخليفة فما فاز الا بالمجموع ».

يعنى « رضى الله عنه »: ان الحق متعين فى كل جزء ، جزء من العالم بحسب خصوصيته لاغير ، فاشترك الكل فى مطلق المظهرية و افترقت فى الخصوصيات ، ففاز بظاهره ففاز الانسان بخصوص الجمع بين جميع الخصوصيات المظهرية ، ففاز بظاهر بالاسم الظاهر من جميع الوجوه و بباطنه بالاسم الباطن كذلك ، وكان الجامع لاحدية جمعها على الوجه الاجمع الاحسن .

قال ، رضى الله عنه: « ولولاسريان الحق فى الموجودات بالصورة ماكان للعالم وجود، كماانه لولاتلك الحقايق المعقولة الكلية المذكورة، ماظهر حكمها فى الموجودات العينية. و من هذه الحقيقة، كان الافتقار من العالم الى الحق فى وجوده ».

قال العبد « ایدهالله به » : قداعلمناك فیما تقدم ، ان الله خلق آدم على صورته و على صورة الانسان العالم ، و ان الصورة التي خلق آدم عليها صورة

١- وهكذا هو الخليفة في .

٣ ــ ماظهر حكم في ٠٠٠

٧ مجموع ما في الخليفة. ٠٠٠

معقولية احدية جمع جميع الاسماء ، و ان العالم بجميع اجزائه جمعاً و فرادى ، مظاهر الاسماء التفصيلية ، و انه الصورة الانسانية الفرقانية ، و ان صورة الانسان الكلى على صورة العالم او حقايقه تماماً ، و ان صورة باطنه صورة الله . و تذكرا جميع هذه الاصول و اعلم انه مامن موجود من الموجودات ولاشئ من الاشياء الا و هو مظهر و مرآة و محل ظهور للوجود الحق الظاهر فيها و الساري باحدية جمع الصور الالهية في الكل ، اذالنفس الرحماني يقتضي النور الوجودي الالهي فايض على المظاهر الكيانية بالصورة الربانية الاحدية الجمعية ، ولكن ظهورها في كل مجلى و تعينها في كل مظهر انسا يكون بحسب القابل لابحسب الصورة كظهور النور الكبير في المرآة الصغيرة ، فانه صغير و متشكل بشكلها ، وكان المراد الاول الاولى و المقصد الالهي الاعلى الاجلى مـن الايجاد هو التجلـي الالهي بصورته في احدية جمع النفس الساري في حقايق العالم ، ولولا هذا السريان النورى الوجودى بالصورة المقدسة الاحدية الجمعية الالهية في حقايق هذا المجلى المشهود الموجود ، ماوجد موجود ولاشهود مشهود ، فافتقار العالم ابي الموجد من اهل هذه الحقيقة ، حتى يحصل له شرف المظهرية ، لصورت ، تعالى ، فان المخلوق على الصورة التي هي مخلوقة على الصورة الالهية بكون على الصورة الالهية يكون على الصورة.

قال ، رضىالله عنه :

شعير

هذا هو الحق قدقلناه لانكنى فقد علمت الذى من قولنانعنى عنه انفصال خذوا ماقلة عنى فالكل مفتقر ماالكل مستغن فان ذكرت غنياً لاافتقار به فالكلبالكل مربوطوليسله

۲ - يفيض ٠ خ ٠

قال العبد ، « ايدهالله به » : اعلم ان الله سبحانه و تعالى ، بجميع نسبه الذاتية موجب لوجود العوالم و المظاهر و مستلزم لمتعلقات حقايقه الوجوبية و دقايق ساير اسماء الربوبية ، و تلك المتعلقات هي حقايق المخلوقية و المربوبية، فهي واجبة الوجود بايجاب الواجب الوجود بالذات لها ، ولولاهذه الحقايـق المظهرية من اكوان عالم الامكان لما ظهرت الصورة الالهية المقدسة الاحدية الجمعية الذاتية ، فشمل الافتقار نسب الربوبية و حقايق المربوبية ، بيد ان افتقار العوالم الى الحق في التحقيق بالحقيقة و الوجود على التعيين ، و ليسكذلك افتقار النسب الاسمائية ، فان الوجود هو المسمى بجميع الاسماء المتعين بجميع النسب ، فِما بها افتقار في الوجود و التحقيق الى العالم ، ولكن في ظهور الآثار و الاحكام لاغير ، ومع ذلك فلاافتقار بها الى عالم معين او مظهر شخصى مبين، بل يوجب بالذات لها مظاهر لا على التعيين الى ابدالآبدين كما هو مقتضى ذاتــه المقدسة من الازل دهر الداهرين . فافهم و اعلم ان فلك الوجود الحق محيط بالموجودات العينية و الغيبية هويته المحيطة ، و اول تعينه الذاتي بفلك الالهية، و هي محيطة لافلاك الاسماء الالهية ، ثم افلاك الاسماء محيطات بحقايق مظاهرها الكيانية ، و هي اجناس العوالم و انواعها واصنافها و اشخاصها ، و دايرة فلك الهوية الكبرى الذي للوجود الحق فلك محيط بجميع الافلاك و جميعها منحصر في اربعة افلاك:

فلك اللاتعين و الاطلاق الوجودى العينى الحقيقى ، و فلك التعين الاول الاحدى الجمعى الاكبر ، و هو من الوجود الحق كالقلب من الانسان ، و هذا الفلك محيط بفلكين عظمين كليتين محيطين بساير الافلاك التفصيلية الآتى حديثها في مواضع مواقعها فلك الالهية المحيطة بجميع نسبها واسمائها على الفلك الكونى المظهرى من المعلول الاول الى آخر صورة توجد من آخر نوع وجد .

ثم اعلم: ان فلك كل حقيقة من نقط محيط فلك الالهية ، و هي عبارة عن نسب

الربوية ، و الحقايق الوجوية انما يتم بفلك متعلقها من العالم ، فكل فلك من افلاك حضرات الاسماء مقسوم بقوسين كليتين متساويين مساويين مجموعهما من محيط الفلك الداير ، فالقوس الاعلى لنسب حقيقة فلك الاسم الله و نسبها و لوازمها نقط محيط دايرة متعلقة الحابل متصلة الرقايق و الجداول بنقط محيط القوس الآخر الخصيص بمرتبة الكون المظهرى ، و المجموع فلككامل ، فافلاك الالهية و نقط محيطها مربوطة بافلاك العوالم و نقط محيطها ، فالكل مفتقر ماالكل مستغن ، و هذا معنى قول الكامل : الكل بالكل مربوط ، فليس له عنه انفصال خذوا ماقلته عنى . و انى الانفصال و الافتراق و الحقيقة الكلية مقتضية للاتصال و الاتفاق و الايتلاف و الاعتناق « وكل انسان الزمناه طائره في عنقه » فاذا قامت قيامة التفصيل و تمت مقامات التوصيل و التحصيل و بعثرت قبور النشور و بسطت ارض الحشر و النشور ، فيوم القيامة « يلقاه كتاباً منشوراً » و سنذكر ما تبقى من تنمة هذا السر في الموضع الاليق به ، انشاءالله ، تعالى .

و اما قوله: « فان ذكرت غنياً لاافتقار به » فقد عرفت الذي بقولنا نعنى فانه « رضى الله عنه » يشير الى الغنى الذاتى الحقيقى الاحدى القاهر اعيان الاغيار و الموجد كثرة النظراء و النظار «كان الله ولاشئ معه ، هوالله احد الله الصمد لم يلد » لم يوجب من حيث ذاته الغنية معنى الانتاج و الايجاد ولايقتضى الاظهار و الاشهاد ، لانه بالذات كامل ابدالآباد « ولم يولد » لم ينتج من اصل مقدمات منتجة « ولم يكن له » لا يكون للهوية الكبرى المحيطة بالكل ، مثل ولا كفؤ من احد معين ، فافهم .

قال ، رضى الله عنه: « فقد علمت حكمة نشأة لا جسد آدم اعنى صورته الظاهرة التي هي احدية جمع جميع الحقايق المظهرية الخلقية روحانيها

١ -: وأن الانفصال و الافتراق -م-

٢ - في بعض النسخ: حكم نشأة آدم.

العقلية والنفية ، وجسمانيتها الطبيعية والعنصرية والمثالية و البرزخية و الحشرية « وقد علمت نشأة روحانية آدم ، اعنى صورتة الباطنة ، فهو الحق الخلق » اى باطنه حق و ظاهره خلق . [ وقد علمت نشأة رتبته و هى المجموع الذى به استحق الخلافة . فآدم هو النفس الواحدة التى خلق منها هذا النوع الانسانى ، و هو قوله : « ياايهاالناس ، اتقوا ربكم الذى خلقكم من نفس واحدة ، و خلق منها زوجها و بثمنها رجالاكثيراً و نساء » .

قال العبد: اعلم ان ابانا ، عليه السلام ، صورته ظاهرية احدية جمع جميع الجمعيات ، و هو اول الختوم في المرتبة الظاهرة به ختم صور الانواع الوجودية ، و هو بمثابة البشرة من وجه الصورة الالهية ، و لهذاكان ابا البشر و جميع الصور البشرية بهذه المثابة من صورة اللاهوت . ولماكان ، صلى الله عليه و سلم ، صورة ظاهرية احدية جمع جميع الجمعيات الالهية و الكونية المنبعثة من جمعية التعين الاول الحقيقية و الطبيعية الكلية و النفسية العمائية ، فهو ، صلى الله عليه و سلم، اول صورة احدية جمع الجمع بين الحقيق الوجوبية بالفعل و التأثير و بين الحقايق الوجوبية بالفعل و التأثير و بين الحقايق الكونية بالانفعال و التأثر ، و ذلك في اول النشأة الاحدية الجمعية .

و انماكان نفساً واحدة ، لان الواحد اصل العدد و منشأه ، و لعدم صدور غير الواحد عن الواحد . و لماكان المرادمن خلق آدم وجود الخليفة على الوجه الاكمل الاجمع بين المجموع و المفصل ، اخرج الله من هذا الاصل بعدد ذريته و عدد مايحويه النفس الواحدة الكلية الالهية ، صورة احدية جمع جميع الحقايق الانفعالية القابلة صور الجمعيات الكمالية ، و سماها حواء من الحواية ، و هي الجمع على صورة آدم من طينة طبيعية التي لها الجانب الايس ، كنى عن هذه

١-: نشأة روح آدم.

۲ -س ای ۱،۰۱۷

الحقيقة انها خلقت من ضلع اعوج ، لان الطبيعة من حقيقتها الاعوجاج الى الظهور و التعين ، فاظهر الله من هذين الابوين صوركليات صور احديات جمعيات جميع الحقايق الجمعية المظهرية الانسانية ، فكانت حواء تنتج للاب و لدين في كل بطن بمقتضى الاصل الذي كان في بطنه صور الحقايق الفعلية و الانفعالية معا و هو حقيقة الحقايق و التعين الاول فافهم ، انشاءالله ، تعالى .

ثم قال ، رضى الله عنه : « فقوله : اتقوا ربكم ، اجعلوا ماظهر منكم و قاية لربكم ، واجعلوا مابطن منكم ، وهو ربكم ، و قاية لكم : فان الامر ذم و حمد، فكونوا وقايته في الذم واجعلوه وقايتكم في الحمد تكونوا ادباء عالمين الداء عالمين الله عالمين الداء عالمين ا

قال العبد: لماكان ظاهرية آدم من مجموع عالم الكياني و العالم من حجابيته مجمع النقايص و المذام الخصيصة بالمقام الامكاني، فالافعال و الاخلاق و الاحكام الصادرة عن الانسان، انكانت قبيحة يستحق عليها المذمة اما عرفا او عقلا الوشرعا، فالاحرى و الاليق ان ينسبها الى نفسه ادبا و تحقيقا، ناظراً في ذلك نظراً دقيقاً، فان الصادر من الحق خير محض، و هو الواحد لاغير، فانه بالنسبة الى من وجد به خير محض، و النقايص و القبائح راجعة الى الكيان من حضرة الامكان، و العدم الذي يلى احد جانبي الامكان بالنسبة اليه اولى، وما كان فيها من الكمال و الفضائل و المحاسن و المحامد، اضاف الى الحق، لانها في الحقيقة راجعة الى الوجود الحق، و حينئذ يكون العبد قد جعل نفسه وقاية للحق في اضافته المذام الى نفسه كما قال: « و ما اصابك من حسنة فمن نفسك » و الحق ان الحق وقاية لنفسه في اضافة المحامد اليه و نفي المذام عنه من وجهين و باعتبارين جمعاً و فرادى، و اليه يرجع عواقب اليه و نفي المذام عنه من وجهين و باعتبارين جمعاً و فرادى، و اليه يرجع عواقب

١ - تكونوا ادباء عالمين . في نسخة ق .

۲- سع ی

الثناء ، وهذا مقتضى التحقيق الاتم و الكشف الاعم و الادب الكامل الاهم ، و لمثل ذلك فليعمل العاملون .

قال ، رضى الله عنه : « ثم الله اطلعه على ما اودع فيه ، وجعل ذلك فى قبضتيه : القبضة الواحدة العالم ، و القبضة الاخرى آدم و بنوه ، و بين مراتبهم فيه ».

قال العبد: « ايدهالله ، تعالى به »: اعلم ان الكمل من الصورة الاحدية الجمعية الانسانية لابدلهم ان يربهم الله و يشهدهم صور تفاصيل ما اودع فهيم تشريفاً لهم و تكميلاً و تفهيماً لهم بحقايقه التى او دعها فيهم و توصيلاً ، وكذلك اشهد آدم ، عليه السلام ، صور تفاصيل النشأة الانسانية في مقامي الجمع و الفرق المشار اليهما بالآفاق و الانفس ، فاشهد جميع العالم في قبضة الواحدة، وهي اليسار عرفاً اصطلاحياً ، و اشهد آدم و ذريته في الاخرى ، و هي اليمين كذلك ، وكلتا يدى ربى يمين مباركة ، و الحديث مشهور .

قال الشيخ ، رضى الله عنه: « لما اطلعنى الله ، تعالى ، فى سرى على ما ودع فى هذا الوالد الاكبر ، جعلت فى هذا الكتاب ماحدلى منه لاما وقفت عليه ، فان ذلك لا يسعه كتاب ولا العالم الموجود الآن ».

قال العبد: فكما اطلع الله هذا الوالد الاكبر من كونه احدية جمع ظاهرية الصورة الجمعية الاحدية الانسانية الكمالية الالهية على ما اودع فيه من اسرار مظهريات الاولاد، كذلك اطلع و اشهد خاتم الولاية الخاصة المحمدية الجامع بجميع الكمالات الاحدية الجمعية الانسانية، و الجامع لجميع الجمعيات جميع ما اودع في الوالد الاكبر، عليه السلام، من صور احديات جمع الجمعيات الكمالية بين جميع الكمالات النبوية ما امر « رصى الله عنه » باظهار حقايق كل

١ -: تم انه سبحانه و تعالى اطلعه .

ذلك، ولكن باظهار ماحده له رسول الله ، صلى الله عليه و سلم ، خاتم نبوة التشريع و صورة جمع جميع التفاصيل النبوية و السرسالتيه و نسب الربوبية و حقيق الاسماء الوجوبية المتعلقة بالوضيع و الرفيع ، و الله يقول الحق و هو المجيب البصير السميع . قوله : « رضى الله عنه » لا يسعه كتاب ولا العالم الموجود لآن ، اشارة الى ان العالم احكم كتاب يعول اليه و عليه ، كتبه الله بقلمه الاعلى و فسره في لوحه المحفوظ الاجلى و حروفه الحقايق الذاتية و السوصفية و الفعلية و الحقية و الخلقية الربانية و الكيانية ، و هو اى العالم الموجود الآن كتاب مبين جميع الخفيات و الجليات من الكمالات ، و هو و ان حصل على كمالات لا يتناهى فلبس الاكتابا واحداً ، و لكن الله له كتب كثيرة تمتيلها الحقيقة الروحية العلمية الانسانية الكمالية ابدالآبدين ، ولن يزال خلاقاً موجداً دهر المداهرين ، و صلى الله على محمد خاتم النبيين ، و على ورثته الكمل المقربين .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « فمما شهدته مما نودعه فى هذا الكتاب كما حده لى رسول الله ، صلى الله عليه و سلم ، حكمية الهية فى كلمة آدمية و هو هذا الباب ».

قال العبد: هذه الحكمة مخصوصة بحضرة الالوهية و انكانت الحكم كلها الهية ، ولكن بين آدم ، عليه السلام ، و بين الله ، تعالى ، نسب جامع و نسب تعريفك بها لك نافع، و ذلك انالالهية كمامر احدية جمع جميع الحقايق الوجوبية، و آدم احدية جمع جميع الصور البشرية الانسانية .

وقد ذكر شيخنا الامام الاكمل ابوالاولاد الالهيين الكمل ، سند الورثة المحمدية ، سيدالاخوان في الوراثة الالهية الكمالية صدر الحق و الدين ، محيى الاسلام و المسلمين ، ابوالمعالى محمدبن اسحاق بن محمد بن يوسف ، « رضى الله عنه » في كتاب له لطيف الحجم محيط لكثير من جمل هذا العلم ، قريب المأخذ لاولى الالباب و ذوى الفهم ، ولم يحضرني عند تعليقي هذا الشرح ، وكان فيه

غناء عن شرح هذه التراجم و الفهرست ، ولكن وارد الوقت يملى على الكاتب مايجب البحث عنه مما اشار اليه الشيخ و مما يفتح الله للناس من رحمة و الله يقول الحق و هو يهدى السبيل .

من ذلك : ان الالوهة و الالوهية و الالهية كلمات ثلاث دالات على احدية جمع جميع الكمالات الوجوبيه الواجبية الواجبة للنسب الذاتية و اسماء الربوبية، و ذلك بحسب الاختلاف التركيبي الواقع بين حروفها لفظاً مع الاشتراك الاصلى في الدلالة،كذلك ايضاً دلالتها على هذه الحقيقة بحسب مراتبها في مشربنا و ذوقنا، فالالوهة اسم لمعقولية المرتبة المطلقة التي لذات الله الواجب الوجود في مقابلة العبودة الذاتية، التي هي اسم لمعقولية المرتبة المطلقة الخلقية التي للعالم المقيد، فكما ان العبودة مرتبة ذاتية للعبد معقولة، كذلك الالوهة مرتبة لله معقولة سراً ، اعتبرنا هاله متحققة به وجوداً اولم نعتبرهاكذلك ، دالة على المرتبة الـواجبية الفعالة الموجدة لاغير ، وهي احدية جمع جميع النسب الاسمائية من حيث معقولياتها و خصوصياتها و منكونها في ذات الواجب عينها غير زائدة عليها ، و الالوهية اعتبار هذه الحقيقة المرتبية قائمة بالذات مضافة اليها ، و دلالتها دلالة احدية جمعية بين معقولية المرتبة الاحدية الجمعية و بين الذات الواجبة من حيث احديتها الجمعية الذاتية الخاصة بالله فقط، والالهية اعتبار هذه الحقيقةللهموجودة الاحكام و الآثار ظاهرة النسب و اللوازم و العوارض بالفعل في جميع الحضرات عرفاً تحقيقاً.

فاعلم هذه الفروق بين هذه الكلمات فانها لطيفة .

و منها ، ان آدم ، عليه السلام، كما هـو صورة ظاهرة الاحدية الجمعية الانسانية البشرية ، و لهذا سمى آدم اشتقاقاً من اديم الارض و اديم الوجه ، وهو ظاهر هما ، و يكنى لذلك ابا البشر اشتقاقاً من بشرة الوجه ، وهى ظاهريته التى يباشرها الابصار و العيون ، ووجه كل شئ حقيقته الاحدية الجمعية ، و وجه

الانسان مستقبله واحدية جمع حواسه الخمسة الظاهرة كماعلمت ، فالانسانية الكمالية لها من صورة الله مثابة الوجه من صورة الانسان ، و هى متحققة فى جميع الختوم الكمل، كماستعلم ذلك فى شرح الحكمة الشيثية ، انشاءالله ، تعالى.

والذي يختص بآدم من الجمعية الانسانية الالهية الكمالية هوظاهريتها الظاهرة لاغير، فهو ابو البشر مؤمنهم وكافرهم، موحدهم ومشركهم، انبياؤهم. و اولياؤهم وكذلك الالهية ظاهرية المرتبة الاحدية الجمعية الربانية ، بخلاف الالوهية التي هي باطنها ، والالوهة التي هي معقولية المرتبة لاغير . و الحكم المنزلة على آدم ، عليه السلام ، الواقعة في صورة حاله من دخوله الجنة و نعيمه الحق له و نزوجه فيها اولا " ثم هبوطه الى الارض ، و تشهير نسبته الى العصيان الظاهر ظاهرا و الى الغواية المذكورة ، و غير ذلك، كلها احدية جمعية ظاهرة على الوجه الكمالي الاجمالي و فيه مترع للبسط فيه مجال ، و فيه اسرار و حكم كثيرة ، لانذكرها في هذا الاختصار لكونها من الاسرار العالية التي لم يأمر رسول الله ، طلى الله عليه و سلم ، خاتم الولاية الخاصة المحمدية بكتابتها في هذا الكتاب ، و لكون اكثر الافهام تنبو عنها لعلو مرتبتها و مجدها ، ولكن سنكشف هذه الاسرار في كتب يوضع لذلك في وقته ، و فيما ذكرنا تنبيه وتلويح و تشويق ، و الله ولى التأييد و التوفيق .

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة نفثية في كلمة شيثية ».

قال العبد: اعلم: ان الترتيب الواقع في هذا الفهرست، انما هو ترتيب رتبي عيني و تأخر و تقدم وجودي عيني بين هذه الحكم بموجب المتناسبة الرتبية.

و فصكل حكمة انما هو قلب ذلك النبي الكامل الذي اسندت تلك الحكمة

١ ـ الفهرس . خ . ٢ ـ عيمتى علمى . خ

الى كلمتها الخصيصة بها ، و الحكم تقتوس العلوم الخاصة بالاحكام التى امر النبى امتّه بها و ظهرت فيهم على الوجه الذى يقتضى تلك الحضرة ، ولكن ذكرها هيهنا من حيث الحضرة الأحدية الجمعية الكمالية الخصيصة بالمرتبة الختميّة المحمدية في كل حضرة فافهم .

و النفث لغة نوع من النفخ ، و هو ارسال النفس من مخرج حرف الثاء مضموماً ارسالاً رخواً ، و النفث مخصوص باهل علم الروحانية و النيرنج و العزايم، والرقى شرعتها و حكمتها ، و هوبث الروحانية و بسطها فى النفس على ما ينطوى عليه الباطن من العزائم . قال البنى ، صلى الله عليه وسلم: «ان روح القدس نفث فى روعى ، ان نفساً لن تموت حتى تستكمل رزقها » .

ولماكانت الحكمة الجمعية الاحدية المبدئية الخصيصة بحضرة الالوهية قدكملت بادم ، ويليه في المرتبة مرتبة الفيض الجودي و الوهب الجودي بالنفس الرحماني ، و هذه المرتبة الوهبية مخصوصة بالكلمة الشيثية ، فانه اول انسان نزلت عليه العلوم الوهبية الدينية ، فنزلت عليه علوم الروحانيات و الملائكة الخصيصة بالتسخير و التصريف و التصرف في الأكوان بالاسماء و الحروف و الكلمات و الآيات و ماشاكل ذلك ، فلهذه المناسبة الاصلية ، ذكر ، « رضى الله عنه » حكمة النفث بعد حكمة الالهية و اضافها الى شيث ، عليه السلام ، كما اضاف الحكمة الاولى الى آدم . و شيث في اللغة العبرانية هو الهبة ، وكان اول من وهبه الله آدم بعد تفجيعه على فقد هابيل فعوض الله له عن هابيل شيئاً و سيرد في داخل الفص ، تنمة البحث .

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة سبوحية في كلمة نوحية» .

قال العبد « ايدهالله به » : اما اضافة هذه الحكمة الى الحضرة السبُّوحية، فهو ان الغالب على الدعوة النوحية التنزيه و التقديس على ماسيجئ في شرح

١- الجمعية ، خ.

المتن ، و اولى تعين من المراتب الاسمائية بعد تعين المرتبة الالهية هى مراتب السماء التنزيه و الاطلاق و التقديس ، ثم يتعين النسب الثبوتية و بعد تعين مرتبة الفيض و النفث ، انما اولاً عالم الارواح و العقول و المجردات التى لها من معرفة الحق قسم التنزيه و التسبيح و التقديس ، و لهذاكان الحكمة الثالثة . فالاول حكم الجمع ، و الثانى مرتبة الفيض و الوهب ، و الثالث ايجاد عالم التنزيه و التقديس . و لأن الغالب على امّة نوح ، عليه السلام ، الامور الظاهرة و عبادة انواع الاصنام ، وجب ان يكون من الله دعوة نبيهم الى التنزيه و التطهير عن التحديد و التجسيم تعليما ، ان ما يعبدون لا يصلح للعبادة ، و لهذا و التحكمة على نوح ، و قلبه ، عليه السلام ، محل نقش هذه الحكمة ، فهذا ما اردنا من تفسير قوله فص حكمة سبوحية في كلمة نوحية .

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة قدوسيَّة في كلمة ادريسية » .

اعلم: ان التسبيح كما علمت حمد الحق ، تعالى ، و الثناء عليه بالامور السلبية و نفى النقايص عن الجناب الالهى وتنزيهه عن التشبيه و التحديد والتقييد، وكذلك التقديس هو التنزيه عن النقايص و عن صلاحية قبول جناب الله ، تعالى، ذلك و امكانه فيه ، فان ذلك مستحيل اضافته الى جنابه ، تعالى ، لكونه غنياً عن العالمين ، و لكون جنابه ، تعالى ، احدية جمع الكمالات الاحاطية وجوداً و مرتبة . و الفرق بين التنزيه النوحى و الادريسى ، ان دعوة نوح ، عليه السلام ، و ذوقه تنزيه عقلى و تنزيه ادريس ، عليه السلام ، عقلى و نفسى ، فان ادريس عليه السلام ، ارتاض حتى غلبت روحانيته على طبيعته و مزاجه و تروحن ، وكان كثير الانسلاخ و المعراج ، و خالط الملائكة و الارواح ، و عاشرهم و خرج عن صنف البشر ستة عشر سنة ، لم ينم ولم يأكل حتى بقى عقلاً مجرداً ، وعرج به الى السماء الرابعة ، بخلاف نوح ، عليه السلام ، لانه كان قائماً بحظ النفس به الى السماء الرابعة ، بخلاف نوح ، عليه السلام ، لانه كان قائماً بحظ النفس

١- العبارة لاتخلو عن الاضطراب . ٢- و لهذاكانت الحكمة الثالثة. ٠٠

و الروح و تزو"ح و ولدله ، و هو الاب الثانى ، فتنزيه ادريس ابلغ و اتم ، فانه نزه الحق من حيث تعينه فى عينه عن اوساخ الطبيعة و الجسمانية ، و بقى فسى نفسه عقلاً مجرداً وسقطت عنه شهوته، كما يرد عليك ، فافهم .

قال، رضى الله عنه: « ثم حكمة مهيمنية الله في كلمة ابراهيمية ».

قال العبد: هي شدّة العشق و غلبة الهيمان ، و هو عدم الانحياز الي غرض معين بل الى المحبوب في اى جهةكان لاعلى التعيين. و هذه المرتبة تحقيّقت اولاً في الارواح العالية المهيَّمية ، تجلى لهم الحق في جلال جماله ، فهاموا فيه و غابوا عن انفسهم فلا يعرفونها ولاغير الحق ، و غلب<sup>٢</sup> على خليقتهم حقيقة التجلى فاستغرقهم و استهلكهم و ملكهم. و تحقق ذلك فيمن تحقق منكمل الانبياء ابراهيم ، عليهالسلام ، لانهكان خليل الرحمان ، و الخليل هــو المحبِّ الحبيب الذي يتخلل فيخلال روح المحب والمحب في الحبيب، كماقال: تخلُّ التمنك الروح منى . و لهذا سمى الخليل خليلاً ، و الخليل ، عليهالسلام ، غلبه محبَّة الحق حتى تبرَّء عن ابيه في الحقُّ و عن قومه و ذبح ابنه في سبيل الله و خرج عن جميع ماله معكثرة المشهورة لله،كما قيل عنه ان ملائكة الله ، تعالى ، قــالوا : لابد مع هذا الخير و البركة و النعمة و المال و الـوجاهة و النبوة و الملك و الكتاب الذي اعطى الله ابراهيم ان يحبه ، و ليس ذلك بجنب هذه العطاياكثيراً، فقال الحق لهؤلاء الملائكة : جربوه ، فتجسدوا له في صور البشر و ذكرالله لـــه بالتنزيه ، فقالوا : سبوح قدوس ربالملائكة و الروح ، فلما سمع ابراهيم ، عليه السلام ، هذه الكلمات ، اخذه الوجد و الهيمان في الله ، تعالى ، واستدعى منهم ان يعيدوا عليه الكلمات ، فطلبوا من ماله المجرّاء على اعادة الكلمات ، فاعطى ثلث ماله ، فذكروا الذكر ، فاستعاده منهم كرَّة اخرى و اعطاهم الثلث

۱ - مهیمیه

الثانى فسبَّحوا له الله بالمذكور من الذكر ، فطاب وقت ابراهيم وازدادهيمانه فاستعاد الكلمات منهم و اعطاهم الثلث الباقى ، فاعادواله ، فلما تم امتحانهم له ذكروا انهم ملائكةالله ، فلهذا نسبت هذه الحكمة الى ابراهيم ، عليهالسلام .

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة حقية في كلمة اسحاقية ».

اعلم: ان عالم المثال المقيد ، و هو عالم الخيال اذا شوهدت فيه صورة و تجسئدله المعنى او الروح في صورة مثالية او خيالية ، ثم اذارجع الى الحس و شاهد حقية ذلك على الوجه المشهود ، فقد جعله الله حقا ، اى اظهر حقية مارأى في الوجود العينى حسا ، فان الخيال لاحقيقة له ولاثبات، كما قال يوسف ، عليه السلام ، « هذا تأويل رؤياى من قبل قدجعلها ربى حقا ».

وكان هذا حال ابراهيم عليه السلام ، في مبدئه ، فكان لايرى رؤيا الاوجد مصداقها في الحس ، ورأى حقيقتها عينا ، فكان ، عليه السلام ، لايأول رؤياه ، و هو نوع من الكشف الصورى . و سر ذلك ان الوارد اذا نزل من الخارج على القلب ، ثم انعكس من القلب الى الدماغ، فصورته القوة المصورة في المتخيلة و جسدته ، خرج على صورة الواقع ، لان عكس العكس مطابق للصورة الاصلية ، فيشاهد صاحب الكشف المذكور شاهد الوارد مطابقاً للصورة الاصلية على مارآه في عالم المثال .

وقد شاهدت هذا من ابى « رحمه الله » فى صغرى كثيراً ، فكان « رحمه الله » يرى رؤيا و يحكيها لى ، ثم يقع فى الحس على مارأى ، فيتعجب و يسر بذلك. وكان مشاهد ابراهيم ، عليه السلام ، على هذا ، و قديعود بذلك ، ثم لما نقله الله الى ماهو اعلى و تحقق برتبة الكمال ، فصار قلبه محل الاستواء الالهلى و ينبوع تنوع التجليات ومنبعث انوار الواردات الخارجة الى الكون، فانبعث الوارد بمعنى القربان من قلبه الى القوة المتخيطة فصورت له المصورة ذلك القربان ،

<sup>. 1.10 17</sup>m - 1

و هو الكبش على صورة اسماعيل ، لكونه صورة السرّ الذى اوجب عليه القربان، فلما استيقظ لهيفسر رؤياه بموجب مقتضى عالم الخيال ، بل جرى على سيرته الاولى على مااعتاده . وكان مشهد اسماعيل ، عليه السلام ، ايضاً من هذا المشرب. فلما قال له : « يا بُني انى ارى فى المنام انى اذبحك » اى لله قرباناً ، فلم يزل اسماعيل عن معهود المشهود ، و استصحب الحال ، فقال : ياابت افعل ماتؤمر. فصرح ان الوحى اليه كان بهذا الطريق ، و لهذا السرّ ، اضيفت هذه المحكمة الحقية الى الكلمة الإسحاقية ، و سنذكر فى داخل شرح المتن سر الحقيقة .

قال ، رضى الله عنه: « ثم حكمة علية في كلمة اسماعيلية ».

انما اسندت هذه الحكمة الى الاسم العلى ، لما شربّف اسماعيل ، عليه السلام ، بقوله : « وجعلنا له لسان صدق علياً » ولأنه كان صادقاً فى الوعد ، و ذلك دليل على علو " الهمة فى القول و الفعل، كما سنذكر .

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة روحية في كلمة يعقوبية ».

و حكمة اضافة هذه الحكمة الى الروحية ، لأن الغالب على ذوق يعقوب عليه السلام، كان علم الانفاس و الارواح ، حتى ظهر فى وصاياه و اخباراته ، مثل قوله : « انى لاجدريح يوسف لولا ان تفندون » و وصى بنيه فقال : « لاتيأ سوا من روح الله ، انه لاييأس من وحالله الا القوم الكافرون » و ذوق اهل الأنفاس عزيز المثال ، قد جعل الله لهم التجلى و العلم فى الشم ، قال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم : « انسى لأجد نفس الرحمان من قبل اليمن » قيل : انه ، عليه السلام، كنى بذلك عن الابصار وهم صور القوى الروحانية التى تصورتهم على صور القوى الروحانية التى الروحية على صور القوى الروحانية التى الروحية على صور القوى الرابيعية ، و اليمن ايضاً من اليمين ، و هو اشارة الى الروحية على صور القوى المربيعية ، و اليمن ايضاً من اليمين ، و هو اشارة الى الروحية على صور القوى الطبيعية ، و اليمن ايضاً من اليمين ، و هو اشارة الى الروحية على صور القوى الطبيعية ، و اليمن ايضاً من اليمين ، و هو اشارة الى الروحية على صور القوى الروحانية التى المربية التى المربية على صور القوى الروحانية التى الروحية على صور القوى الطبيعية ، و اليمن ايضاً من اليمين ، و هو اشارة الى الروحية على صور القوى الطبيعية ، و اليمن ايضاً من اليمين ، و هو اشارة الى الروحية المربية المر

۲- س۱۹ یاه ۰

٤ - س١٢ ي٠٨٠

۱- س۳۷ یا ۱۰

٣- س١٢ ي٩٠٠

٥ ـ نضر تهم .

و عالم القدس.

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة نورية في كلمة يوسفية ».

اضاف « رضى الله عنه » حكمة النور الى الكلمة اليوسفية لظهور سلطنة النورية العلمية المتعلقة بكشف الصور الخيالية والمثالية، وهو علم التعبير على الوجه الاكمل في يوسف ، عليه السلام ، فكان يشهد الحق عند وقوع تعبيره، كما قال « قد جعلها ربى احقاً » فاشار الى حقيقة مارأى ، واضاف الى ربه الذى اعطاه هذا الكشف و الشهود .

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة احدية في كلمة هودية ».

نسبة هذه الحكمة الى هود ، عليه السلام ، هو ان الغالب عليه ، شهود احدية الكثرة ، فاضاف لذلك الى ربه احدية الطريق بقوله : « ان ربى على على مراط مستقيم » و قال : « و مامن دابتة الاهو آخذ بناصيتها » فاشار الى هوية لها احدية كثرة النواصى والدواب ،

قال ، رضىالله عنه : ثم حكمة فاتحية في كلمة صالحية ».

يشير « رضى الله عنه » ان حكمته منسوبة الـــى الفاتح و الفتاح ، فـــانفلق الجبل له فى اعجازه ففتح الله له عن الناقة و فتح الله له على قومه بذلك ، فكان موجب ايمان بعض امته و اهلاك بعضه فى وجود الناقة و مدتها .

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة قلبية في كلمة شعيبية ».

كان الغالب على دعوة شعيب ، الأمر بالعدل و اقامة الموازين و المكائيل و الاقدار، كما قال : « وما اريد ان اشق عليك» كل هذه الاشارات يدل على رعاية العدل و احدية الجمع و الاعتدال ، وكما ان العدل في حفظ صحة جميع البدن وسقمه الى القلب والقلب له احدية جمع القوى الروحانية والقوى الجسمانية

١ - س١٢ ي ١٠١٠

۲- س۱۱ ی ۹۹۰

٣-س١١ ی.ه ٠

٤ ـ س٢١، ١٢٧٠ - ١

و من القلب ينشعب الروح الطبيعى الى كل عضو ، عضو من اعلى البدن و اسفله ، على ميزان العدل ، فيبعث لكل عضو مايلائمه من الروح الطبيعى ، فافهم . و استفاد منه موسى ، عليه السلام ، على علم الصحبة و السياسة و امره بالتخلى عن العامة الا فى وقت معلوم و قدر موزون ، وكان الغالب على موسى ، عليه السلام ، الظاهر فحصل له بصحبته جميع مقام الجمع .

قال رضى الله عنه: « ثم حكمة ملكية في كلمة لوطيَّة ».

اضيفت حكمته الى الملك من طلبه القوة و الركن الشديد ، فان للملك القوة و الشدة ، كما سيأتيك .

قال رضى الله عنه: « ثم حكمة قدرية في كلمة عزيزية ».

اضيفت حكمة عزيزية عليه السلام الى القدر لطلبه العثور على سر القدر ، وكان الغالب على حاله القدر و التقدير ، « فاماته الله مأته عام » و و لما سأله الله، تعالى : كم لبثت عن قدر مالبث ؟ قال : بالتقدير « لبثت يوما او بعض يوم قال بلبثت مائة عام » و قوله : « انى يحيى هذه الله بعد موتها » استفهام استعظام و تعجب عن كيفية تعلق القدر بالمقدور بالنظر الظاهر على ماسيأتيك نبأه عن قريب.

قال رضى الله عنه: « ثم حكمة نبوية في كلمة عيسوية ».

اسند الشيخ حكمته الى النبئوة لكون الغالب على عيسى ، عليه السلام ، الانباء عن الحق و انباء الحق عنه له و عن نفسه ، و لعلوه و ارتفاعه الروحى و الالهى عن ابناء البشر ، كماستعرف .

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة رحمانية في كلمة سليمانية ».

اسندت حكمته الى الرحمان ، لكمال ظهور أسرار الرحمة العامة و الخاصة فيه صلى الله عليه ، على الوجه الاعم الاشمل و بالسرّ الأتم الأكمل ، وجعل الله

۲- س۲ ی۲۲۱۰

۱- س۲ ی۲۲۱۰

۳ س۲ ی۲۲۱۰

سعته في امره و حكمه على اكثر المخلوقات و سخر له العالم جميعاًكما وسعت رحمة الرحمان جميع الموجودات ، فافهم .

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة وجودية في كلمة داودية » .

انماكانت حكمته وجودية ، لماتم فى وجوده حكم الوجود العام فى التسخير، و جمع الله له بين الملك و الحكمة و النبوة و وهبه سليمان الذى اتاه التصرف فى الوجود على العموم ، و خاطبه بالاستخلاف ظاهراً صريحاً ، فبلغ الوجود بوجوده كمال الظهور .

قال رضى الله عنه: « ثم حكمة نفسية في كلمة يونسيَّة » .

قال العبد: حاله ، عليه السلام ، كان ضرب مثل لتعين النفس الناطقة بالمزاج العنصرى و اهوال احوال المزاج الطبيعى . و فيه رواية ، ان حكمته مستنده الى النفس الرحمانى ـ بفتح الفاء ـ لما نفاس الله عنه جميع كثربه المجتمعة عليه من قبل اهله و نفسه و ولده و ماله .

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة غيبية في كلمة ايوبية » .

جميع احواله ، عليه السلام ، من اول حاله الابتلاء الى آخر مَّدة كشف الضر عنه غيبتى حتى ان الآلام كانت فى غيوب جسمه ، وابتلى بغتة غيباً ، ثم كشف عنه الضر ، كذلك من الغيب من حيث لايشعر ، فآتاه الله اهله الذين غيَّبهم عنه و مثلهم معهم رحمة من الله غيبته، كما سنومى الى ذلك من قريب .

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة ايناسية في كلمة الياسية » .

نشأته ، عليه السلام ، روحانية على وجه لايقبل تأثير الموت ، فانفلق له جبل لبنان من لباتنه فى صورة فرس من نار ، فآنس بها و آنسها ، فأمر بالركوب عليها ، فركبتها ، فنسب حكمته الى ايناس نوراحدية الجمع فى صورة نارية الفرق على ما يأتى .

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة احسانية في كلمة لقمانية ».

كان الغالب على حاله في كشفه و شهوده الاحسان ، و اول مرتبته الأمر بالعبادة على البصيرة و الشهودكما امر لقمان ابنه في وصيته اياه « يابني لاتشرك بالله ان الشرك لظلم عظيم» نهاه عن الشرك للاخلاص في عبادته و عبوديته لله ، و هو اعلى مرتبة الاحسان ، ثم عرفه بوصيته ، تعالى ، الانسان بالاحسان ، ولقد احسن في بيان احسان الله ، تعالى ، الى المرزوقين، كماستقف على اسراره عن قريب .

قال رضى الله عنه : « ثم حكمة امامية في كلمة هارونية » .

كان هارون ، عليه السلام ، امام الائمة من الأحبار في بني اسرائيل كلهم ، و امره مـوسى ، علبه السلام ، ان يكؤم امته ، و استخلفه عليهم ، و لقد صرح بامامته في القرآن و صرح هو أيضاً بذلك في طلبه الاتباع و الطاعة من قومه في قوله: « فاتبعون و اطبعوا امرى »٢.

قال رضى الله عنه: « ثم حكمة علوية في كلمة موسوية » .

اعلى الله مكانته ، و اخبره انه هو الاعلى ، فقال : « لاتخف انك انت الاعلى» و اعلى الله كلمته العليا على من ادعى العلو بقوله : «اناربكم » الاعلى» « وكان عالياً من المسرفين » .

ثم قال رضى الله عنه : « ثم حكمة صمدية في كلمة خالدية ».

دعا الى الاحد الصمد ، وكان قومه يصمدون اليه و يقصدونه فى الملمات و المهمات ، فيكشف الله اياها عنهم بدعائه ، عليه السلام .

قال ، رضى الله عنه : « ثم حكمة فردية في كلمة محمدية » . قال العبد : جاء الوارد في هذه الحكمة بعبارتين دالتين على حقيقة واحدة،

۳- س۲۰ ی۱۲ ۰

٤ ـ س٧٩ ي٢٤٠

۱- س۳۱ ی۱۲ ۰

۳- س۲۰ ی۷۱۰

٥- س } ي ٢٠٠٠

احديهما ، حكمة كلية ، لكونها احدية جمع جميع الحكم الجمعية الكلية المتعينة في كل كل منها كلية فهي كل كل منها .

و الثانية ، حكمة فردية لاسرار و حقايق يكشف لك عن اصولها و فصولها في شرح حكمته ، صلى الله عليه وسلم .

قال رضى الله عنه: « و فص كل حكمة ، الكلمة التي نسبت اليها». يعنى « رضى الله عنه »: ان محل نقش كل فص هو قلب ذلك الانسان الكامل

المذكور عندكل حكمة فيها .

قال رضى الله عنه: فاقتصرت على ماذكرته من هذه الحكم في هذا الكتاب على حد ماسبق في أم الكتاب ، فامتثلت على مارسم و وقفت عندما حدلى، ولورمت زيادة على ذلك ما استطعت ، فان الحضرة تمنع عن ذلك والله الموفق V(t)

قال العبد « ايده الله به » : مراتب ام الكتاب كثيرة ، ولكن امهاتها الكلية خمس :

الاولى ، امالكتاب الاكبر ، و هو التعين الاول و حقيقة الحقايق الكبرى. و امالكتاب الالهية و هو عماء الرب الذى \_كان فيه ربنا قبل ان يخلق خلقه \_ فتذكر ، و هولله ، تعالى ، خاصة .

والثالثة امالكتاب المبين للاسم المدبر و هو العقل الاول و القلم الاعلى ، اعنى الكتاب المبين ، وامه حقيقة الحقايق الكيانية ، و هو عماء العالم . ثم ،

١ \_ الكلمة التي تنسب اليها \_ف\_

۲ ـ: ثبت في ام الكتاب \_ف ـ ح مارسم لي ٠٠٠ وف ـ

إلظاهرانه سقط من العبارة مرتبة الثانية و ان ام الكتاب الالهية و المرتبة العمائية عبارة عن ام الكتاب الثانية وكانه قال : المرتبة الثانية ، ام الكيتاب الكبير و التعين الثاني وام الكتاب الالهية والمرتبة العمائية . . . سيد جلال آشتياني \_

ام الكتاب المفصل للاسم المفصل بكسر الصاد ، و هو اللوح المحفوظ شرعاً و النفس الكلية عرفاً حكمياً ثم ، ام الكتاب الذي في سماء الاسم الخالق ، و هو في روحانية روح سماء القمر ، فافهم .

ثم اعلم: ان التعين الاول الذي هو حقيقة الحقايق الكبرى ، مرتبة الانسان الكامل ، وهي احدية جمع جميع الكتب الهيها وكونيها ، واثبت ثبنت هذه الحكم و الكتب ، رضى الله عنه ، مما ثبت في هذه الام من مشرب احدية جمع جميع الكمالات الختمية المحمدية ، و هذه المرتبة هي البرزخية الفاصلة بين التعين و اللاتعين و الغيب الذاتي و الشهادة الكبرى و بين الحقية و الخلقية و صاحبها صاحب الحد ، محمد خاتم الانبياء ، الذي حد منها ماحد لخاتم الولاية الخاصة ان يخرج به الى الناس ، فينتفعوا به ، بل هو الحد . فافهم ، و الله يقول الحق و هو يهدى السبيل .

قال رضى الله عنه: « و من ذلك: فص حكمة نفثية في كلمة شيثية ». قدذكرنا حكمة استنادكل حكمة من هذه الحكم الى الكلمة نسبت اليها، فلا نعيدها الا في مواضع مسيس الحاجة اليها، واما الحكمة فقد قال فيها الشيخ « رضى الله عنه »:

اعلم: ان العطاياو المنح الظاهرة فى الكون على ايدى العباد و على غير ايديهم على قسمين: و منها عطايا ذاتية و عطايا اسمائية ، و يتميز عند اهل الاذواق.»

قال العبد: الهبات و العطايا الالهية سواءكان وصولها الى العباد على ايدى العباد بواسطتهم اولابواسطة، فهى اما ذاتية اعنى ذوات الالوهية، و هى تجليات اختصاصية من الله، احدية جمع جميع الاسماء الالهية خصيصة بالكمل المقربين، و نذر الافراد الكاملين، اذالذات من \_ حيث هى هى \_ لاتعطى عطاءاً ولا

١ منها عطايا ذاتية ف-

تتجلى تجلياً لاذاتية ولا اسمائية من حيث حضرة ، حضرة بحسب قبول المتجلى له و خصوص قابليته و مقامه ، و هذه العطايا و التجليات و الاذواق و العلوم و الاحوال و الاخلاق متميزة عند اهلها الذين هم اهلها يعرفونها ذوقاً وكشفاً .

قال رضى الله عنه: كماان منها ما يكون عن سؤال معين و عن سؤال غير معين . و منها مالايكون عن سؤال ، سواءكانت الاعطية ذاتية او اسمائية » .

يعنى « رضى الله عنه » : ان هذه الأعطيات و المنح سواءكانت ذاتية او السمائية ، فاما اذيكون عن سؤال سائل ، او لاعن سؤاله . فانها قد تصل الى العبد بلاسؤال لفظى ، وقد يكون بسؤال لفظى .

قال رضى الله عنه: « فالمعيَّن كمن يقول: يارب اعطنى كذا ، فيعين امراً مالايخطرله سواه ».

یعنی : حال التلفظ بالسؤال . « و غیر المعین » بکسر الیاء «کمن یقول : یارب اعطنی ما تعلم فیه مصلحتی ـ من غیر تعیین ـ لکـل جزء من ذاتی لطیف وکثیف » .

يعنى : مايناسبه ويلائمه .

قال رضى الله عنه: « و السائلون صنف ن : صنف بعثه على السؤال الاستعجال الطبيعى ، فان الانسان خلق عجولاً. و الصنف الآخر بعثه على السؤال لماعلم ان ثم اموراً عندالله، قد سبق العلم بانه الابعد السؤال، فتقول، فلع ما مانسأله ، يكون من هذا القبيل؛ فسؤاله احتياط لما هو الأمر عليه من الامكان ، و هو لا يعلم مافى علم الله ، ولا ما يعطيه استعداده فى القبول ، لانه من اغمض المعلومات الوقوف فى كل زمان فرد على

١ ـ : ان ثمة امورا .

استعداد الشخص في ذلك الزمان ».

قال العبد: السائلون للعطايا الالهية سواءكانت ذاتية أو اسمائية ، اوكانوا معيِّنين لسؤالاتهم او غير معينين كما ذكر الأمثلة اما ان يكونوا غير عالمين لما في علم الله و تقديره من وقوع المسؤل و عدم وقوعه و بماهم مستعدون له في كل زمان فرد من الازمنة و في كل آن من الآنات ، او عالمين بذلك و بما يعطيه استعدادهم . فغير العالمين ، اما ان يكون الباعث لهم على الطلب و السؤال ، الاستعجال الطبيعي او الاستعداد الحالي او الاحتياط ، مع مجمل العلم بآن من الاعطيات الالهية ماسبق علم الله و قدره ان لاينال الا بالدعاء \_ اما بالنسبة الى هذا السائل او بالنسبة اليها فيكل سائل ـ فانكان الاستعجال الطبيعي ، فهو اما ان يوافقه الاستعداد الحالى او لم يوافق ذلك ، فان وافق ، فلابئه من وقــوع المسؤل ، و ان لم يوافق ، فقد لا يقع في الحال، و انكان الباعث الاستعداد الحالي و الحال الاستعدادي ، فان المسؤل يقع و ينال ، سواء تلفظ بالسؤال اولا ، فان ألسنة الاستعدادات في السؤال لايتأخَّر عنها الاجابة ، وانكان الباعث على الطلب و التلفظ بالسؤال هو العلم بان من المسؤلات و المطالب مالا يدرك ولايعطى الا بعد السؤال ، فهو يسأل و يطلب احتياطاً ، فقد يقع عين المسؤل انكان الاستعداد تاماً و انهميوافق السؤال الاستعداد ، فيلبِّي الله له في حال السؤال و يتأخــر الاجابة في عين المسئول، فان التقدير عدم علم السائل بما في التقدير والاستعداد، لكن الامكان باق ، فيمكن بالنظر الى السائل و مبلغ علمه اذيقع، ويمكن أن لايقع . و باقتران الاستعداد للسئوال لايبقى تأخر ولا امكان بل يجب وقوع عين المسئول و الوقوف في كل آن من الزمان على استعداد الشخص لايكون الا للكملُّ و النشُّدر من الافراد ، فليس لكل احد ادراك استعداده في كل آن حتى يسأل ما يستعد الله في الحال ، فيقع و قديكون على حال مستعد في زعمه لامور فيسألها ولايعلم حقيقة بل على وجه الامكان ، فقد يقع وقدلايقع،كما ذكرنا ،

فافهم .

قال رضى الله عنه : « ولولا ما اعطاه الاستعداد السؤال ماسأل ». يشير « رضى الله عنه » : الى ان السئوال يدل على مطلق استعداد للسائل كامن فيه ، هو الباعث فلو اقترن الحال بالاستعداد لظهر ، و عدم الاقتران ، يوجب التأخر الى وقت الاقتران .

قال رضى الله عنه: « فعامة اهل الحضور الذين لا يعلمون مثل هذا » اى لا يعلمون بعلم الله و باستعداد السائل للمسئول « ان يعلموه فى الزمان الذى يكونون فيه، فانهم لحضورهم يعلمون ما اعطاهم الحق فى ذلك الزمان و انهم ما قبلوه الا بالاستعداد. وهم صنفان: صنف يعلمون من قبولهم استعدادهم ، و صنف يعلمون من استعدادهم ما يقبلونه. هذا اتشم ما يكون فى معرفة الاستعداد فى هذا الصنف ».

قال العبد: من السائلين الذين لاعلم لهم بالاستعداد ، اذكانوا اهل حضور و مراقبة ، فغايتهم اذا بالغوا في المراقبة واستكملوا مراتب الحضور ان يعلموا في كل آن من الزمان احوالهم وما يعطيهم الحق من الواردات والتجليات والعلوم والاخلاق ، فاذا تجدّد لهم حال و تحققوا الحقيقة آخلق الهي آو امركوني ؟ اورد عليهم وارد علموا ذلك ، و علموا مجملا انهم ماقبلوها الا بالاستعداد .

و اهل الحضور و المراقبة على صنفين ايضاً: صنف لم يكشفوا عن عالم المعانى و الاعيان الثابتة ، فهم لا يعلمون استعداداتهم على التفصيل ، بل يعلمون مجملاً من احوالهم و وارداتهم ، و صنف اقترن بحضورهم و مراقبتهم الكشف عن عوالم الغيب و الحضرات العالية ، فعلموا اعيانهم الثابتة في العلم الازلى الالهى القائم بذات الحق ، فعلموا استعداداتهم من خصوصياتهم و قابلياتهم الاصلية الازلية على وجه الاجمال ، ثم بتعين الحال يعلمون اقتران السنة

١- في النسخ المعتبرة: ففاية اهل الحضور .

استعداداتهم بالحضور و السئوال فى الحال ، فيقع ما يسألون فى الحال او بعد تأخر ، و الصنف الثانى اكشف من الاول .

قال رضى الله عنه: « و من هذا الصنف » اى الذين لا يعلمون حال السؤال استعدادهم ولاعلم الحق فيهم « من يسأل لاللاستعجال ولا للامكان ، و انما يسأل امتثالاً لامرالله فى قوله: وادعونى استجب لكم و انما يسأل المتثالاً لامرالله فى محقة متعلقة فيما يسأل لكم و ليس لهذا الداعى همقة متعلقة فيما يسأل فيه من معين او غير معين ، و انما همته فى امتثال اوامر سيده . فاذا اقتضى الحال السؤال سأل عبودية ، واذا اقتضى التفويض و السكوت ، سكت . فقد ابتلى ايوب عليه السلام و غيره و ماسألوارفع ما ابتلاهم الله به ، ثم اقتضى لهم الحال فى زمان آخر ان يسألوارفع ذلك ، فرفعه الله عنهم » .

قال العبد: هؤلاء عبيد الله الصديقون ، لايسألون اذا سألوا معيناً او غيره استعجالاً طبيعياً ولا احتياطاً رغبة فيما رغبوا به . اعنى اهل الاحتياط ان يعطيهم الله ذلك ، لعلمهم ان لاينال الا بالسؤال ، بلسؤالهم امتثال لامرالله اياهم فى قوله: ادعوني ، حتى ان همتهم غير متعلقة بالاستجابة ، الا اذاكان مرادالله اجابتهم و السؤال ، لكنهم يدعون الله لما امرهم ان يدعوه ، لاغير ، فان اجاب يلقوه بالشكر و بمايجب ان يتلقوه به ، وان لم يجبهم علموا ان المراد هو الدعاء ، فان بالشكر و بمايجب ان يتلقوه به ، وان لم يجبهم علموا ان المراد هو الدعاء ، فان الاستعداد الى وقت آخر ، فاخروا السؤال الى ذلك الوقت و قدموه كذلك لوقته فى الحال الحاضر . و ان كان القسم الثانى من اهل الاستعداد والعلم به و العلم بالحال من استعداده قديسأل الله مع علمه باستعداده لما هو اهل له فى كل حال

۱ - س ۲ ی ۲۲ .

امتثالاً مع علمه بوقوع المسئول و اقتران الاستعداد الحالى للسؤال ، ولكن لايقصد الاجابة ولاتعلق همته بالوقوع ، بل همته امتثال او امرالله و نواهيه ، فهو العبد المحض .

و هذا الصنف اكمل ممن تقدمه ، فافهم . واذا اقتضى الحال السؤال واحسَّ ان المراد الالهيهـو الدعاء ، دعاوسأل عبودية ورفاً و امتثالاً ، و ان عرف من استعداده الحالى ان الابتلاء تمحيص و تكميل و رضوان من الله ، صبر و فوض الى الله وسكت عالماً بان الله لايبقى عليه حكم حضرة القهرو الجلال دائماً، بل لا بدمن اضمحلال آثار القهر العرضي في اللطف و الرحمة الذاتيين من قوله: « سبقت رحمتي غضبي » فيمن يغضب عليه ، والسيَّما في حق من سبقت رحمة الله به ازلا ً بكمال القيام في حقه ، مثل أيوب ، عليه السلام ، صبر ولم يسأل رفع الضير عنه ابتداءاً لعلمه بالحال و الاستعداد الحالي ، وكذلككل محنة و ابتلاء يبتلى به الله عباده ليس من باب القهر المحض ، فانها رحمة خاصة و نعمة في صورة محنة و نقمة ، لايرغب فيها الا العلماء بمرادالله و علمه و المطلعون على سرالقدر، فاذاعلموا وصول او ان انفصال الضراء والبأساء و حصول زمان اتصال الرخاء والسراء ، دعوا الله ، تعالى ، فرفع عنهم الضر و بدل لهم باليسر العسر ، تبريا عن توهم المقاومة و المقاواة للقهر الالهي في عدم السؤال و المداواة ، فكانوا في حالتي السؤال و عدم السؤال عبادالله الأدباء الناظرين الى امرالله و حكمه بموجب ارادته و علمه .

قال الشيخ رضى الله عنه: « و التعجيل بالمسئول فيه و الأبطاء للقدر المعين الذى له عندالله. فاذا وافق السئوال الوقت اسرع بالأجابة، و اذا تأخر الوقت اما في الدنيا و اما في الآخرة تأخرت الأجابة \_ اى المسئول فيه \_ لاالأجابة التي هي لبيك من الله. فافهم هذا ».

قال العبد: اعلم: انكل سؤال يسأله العبد منالله ، فان يجيبه فيه لامحالة

وقد اوجب على نفسه الاجابة بقوله : « ادعوني استجب » أو أنه لاأوفي من الله بعهده و وعده ، فاذا دعاه العبد اجابه في الحال بلبيِّك ، و ذلك في مقابلة مابليِّي العبد اذا دعاه ، ولكن الله ، تعالى اذاعلم من العبد تأخشُر ظهور الاستعداد الحالى الحصول المسئول ، بادره الله في الحال بما يعينه على كمال القابلية و الاستعداد، و بعده لقبول تجلى الاجابة في عين المسئول و ذلك لعدم مـوافقة الاستعداد وقت السؤال ، فاذا جاء الوقت المقدر لحصول عين المسئول و وافقه السؤال ، اجيب في الحال ، فالاجابة اذن من اول وقت السؤال اي سؤال كان ، و من اي الله سائلكان ، واجبة الوقوع منالله ، ولكن ظهور حكمها عندالسائل بقدر استعداده و قــابــليُّته او ان ظهور حكم الاجابة انما هو في اعــداده و امــداده تكميل استعداده لظهور المسئول المأمول ، و اذاعلم الله من العبدكمال الاستعداد في السؤال بلسان الحالي و الذاتي و الاستعدادي قبل سؤاله بلسانه الشخصي بعثه على السؤال و اجابه في الحال ، فمن لم يعثر على هذا السر ظنَّن ان سؤال بعض العبيد لايتأخر عنه الاجابة و البعض غير مجاب ، و ليس الامركما ظن ، بلكان دعاءكتل من داع يدعو الله من هني فانه مجاب ، و لكن الامركما امرالله ، تعالى «وماكان لرسول ان يأتي بآية الا باذن الله» و هوكمال الثاني والقابلية والاستعداد، « فاذا جاء امرالله قضى بالحق؛ و خسر هنالك المنطلون » .

قال الشيخرض الله عنه: « واما القسم الثانى و هو قولنا: و منها مالا يكون عن سؤال » فانما اريد بالسئوال التلفظ به ، فانه فى نفس الامر لابد من سؤال اما باللفظ او بالحال او بالاستعداد. كما انه لا يصح حمد مطلق قط الا فى اللفظ و اما فى المعنى فلابدان يقيده الحال. فالنى

۲\_ من کل داع یدعوالله . خ .

ع ـ س٠ ٤ ى٧٨ ·

۱ – س٠٤ ع٢٢٠

۳ - س۱۳ ی۳۸ ۰

يبعثك على حمد الله ، هـو المقيد لك بـاسم فعل او باسم تنزيه . و الاستعداد من العبد لايشعر به صاحبه و يشعر بالحال ، لانه يعلم الباعث و هو الحال » .

يريد: ان عطاءالله لماكان فيضا ذاتيا دائمياً لاانقطاع له ، ولكن حصوله لاحد و وصوله بالحال من يداحد ، اذ و غير ذلك انما هو بسؤال لسان الاستعداد و الحال و المرتبة و الذات غير دائم الوقوع ، و لهذا يتأخر الاجابة . فاذاوافق لسان القول لسان الاستعداد ، سرعت الاجابة ، و لذلك يحصل الاعطيات و المسئولات بلاسؤال لفظى ، فيظن انه ليس عن سؤال اصلاً، و ليس ذلك كذلك، فتذكر .

فالسؤال الذاتى هو انالذوات فى ذاتياتها سائلة من الله و قابلة منه قيامها بذاته و بقائها منه ، و اما سؤالات السنة الاستعدادات ، فكالذى يتكامل اهليته و قابليته لحصول امر من الله و فيض ، فان ذلك لايتأخراصلاً.

و سؤال المرتبة، كالنبوة تسأل من الله بما به و فيه قيامها و قوامها من النبى الذي بوجوده دوامها .

و اما سؤال لسان الحالكالجائع يطلب بجوعه الشبع و العطشان يطلب بعطشه الرى . وكما ان الحمد المطلق غير واقع لتقييد حال الحامد و وصفه و مقامه له حال الحمد و ان اطلق لفظاً ، فكذلك العطاء بلاسؤال غير واقع ، فان لم يكن سؤال لفظى و وقعت الاجابة و وصلت الصلات و الهبات وشملت الرحمة والبركة.

فاعلم ان الألسنة المذكورة هى التى استدعتها و اقتضتها ، ولكن الاستعداد لايشعر به صاحبه لغموضه و يشعر بالحال ، لكون الحال باعثاله على الطلب والسؤال، فيعلم ان لسان حاله هو الباعث له على السؤال باللسان ، فافهم .

قال رضى الله عنه : «والاستعداد اخفى سؤال»

يعنى رضى الله عنه: لهذا لايشعر به صاحبه لخفائه ، وكونه موقوفاً على على القدر المعلوم لاهل الكشف من العلم الالهى القائم بالحق، وهو اصعب العلوم واعرّزه منالا واعلاها مثالا وانفعها مآلا وارفعها مقاماً وحالاً.

قال رضى الله عنه: «وانما يمنع هولاء» يعنى ، الدين لايسألون» عن السؤال عليهم بان لله فيهم سابقة قضاء، فهم قد هيئوا محلهم لقبول مايرد منه، وقدغابوا عن نفوسهم و اغراضهم».

يعنى اوجب عليهم علمهم و تحققهم ، بانه ، لابتُد منوقوع ماقدرالله لهـم و عليهم بلاتخلف بموجب علمه .

قال رضى الله عنه « ومن هؤلاء من يعلم ان علم الله به فى جميع احواله هو ماكان عليه فى حال ثبوت عينه قبل وجودها ، و يعلم ان الحق لا يعطيه الا مااعطاه عينه من العلم به ، و هوماكان عليه فى حال ، ثبوت عينه قبل وجودها و يعلم ان الحق لا يعطيه الامااعطاه عنه من العلم به و هو ماكان عليه فى حال ثبوته، فيعلم علم الله به من اين حصل، و ما تم صنف من اهل الله اعلى واكشف من هذا الصنف فهم الواقفون على سرّ القدر».

قال العبد ايده الله به: «ومن العلماء بسابق علم الله وقضائه بجميع ما يجزى عليهم صنف هم اكشفهم شهوداً وأكملهم علماً و وجوداً بان جميع احواله و افعاله و ما يصل اليه من العطايا و المواهب الالهية انما يكون بحسب ما اعطته عينه الثابتة التي هي عبارة عن صور معلوميته لله ، تعالى از لا قبل وجوده العينى ، و ان العلم الالهي انما تعلق بالمعلوم بحسب المعلوم ، ولا تأثير للعلم في المعلوم بماليس فيه ، اذ العلم عبارة عن تعين العلم في نفس العالم على ماهو عليه وكشف العالم للمعلوم كشفا احاطياً عن تعين معلوم آخر بخصوصياته . فليس للحقيقة العلمية الاالكشف و التمييز على يميزه عن معلوم آخر بخصوصياته . فليس للحقيقة العلمية الاالكشف و التمييز على

وجه الاحاطة بالمعلوم ، و المعلوم هو يعطى بكونه معلوماً صورة تعيينية ارتسامية في نفس العالم هي صورة معلوميته لله ، تعالى ، ازلا ، وهي ازلية ابدية قائمة بقيام العلم الذاتي بالذات الديمومية القيومية ، وعلى هذا لاتحكم المشية الإلهية بقضاء وقدر على موجود الابموجب ماسبق به العلم الازلى ، ولم يتعلق العلم الازلى بكل معلوم الابحسب مااعطى المعلوم عن عينه الثابتة . فان لكل معلوم قدراً تقدر وتعين و تمييز به في خصوصيته عن معلوم آخر ، اولم يتعين المعلوم في حضرة العلم الذاتي الالهي الا بقدره عندالله و قدره الذي يخصيص به . و من حصل هذا الكشف ، علم المأخذ والمعدن الذي لعلم الله بالمعلوم ، فافهم . فهذا اعلى الكشوف و العلوم والشهود ، واهله هم الواقفون على سير القدر ، جعلنا الله واياك منهم ، انه عليهم قدير .

قال الشيخ ، رضى الله عنه: «وهم على قسمين: منهم من يعلم [ذلك مجملاً و منهم من يعلمه مفصلاً ، اعلى و أتم من الذي يعلمه مجملاً ؛ فانه يعلم مافى علم الله فيه].

ان علم الله به وباحواله الظاهرة و الباطنة بحسبه فيه ، ولكن عمله جملى لاتفصيلي وكلي لاتعيثني، فلايعلم تفاصيل احواله الوجودية قبل وقوعهاعلى التفصيل». والتفصيل على هذا الصنف ، فمن يعلم تفاصيل احواله الوجودية ظاهرها وباطنها كمارويت عن سيدى و سندى و قدوتي الىالله ، الشيخ الكامل المكمل ، اكمل ورثة المحمديين صدرالحق والدين محيىالاسلام و المسلمين ، ابىالمعالى محمدبن اسحاق بن محمدبن يوسف ، رضى الله عنه ، وكان يتكلم معى في هذا المقام من سرّالقدر ، انشيخنا الاكمل ، خاتم الولاية الخاصة المحمدية ، قال له : لماوصلت

۱ – آنچهراکه شارح علامه دراین قسمت آورده است در نسخ فصوص دیده نشد ، لذا حقیر عبارت نسخ معتبر را باعلامت دراین مقام آوردهام حلال آشتیانی میتبر در باعلامت دراین مقام آورده ام حلال آشتیانی در باعد در باعد میتبر در باعد در با

الى بحرالروم من بلاد اندلس ، عزمت على نفسى ان لااركب البحر الابعدان اشهد تفاصيل احواله الظاهرة و الباطنة الوجودية مما قدرالله على ولى و منى الى آخر عمرى. قال «رضى الله عنه» . فتوجهت الى الله فى ذلك بحضور تام وشهود عام ومراقبة كاملة ، فاشهد نى الله جميع احوالى مما يجرى ظاهراً و باطنا الى آخر عمرى ، حسى صحبة ابيك «اسحاق بن محمد» و صحبتك و احوالك و علومك واذواقك و مقاماتك و تجلياتك و مكاشفاتك و جميع حظوظك من الله ، ثمر كبت البحر على بصيرة ويقين، وكان ماكان و يكون من غير اخلال ولااختلال .

وكيفيّة هذا الكشف ، اذالمكاشف يتحقق بعينه الثابتة الازلية ، و يشهدها كشفا و يشهد احوالها في المواطن والمراتب الوجودية والأطوار الشهودية معاعيان ماهياتها و لوازمها و لوازمها و عوارضها و لواحقها و لواحق اللواحق ، دنيا وآخرة وعندالله ، فيعلم من عينه الثابتة الثابتة التي هي مأخذ العلم الالهي من حيث انها فيه سبحانه عينه وليست غيره ، فيعلم مافي علم الله في الكوائن و الحوادث في حقه وفي حق غيره . و هذا النوع من علم ستر القدر وكشفه اكمل و اتم واكشف واعتم ، جعلناالله واياك من عبيده الاختصاصين ، انه ارحم الراحمين .

قال ، رضى الشعنه: «اما باعلام الله ، تعالى ، ايتاه بما عطاه عينه من العلم به ، و اما بان يكشف له عن عينه الثابتة و انتقالات الأحوال عليها الى مالا يتناهى ، و هو اعلى ؛ فانه يكون فى علمه بنفسه بمنزلة علم الله به، لأن الأخذ من معدن و احد».

قال العبد: لممّا قرر «رضى الله عنه» مراتب حصول العلم بالاعيان الثابتة و سرالقدر وباحوال عينه الثابتة، احتمل ان يكون حصول هذا العلم لهذا الصنف الاكشف الاعلم باعلام الله و الهامه اياهم. واحتمل ايضاً ان يكون طريق حصول ذلك من عين الطريق و المأخذ الذي تعلق العلم الالهي بذلك ، و ذلك لأن الله يلقى الى

١: و امانان يكشف له من

ربه اسراره ربتة عبيده المصطفين ماشاء من العلوم و الحقايق فيحصل الاطلاع على سرّالقدر و احوال العين الثابتة من جملة ذلك . و اعلى من هذا ان يكشف الله ، تعالى ، بعنايته الكاملة الذاتية لهذا العبد عن حضرة العلم و عالم المعانى ، فيشاهد الأعيان الثابتة في عين الذات الغيبية و الحقيقة المطلقة الكلية و نابتة في ارض المظهريات المحققة العليمة ثبوتا احديا علميا و تعينا ذاتيا عيبيا ، و اذا شاهد عينه الثابتة و احوالها حواليها في اطوار الوجود و اقطار الشهود ، الى مالايتناهى كان اخذ العلم بعينه الثابته من المعدن الذي احاط فيه به العلم الذاتى ، و هذا اكمل شهود في هذا المقام ، جعلنا الله و اياكم من اهله .

قال رضى الله عنه: الا انه من جهة العبد عناية من الله سبقت له هى من جملة أحوال عينه [يعرفها صاحب هذا الكشف، اذا اطلعه الله على ذلك اى على احوال عينه] الثابتة ، فانه ليس فى وسعالمخلوق اذا اطلعه الله على ذلك اى على احوال عينه الثابتة التي يقع صورة الوجود عليها ان يطلع فى هذا الحال على اطلاع الحق على هذه الاعيان الثابتة فى حال عدمها ، لانها نسب ذاتية لاصورة لها . فهذا القدر يقول ان العناية الالهية سبقت لهذا العبد بهذه المساواة فى افادة العلم».

قال العبد «ايده الله به»: لما بين «رضى الله عنه» ان هذا العبد الأكشف الأكمل الذى حصل علمه بنفسه و بعينه الثابتة بمنزلة المساواة لعلم الله بعينه الثابتة و احوالها كذلك ، انما حصل عناية الهية بهذا العبد و صدق قدم فى علم قدم ، و هذه العناية الآلهية به ايضا من جملة احوال عينه الثابتة التي اقتضتها بخصوص استعدادها و قابليتها الخاصّه ان يعلم ذلك كذلك ، فان تعلق العناية انما يكون بحسب تعلق الارادة الآلهية و المشية الربانيّة ، و العناية ارادة جيّة بالمعتنى به لتكميله وتوصيله ، ثم تعلق المشيّة والارادة ايضاً بموجب تعلق العلم بعيبه الشابتة له ازلا وابداً ، فالخصوصيّات العينية و القابليات الذاتية هي اصل العناية الازلية وهي قدم

الصدق.

وقوله رضى الله عنه: «فليس فى وسع المخلوق» تعقيب لكلامه الأول ، اما باعلام الله اوبان يكشف ، يعنى: لا يجمع لاحد بين الاطلاع على الاعيان الشابتة و احوالها و بين الاطلاع على اطلاع الله بعلمه على هذه الأعيان لأنه تعلق الشهود بامرين فى حالة واحدة ، و «ماجعل الله لرجل من قلبين فى جوفه» ولان هذه الاعيان نسب ذاتية ، فهى بالنسبة اليها معدومة الأعيان و انكانت ثابتة للحق فلاصورة لها فى اعيانها فماهى فيه بلهى فيه هو، كماقلنا ، نحن فيه هو ، فاعرفيا به و هوفينا نحن ، فافهم ما نقول .

و هوية الوجود الواحد في اعيان القوابل وانكانت بحسبها متعددة ، فهى ايضاً في الهوية الواحدة الوجودية الذاتية كذلك بحسبها احدية ، فلماكانت هذه النسب في العلم الالهي ثابتة للذات بأنها شئونه و احواله الذاتية ، و من حسبها «هوكل في شأن» لم يكن للممكن ان يطلع على اطلاع الحق على هذه النسب الكلية الذاتية التي هي مفاتيح الغيب حال عدميتها في اعيانها تحت قهر الأحدية الذاتية ، فان هذا الاطلاع احدى لم يظهر بعد للمشاهد والمشاهدة والمشاهد الثانية عين وجودى ، فانه انما يتأتى للمكاشف ان ن يطلع عليها من حيث انها ثابتة في العلم وجوداً علمياً ، وحينئذ يتمكن المشاهد من شهودها .

قال ، رضى الله عنه : «ومن هيهنا يقول الله : «حتى نعلم» وهى كلمة محقّقة المعنى ، ماهى كما يتوهمه من ليس له هذا المشرب».

قال العبد: هو يشير «رضى الله عنه» الى توقف تحقق النسبة العلمية من كونها كذلك على حقايق المعلومات و تحققها باعيانها فى الوجود ، لان العلم المضاف الى الحق من حيث الجمعية الالهية انما يتحقق بتحقق العلم بجميع الحقايق العينية والشئون الغيبية ، فان للحق ظهوراً فى كل شأن ، شأن ، فالعلم المضاف الى الحق

۱ ـ س۳۳ ی ۶ ۰

من حيث ذلك الظهور بذلك الشأن لايكون الا بعد تحقق الشأن بعينه في الوجود، بخلاف العلم الذاتي الالهي فان توقف العلم على المعلومات ليس منحيث احديثة الذات فان الأحدية الذاتية يقهر الكثرة النسبية العلمية و الـوجودية العينية ، فلايظهر لهـا اعيان اصلاً، و العلـم و العالم و المعلـوم في احدية التذات احدية وكذلك في السوجود واحد وحدة حقيقة غير زائدة على ذاتية الذات ، ولكن توقف تحقق العلم على المعلوم منحيث ان العلم نسبة متعلقة بالنسب المعلومية المظهرية منحيث هذه الشئون والحقايق الاسمائيَّة التي تحققها بحقايق هذه الشئون فقوله: «حتى نعلم» اشارة الى توقف العلم المضاف الى الحق من حيث اسمائه الحسنى و شئونه و نسبه الذاتية العليا باحوالها و احكامها و آثارها و تعلقاتها و نسبها و اضافاتها و لوازمها و عوارضها و لواحقها و لواحق اللواحق من حيث المرتبة و المحل و المقام و الموطن و الحال في الوجود العيني و الشهود العياني الكوني . فهو اذن كلمة تحققه بالمعنى ليس كما يتاو ُّلها بالوهم اهل التنزيه الوهمي ، فا ذالحق لايستحق من الحق ولايتنزه عن مقتضيات ذاته و مقتضاها منحيث هذه النسب الذاتية اللايظهر كل منها الا بكل منها في كل منها ، فتوقف تحقق الحقيقة العلمية على حقيقة المعلوم كذلك كتوقفه على حقيقة الوجود ، فالتوقف آذن بين النسب بعضها على البعض ، وذلك غير قادح في الغنى الذاتي و وجوب الوجود للذات بالذات، وكون هذه النسب اعنى العالمية والمعلومية و العلم كلها ذاتية ، فافهم ان شاءالله ، تعالى . فإن العلم و المعلوم و العالم في احدية الذات عينها لاغيرها ، والمعلومية كالعالميَّة و المظهرية كالظاهرية نسب ذاتية للذات كسائر النسب الذاتية الوجوبية التى العلم منجملتها ، فتوقف العلم على المعلوم انما هومنحيث هذه النسبة العلمية منوجه يغاير ذاتية الذات بالخصوصية و في التعقل ، ثم التغاير و التمايز بين الحقايق بالخصوصيات وفي تعقل المتعقل لها منا لايوجب الكثرة والتعدد و التوقف و التجدد و التغييّر

١ ـ وحدة حقيقية

في الذات الواحدة التي عينها ، فافهم .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «وغاية المنزه (اى بوهمه) ان يجعل ذلك الحدوث في العلم المتعلق ، و هو اعلى وجه للمتكلم بعقله في هذه المسألة ، لولاانه اثبت العلم زائداً على الذات ، فجعل التعلق له لاللذات. و بهذا انفصل عن المحقق من اهل الله صاحب الكشف و الوجود».

قال العبد: اعلم ان غاية اهل التنزيه الوهمي ان ينسبوا الحُدوث في قوله تعالى: «ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين منكم» الى التعلق العلمي ، فيكون الكثرة و الحدوث و التوقف و التغيرُ و التجدد في التعلق ، لافي حقيقة العلم التي هـــى عين الذات ، ولاير تفع الاشكال بذلك ايضاً ، لكون العلم هو المتعلق بذلك التعلق الحادث ،و لكون التعلق منوجه عين المتعلق ، ولاسيَّما وقدائبت العلم زائداً على الذات ولامخلص له فيهذا النظر الاان يعلم ان الحدوث و الكثرة في المعلوم المتكثر المتجدد المتغير الحادث ، و التجديد في التعين و المتعلق به منحيث هو كذلك ، اما منحيث العلم الذي هوعين العالم الازلى فتعلق وحدانتي ، لكون ارتباط النسب ، ارتباط النسب المتوقفة التحقق على الطرفين في كل واحد منهما بحسبه ، فالكثرة والتغير و التجدد في التعلق العلمي الوحداني منحيث مايرتبطبه وهو المعلوم المتكثر المتغير المتجدد ، والوحدة في التعلق ايضاً منحيث العلم الذاتي الوحداني كهو ، فافهم . و ثم نظر آخر وهوان العلمله اعتباران : احدهما منجهةالحق، و بهذا الاعتبار هوعين الذات كماتقررآنفاً والثاني من حيث انّه نسبة متميِّزة عن ذاتيَّة الذات بخصوصيتها و عن غيرها من النسب ، و هذه النسبة حقيقة كلية احدية التعلق بالمعلومات شأنه تميثر المعلومات بعضها عن البعض وكشف حقايقها و حقايق احوالها على سبيل الاحاطة ، فهي من حيثكونها نسبة كلية لا تحقيُّق لها الا بين عالم و معلوم ، فتكون متوقفة التعين على المعلومات

١ - في العلم للتعلق به

و تعين المعلومات في عرصة العلم من حيث هذا الوجه يكون بحسب المعلومات، و من حيث ان العلم عين الذات يكون تعيش المعلومات فيه بحسب العلم كذلك احدية ، فافهم .

ولماكان المعلوم نسبة و العلم ايضاً نسبة، لم يقدح توقف النسبة على النسبة من كونها كذلك في العلم الاحدى الذاتي الذي هو عين الذات ، فافهم .

ثم اعلم: ان الحضرة العلمية تشتمل على حضرات كلية كثيرة ، و هى حضرة العلم و حضرة المعرفة و حضرة الحكمة و حضرة الخبرة و حضرة التقدير. فالعلم كما مرّ هوالكشف الاحاطى التمييزى للمعلومات على ماهى عليه من كل وجه للوازمها و لوازم لوازمها ، و المعرفة هى العلم بحقايق المعلومات من حيث حقايقها مجردة عن خلقياتها و عن اللوازم و لوازم اللوازم و ترتبّها في مراتبها لاغير . والحكمة عبارة عن العلم بالمراتب و الحقايق المترتبة فيها و بالترتيب الواقع بين حقايقها ، اىحقايق المعلومات و اللوازم و العوارض و اللواحق و بالمواطن و الأحوال . و حضرة الخبرة هى حضرة العلم بظهور آثار الحقايق و احكامها بموجب الترتيب الحقيقي المذكور باسبابه و علله ، و حضرة التقدير اقدارها ، فالعلم بحسبها و على اقدارها ، فالتقدير من المقدر القديم بحسب قدر المقدورا و قدره فى العلم ، و من كوشف بهذه الحضرات كلها واحاط بحقايقها بما به الامتياز وبما به الاشتراك كان اكشف المكاشفين ، جعلناالله و اياك منهم انه قدير .

قال ، رضى الله عنه : «ثم نرجع الى الاعطيات فنقول : ان الاعطيات اما ذاتية او اسمائية . و اما المنح و الهبات و العطايا الذاتية فلايكون (أبداً) الا عن تجلى الهي . و التجلى من الذات لا يكون ابداً الا بصورة استعداد المتجلى له ، و غير ذلك لا يكون » .

١ \_ المقدر ، خ .

قال العبد «ایدهاللهبه» : ان العطایا و المنح و الهبات سواءکانت معانی و حقائق و علوماً و مشاهدات و تحلَّمات الهُّمة كانت او ربانية اوروحية او عقلية، او نفسية او طبيعية او عنصرية او مثالية على اختلاف طبقاتها و درجاتها ، فانها اما ذاتية او اسمائية ، و نعني بالذاتية بحت الوجود و محض الوجود و الجود ، والاسمائية مايكون مخصوصة بصورة حضرة من الحضرات الالهية ، ثم الاسمائية لايكون الابحجاب و هو حجابيّة التعثين الإسمى بمابه يمتاز عن الآخر و يغايره لاغير. و اما الذاتية فانها لايكون الا عن تجلى الهيِّ ولايكون ابدأ عن الـذات الاحدية لما عرفت ان لاحكم و لارسم ولاتجلى ولاغير ذلك في الاحدية الذاتية. فيكون تعين التجلى الذاتي من حضرة الالوهية فيضاف التجلى لهذاالسر اليي ذات الالوهة لاالى مطلق الذات ، فافهم هذا الفرق ، حتى لايشتبه عليك الحقايق. ثم ان هذه العطايا و المنح الحاصلة بالتجلى لايتعين ابدا الابصورةاستعداد المتجلى ، لان ً الاستعداد والقابليات في الاعيان هي المستدعية للتجليات الذاتية و الاسمائية، و المتجلىله صورة علمية ازلية على هيئة معنوية مخصوصة بتخصيُّص التجلى الوجودي وبتخصيص الفيض الجودي بموجب ماتعين وتخصص فيالنور

قال ، رضى الله عنه: «فاذن المتجلى له مارأى سوى صورته فى مرآة الحق ، ومارأى الحق ولايمكن انيراه مع علمه انه مارأى صورته الافيه: كالمرآة فى الشاهد اذارأيت الصورة فيها لاتراها مع علمك انك مارأيت الصورة اوصورتك الافيها . فابرزالله ذلك مثالاً نصبه لتجليه الذاتى ليعلم المتجلى له انه مارآه . و ما ثم مثال اقرب ولااشبه بالرؤية و التجلى منهذا . واجهدفى نفسك عندما ترى الصورة فى المرآة ، انترى جرم المرآة ، لاتراه ابداً البتة ».

العلمي الأزلى الشهودي ً بحسب خصوص المتجلىله ، فافهم .

١ ـ مارأيت الصور

قال العبد «ايده الله به»: اعلم ان اهل التجليات من اصحاب النبوات وارباب الولايات ، انما يرد عليهم بحسب استعداداتهم و خصوصية قابلياتهم الوجودية ، وكذلك استعداداتهم في عرصة الوجود العيني انما يكون بموجب استعداداتهم الغيبيّة الغير المجعولة فيحضرة العلم الذاتي . وقداسلفنالك من قبل ان صورة معلوميَّة كل احد لله تعالى \_ ازلا ً \_ قبل وجوده العيني هي حقيقته و عينهالثابتة، وانها من حيث هيكذلك ليست اموراً وجودية مغايرة للعلم «مغايرة حقيقية» ولا زائدة على ذات العالم ؛ زيادة توجب الكثرة في وحدته العلمية، بل هي صورة نسبه و متعلَّقاته المظهرية و احواله الغيبيَّة و شئونه الغيبية ، اذلامعية لغيره معه ازلاً و ابدأ دائماً وسرمداً «كانالله، ولم يكن معهشئ» و هوالآن على ماهو عليه كان والعلم الذاتي اوجب تعيش المعلومات في حضرة العلم على ماهي عليها ، فهي اذن نسبة و نسب نسبة : كالعلم و العالمية و المعلوميّة والربوبية و المربوبية و الظاهرية و المظهرية والظهور و البطون و القيد و الاطلاق و التعيش والـلاتعين و غير ذلك ، جميع هذه الحقايـ ق نسبه و احـ واله النفسيّة ولايوجـ ب كثرة فيعين الاحدية ، كمالايوجب النصفية والثلثية والربعيَّة والخمسية وغيرها من النسب كثرة قادحة في وحدة الواحد ، و انماالكثرة في عرصة العلم والتعقيُّل عندنا لاغير . فمهما حصل تجلى المتجلى له فيحضرة الوجود العيني ، فانما يحصل على صورة استعداد العين الثابتة الازلية التي لهذا المتجلىله ازلا التعين التجلى من الشأن الذاتي الذي هو عينه. و ذلك استعداد ذاتي لهذا القابل الازلي غيرمجعول؛ لان الفرض قبل الايجاد و قبل الوجود في حضرة الغيب ، فالتجلى الغيبي يتعيَّن في الذات في غيب قابلية المتجلىله ، ازلاً، اولاً بحسب صورة ذلك الاستعداد الغيي الغير المجعول ، ثم تظهر فيكل وقت وحال للمتجلى له فيعرصةالـوجود العيني على تلك الصورة التي هي صورة الحق في عينه العينيَّة اوصورة عينه العينية

٢ \_ و قبول . خ .

١ \_ الفيب ، خ ،

في الحق، كيف قلت ، فانك في الكل مرآته من وجه و باعتبار ، و هومرآة الكل من وجه باعتبار . فمهما تجلى لك فمارأيت في تجلى الحق لك الاصورتك الغيبيَّة الازلية انكان تجلى ذاتي اوصورة نسبية ذاتية من النسب ، فمارأيتالله منكونه عين الكل فظاهراً بصورة الجمع و الاطلاق الذاتي ابداً، و اذالم ترهكذلك ، فمارأيته و مادمت انتانت ولم تكن عين الكل فلن ترى الحق الذي هو عين الكل المطلق عن قيد التعين في الكل و بالكل و عن الجمع بين القيد و الاطلاق. فكيف انت تعلم انك متعين بصورتك الازلية الاصلية العلمية في عين صورتك العينية الفصليَّة الوصلية الأبدية في مرآتيته الوجود الحق و الحق المطلق، فكما ان الرائي صورته اوصورة غيره في المرآة لايري سوى صورة الناظر ، ولايمكن ان يرى جرم المرآة حال استغراق الشهود و الرؤية بالصورة المثالية المرئيَّة ، اذالشهودالعيني و الابصار الشخصي التشخُّصي لايسع فيكل وقت واحد معيّن الا مشهوداً واحداً معيناً كذلك وصورة واحدة شخصية ، مع علمه ان تعين الصورة المشهودة وحصول الرؤية و تعلق الشهود بماليس الا في المرآة ، ولهذا يكسب الصورة صفتها ، فافهم. قــال ، رضى الله عنه : حتى ان بعض من ادرك مثل هذا في مصور

فال ، رضى الله عنه : حتى أن بعض من أدرك مثل هذا في مصور المرئى ذهب إلى أن الصور المرئية بين بصرالرائى و بين المرآة ، هذا أعظم ماقد ر عليه من العلم والأمر كما قلناه و ذهبنا اليه . وقدبيتنا هذا فى الفتوحات المكية ، و اذاذقت هذا ذقت الغاية التى ليس فوقها غاية فى وسعالمخلوق . فلاتطمع ولا تتعب نفسك فى أن ترقى فى أعلى من هذا الدرج ، فما هو ثم أصلا " و ما بعده الا العدم».

## [ بيان الأقوال في الابصار ]

قال العبد: اختلفت الاقوال في كيفيّة تعلق الرؤية بالصورة المرئية في المرآة، فمن قائل: ان مثال الصورة منطبع في المرآة و تتعلق به الشهود والرؤيه في المرآة.

٢ \_ «الا العدام المحض...»

و من قائل: ان الجسم الصقيل الصلب يوجب انعكاس النظر الى مايحاذى المرآة ، فيدركه البصر خارجاً عن المرآة ، وقيلله: لوكان ذلك كذلك ، لماادرك اليمين شمالا ولاالصورة على شكل المرآة ، بل ادركها كماهى خارجة عن المرآة .

واجيب عن هذا: ان انعكاس النظر و القوة الباصرة عن الجسم الصلب الصقيل يوجب ذلك في مرآة البصر ، لانه العكس بحسب المرآة فأدى الصورة منصبغة بموجب محل انعكاس النظر اولاً .

وقال بعضهم: الصورة غير منطبعة في المرآة ، و لكنها بين بصر الرائمي و بين المرئى. وذلك مبلغه من العلم.

وقيل: ان الصورة مدركة بعدانعكاس النظر عن الجسم الصقيل في عالم المثال. والحق ان الصورة لولم يكن منطبعة في المرآة ، لما تكيفت بكيفيتها من الاستدارة والاستطالة ، ولم ينعكس ايضاً على قول القائلين بالانعكاس كذلك ايضاً، فانه ان انعكس انما ينعكس بعدالانطباع .

وفى هذا الموضع مباحث شريفة: منها ، ان مرآتية الباصرة ان لم ينطبع فيها الصورة المثالية لما حصل الادراك ، فانكان حصولها فى المسرآتية البصرية بعد انعكاسها فى سطح المرآة فى الخارج ، لكان اليمين يميناً و اليسار يساراً ، لأنها صورة مثال المثال قدانعكس مساوياً للأصل ومشاكلاً له فى الأصل فى صورة مرئية فى المرآة ، و ليس ذلك كذلك . فالادراك اذن تعلق بالصورة فى المرآة منعكسة ، او انعكست مرآة الباصرة الى الصورة الخارجة من هذا الجسم الصلب الصقيل على هيئة السطح ، فانعكست امثلة الصور فى مرآة الباصرة ، فادركته المدركة منعكسة كذلك مثل انعكاسها فى المرآة الخارجة ، فكان يمينها يساراً للصورة الاصلية، و الاعلى اسفل فى بعض الاوضاع لتخالف الجهات فى مطامح النظر ، فيدركها القوة الباصرة بنورها الذاتى و معاونة نورالضوء الخارج فيها بحسبها بل بحسب تعيشها فى المرآة ، فافهم . واذا تحققت بهذه الاصول فى الشاهد ، فاعلم:

ان تعين الحق لك في مرآة عينك الثابتة انما يكونكذلك بحسبها و بموجب خصوصيتها و صورة استعدادها ، فماترى الحق في تجليّه الذاتي لــك الابصورة عينك الثابتة ، فعينك فيرؤيتك للحق المتجلى لك مثل باصرة عينك فيرؤيتك لصورتك في المرآة ، فلاترى الحق فيك الابحسب خصوصيَّة عينك الثابتة ولكن في مرآة الوجود الحق ، و هو مثل للنور الخارجي من وجه . و هذا اعلىدرجات الكشوف و الشهود بالنسبة الى مثلك ، الا ان يكون عينك عين الاعبان الثانتة كلها الخصوصية لها توجب حصر الصورة في كيفية خاصة ، بل خصوصية احدية جمعية برزخيلة كمالية . فتعيس الحق لك حينئذ ، مثل تعينه في عينه ، بل عين تعينه لنفسه، بل انت عينه ، فافهم . و دون هذين الشهودين ، شهودك للحق في ملابس الصور الوجودية نوريها و مثاليها و روحانها عقليها و نفسها و طبيعيها و عنصريها و خياليها و ذهنيها و برزخيها وحشريها و جنانيها و غير ذلك بحسب تجليه منعينك لامن عين غيرك. فاعلى درجات شهودك الحق ، هو بعد تحقيقك بعينك الثابتة ، فكنت انت عينك من غير امتياز تعيثني رأيت الحق كمايري نفسه فيك ، ورأيت عينك صورة للحق في الحق ، فافهم ، و ما اظنتُك تفهم ، الا ان تلهم و تعلم بعلم مالم تكن تعلم ، و ماثتم اعلى من هذا في حقك فلا تطمع ولاتنعب و ابعد الحق و مرآته و مظهره الذاتي ، و هوعينك الثابتة التي هي صورة معلوميتك للحق ازلاً، الا العدم ، لانك من حيث عينك الثابتة و صورة معلـوميَّتك موجود ــ ازلاً وابدأ ـ وانت منحيث امكانك و وجودك العيني معدوم العين ازلاً.

قال ، رضى الله عنه: «فهو مرآتك فى رؤيتك نفسك ، و انت مرآته فى رؤيته اسماؤه و ظهور احكامها ، و ليست سوى عينه . فاختلط الأمر وانبَهَم ؛ فمنا من جهل فى علمه و قال: العجز عن درك الادراك ادراك ». يشير «رضى الله عنه» الى ان هويتة الوجود الواحد الحق مرآة لظهور الإنيات الوجودية العينية فيها و بها ظهرت الحقايق الكيانية ، ولولا تجلى الوجود الحق

لمارأيت صورتك العلمية الأزلية الغيبيَّة ، فانك انما ظهرت في نور الوجود الحق بصورتك العينية الوجودية على مثال صورتك العلمية الأزلية الغيبيَّة. فالوجودالحق مرآة لإنيَّتك العينية ، والعلم الحق مرآة لصورة عينك الغيبية الذاتية المعنوية، وهويتتك الأزلية في مشهودك نفسك و عينك . وكذلك انت مرآة للحق في تجليه الوجودي و رؤنته و مشهوده المصور السمائه و نسه الذاتية و صفاته الربانية . و لبست هذه النسب الاعينه لاغيره ، لكونها غير زائدة عليها ولاموجية للكثرة ، وليست قادحة في وحدة وجوده العيني ً كماذكرنا. فلماكان ظاهر الحق و هوانت مجلى و مرآت لباطنه من وجه ، و في شهوده و وجوده ايضاً مرآة لظهـور نسبه الغيبيَّة التي هي فيها عينه آخر من وجه ، وكذلك ايضاً هذه النسب مرائي ومجال لتعيشُنات الوجود الواحد، فصدق علىكل واحد من الحق و الخلق انه مظهر وظاهر و شهادة ، فاختلط الامر و اشتبه على الناظر و خفى الشهود و دقَّ الكشف و جلَّل الأمر عن الضبط والاحاطة و الحصر و عثَّز التجلي ، فاقتضى في بعض المشاهـــد و المشارب الحيرة و العجز و الهيمان ، فاقرَّ صاحبه بالعجز واعتر فبالجهل . بمعنى، ان العلم بمالايعلم انه لايعلم ، علم . و العلم بعدم احاطة العلم بمالايحاط به علماً، علم حقيقي به . كذلك فالأعلم بمالايعلم وهو الجهل بما من شأنه انه لا يحيط به العلم، غاية العلم به . وعدم الانحياز الـي جهة معيَّنة فيما لاينحصرفيها ، هــو حقيقة حيرة الكمل. و التقاعد و العجز عن ادراك مايعجز عن ادراكه، هو غاية الادراك، كما قال ابوبكر «رضىالله عنه» : والعجز عن درك الادراك ادراك . فافهم

قال؛ رضى الله عنه : و منا من علم ولم يقل مثل هذا، وهو اعلى القول، بل اعطاه العلم السكوت ما اعطاه العجز. و هذا هو اعلى عالم بالله ، وليس هذا العلم الالخاتم الرسل و خاتم الاولياء، و ماير اه احد من الانبياء والرسل الا من مشكاة الولتى الخاتم».

۱ ـ و شهوده . خ .

قال العبد: المتحقق بهذا الشهود في هذاالمقام من لا يكون عينه الثابتة وصورة معلوميته لله ازلا مخصوصة بخصوصية جزوية ، بل يكون محيطة كلية في مظهريته الحاطة احدية جمعية يجمع في مظهرية عينه الغيبية حقايق المظهريات كلها ، فانها عين الاعيان وحقيقة الحقايق ، فالتجلى الذاتي له ، وفي قابليته يكون تجليا احديا جمعيا كماليا بحسب عينه و قابليته الأحدية الجمعية المطلقة ، فيشهد في هذا التجلى بظاهره ظاهر الحق و باطنه ، و بباطنه باطن الحق وظاهره ، و باحدية جمعه القطبي و خصوصه الكمالي الحقي يجمع بين جمعيتني الظاهر و الباطن ، و يشهده الحق ايضاً كذلك في عين شهوده اياه ، كذلك عينه بعينه شهودا احديا جمعيا مطلقا عن التعين و الحصر في عين واحدة ، فيعطيه التجلي في هذا المقام الاحاطة بغاية العلم و السكوت و عدم الحيرة ، بل اعطاه التحقق بالكل حقيقة على ماهو عليه الكل والسكوت ، و هذا الشهود لا يكون الا للحقيقة الانسانية الكمالية المحمدية الأزلية الأبدية بين جميع الجمعيات السرمدية . فافهم ، و اذا رزقك الله فهمه و الكشف به اوالايمان بماقلنا فاعلم :

ان لهذه الحقيقة الجمعية الاحدية الكماليَّة ، تعيَّناً احدياً جمعياً كمالياً في مرتبة باطنيتها و غيبها و ملكوتها ،فظاهريتها النبوة و باطنيتها الولاية .

ولكل واحد من التعين في المرتبين صورة تفصيل جمعى بجميع التفاصيل وصورة جمع الجمع بين التفصيل واحدية الجمع وهذه ، هي الحقيقة المحمدية الكلية الكمالية الاحاطية الختمية ، و الانسان الذي يتعين به و فيه ، هو المظهر الاكمل و المرآة الاجلى و المجلى الاشمل لذات الذات الالهية و صفاتها واخلاقها و نسبها و اضافاتها و اسمائها و افعالها و حروفها و احوالها . فاما ظاهريتها ، وهي جهة نبوتها فمرآة ذات الالوهية و مظهرها و مجلاها و منظرها و عرش احدية الجمعية للحقايق الوجوبية و الاحكام الفعلية التي للربوبية. و باطنها وهي ولايتها، مرآة للهوية الحقيقية الاحدية الجمعية المطلقة ، ولكل واحد من مرتبتي النبوة

والولاية جمع و تفصيل .

والجمع جمعان : جمع قبل التفصيل ، و جمع بعد التفصيل . و لكل واحد من الجمعين تعيَّن في مرتبتي الفعل و التأثير و الوجوب ، و الافعال والتأثيرا، وجمع بين الجمعين في احدية جمع المرتبتين. فالجمع الاول في المرتبة الاولى العليا لحقايق الوجوب و الالوهية و رقايق الاسماء والربوبية هوللهالواحدالقهار الاحد والمظهر الظاهر لهذا الجمع فيمقام التفصيل مجموع العوالم امريثها وخلقيها على كثره اجناسها و انواعها و تفاصيلها الغير المتناهية و اتساعها لكون ظهور الآثار الالهية و احكام اسماء الربوبية على التمام و التفصيل انما هو في العالم كله . فجميع العوالم مظاهر تفاصيل الأسماء الالهية ، والالوهية التي لهاهذهالجمعية المحيطة بحقايق الفعل و التأثير والوجوب لذاتها يستلزم جمعية جمع الحقايق الكونية الانفعاليةالتفصيلية على الوجه الاتم ، حتى يظهر آثارها و احكامها، وهو مجموع العالم، ومظهره في مرتبة الجمع الاول الجامع قبل التفصيل في مرتبة المظهرية الجمعية هو آدم ، عليه السلام ، وهو الانسان الاول ، و منه يكون التفصيل الاحدى الجمعي. فكما ان الجمع قبل التفصيل الاسمائيلله ، وكذلك الحدية جمع الجمع الاول بعدالتفصيل المظهري الكياني العالمي لاول الانساني صورة والتفصيل الاحــدى الجمعي المظهري منه يكــون على وجهين : معنوى و صوري، اذكثل واحد من الجمعين فيكل واحدة من مرتبتي الظهور و البطون ، اعني الـولاية والنبوة ، اما اذيكون جمع الفرق ، اوجمع الجمع . فالجمعية التي في آدم ، عليه السلام ، جمعية احدية جمعيات الصور المظهرية العنصرية الانسانية قبل التفصيل، فهو صورة جمع تجمع ظاهرية المظاهر الاحدية الجمعية . ولهذا الجمع فيمرتبة التفصيل الجمعى مظاهرهم الكمل من النوع الانساني من الأنبياء والآولياء من لدن

١ - والانفعال و التأثر ، ظ عميد .

٣ \_ فكذلك ، خ ،

آدم ، عليه السلام ، الى الختم الظاهر و الختم الباطن . فتفصيل الجمعية الالهية جميع الأسماء التى لا يبلغها الاحصاء الظاهرة بالتفصيل فى تفاصيل صور العالم الفرقانية كمامر . فصور حجابيات جمعيات هذا التفصيل الفرقاني الجمعى هم الكفار المذكورون فى القرآن من الفراعنة

وتفصيل الاحدية الجمعية الانسانية النورية الحقية في الاناسى الكاملين الى الختم ، و الختم احدية الجمع الجمعي الانساني .

ولهذه المرتبة احدية جمع جميع المحامد و الكمالات الذاتية والالهية . فان كانت في مرتبة ظاهرية الانسانية الكمالية وهي النبوة، فالانسان القائم بهذه الاحدية الجمعية الكمالية هو خاتم الانبياء والرسل ، محمد بن عبدالله، المصطفى، رسول الله وخاتم النبيين ، صلى الله عليه وسلم ، اصطفاه الله لكمال احدية جمع جمع الحكم الالهية الربانية ، و الحقايق الوجوبية الفعلية المؤثرة في المرتبة الكمالية الانسانية، وهو حامل لواء الحمد وحمد الحمد الذي مأوى جميع محامد الجمع و مجامع الحمد.

وهذه الحقيقة الختمية النبوية تُنبئ جميع الحقايق المظهرية الانسانية بحقايق الجمع الالهى، و لهذا «كان نبياً و آدم بين الماء والطين» فلاتعيثن لحقيقة آدم الافى الالهى، و هوماء الحياة والطهارة الفطرية التى فى نفس النبوة ، فافهم.

وانكانت احدية جمع جميع الكمالات والمحامد المذكورة في باطن المرتبة الكمالية الانسانية الالهية الذاتية ، وهي الولاية ، فالانسان القائم بباطن احدية جمع جميع الكمالات ، فانكانت احدية جمع الجمع الخصوصي ، فهو خاتم الولاية المحمدية الخاصة ، وهو اكمل ورثة محمد ، صلى الله عليه وسلم ، في المرتبة الختمية ، وان كانت احدية جمع العالم في روح باطن الاحدية الجمعية الانسانية الكمالية فالانسان القائم بها هو «عيسى روح الله» وكلمته ، خاتم الولاية العامة على الاطلاق في آخر نشأتيه الخصيصته بالولاية .

واذا عرفت هذه الاصول ، عرفت اناسم الحقيقة الانسانية الكمالية الجمعية

الأحدية على سبيل المطابقة هو «محمد» فانكانت الجمعيتين حيث الظاهرية والنبوة، فمظهر احدية جمع جمع الحقايق الوجوبية و نسب الالهية والربوبية ، ولهذاالجمع الاختصاصي الختمي روح و معنى و صورة ، فالصورة تجمع بينالروح والمعنى ، لأنها احدية جمع المعنوية و الروحية ولوازمها و خصايصها ، فاذا اجتمعت الحقايق والمعانى اجتماعاً احدياً وظهر عليها صورة التسوية الالهية و نفخالله فيها بنفسه الرحماني روح الأحدية الجمعية الكمالية التي هي جامعة بين الجمعية الروحية وبين الجمعية المعنويـة الحقيقية و بين الجمعية الـجــدانية البشرية ، هــومحمد ، صلى الله عليه وسلم . والمخصوص بجمعية الظاهرية ابوالبشر . والمخصوص بجمعية روحالباطنية هو روحالله وكلمته. والمخصوص بجمعية الجمع بين الجمعيات الاحدية المذكورة في باطن المرتبة المعنوية الحقيقية، هو خاتم الولاية الخصوص محمد بن على بن محمد بن محمد بن محمد بن العربي منشئ الفصوص رضي الله عنه. وجمعية هذاالختم جامعة بين روحالجمعية ومعناها و صورتها ومستلزمة لظاهريتها بحقيقتها و فحواها ، و نسبته الى خاتم النبوة نسبة الابن الصلبى حقيقة و نسبة الـروح نسبة الابن غير الصلبي ، و ختمية البطون والولاية مشتركة بينهما ، ولم يكاشف بمقام هذا الختم الخصوصى من اولياءالله المتقدمين الاالامام العلامة محمد بن على الترمذي الحكيم ، صاحب نوادرالاصول ، وهو من مشايخ الطبقة العالية ، فتحله في الاطلاع على مقام هذا الختم ، فلما ذكره في كتبه و اشتهر ذلك عنه بين علماء زمانه الاعلام من مشايخ الاسلام و اشرابت نفوس اهل الدعوى الى هذا المقام و علم ذلك منهم ، وانه ليس لهم ذلك و خافعليهم من دعوى بلامعنى ولا نحوى٢،

<sup>1</sup> \_ ولاية الخصوص \_خ\_ اقول: والجامع بين المرتبة الروحانية الباطنية و الظاهرية هو الولى المطلق الذي كانت ولايته على قلب الحقيقة المحمدية و المعبر عنه بالولاية الخاصة هو على بن ابيطالب باعتبار و المهدى الموعود باعتبار آخر لجمعهما بين النسبة المعنوية و الظاهرية \_جلال آشتيانى\_

۲ \_ ولافحوى \_اظ\_

انشأكتاباً جامعاً لمسائل غامضته خصيصته بالمشرب الختمى ، وذكرانه لايشرحها على ماينبغى الاخاتم الاولياء ، وانه يطابق اسم هذا الخاتم المجيب ، اسم الحكيم السائل ، «رضى الله عنه» وكذلك اسم ابيه يطابق اسم ابيه . فلما عثر اهل الدعوى على هذا المعنى ، نكصوا على اعقابهم و رجعوا الى الله عن تراميهم الى مقام الختم و انتسابهم . ثم لما بعث هذا الخاتم فى اقصى البلاد و هو المغرب من العرب ، شرح تلك المسائل و اوضح الحجج على تلك الدلائل وحصلت المطابقة بين الاسماء كماذكر الحكيم ، فكان ذلك احد البراهين الدالة على ختمية هذا الخاتم الصحيح نسبته من طي الى الحاتم ، كما قلنا فى بعض مدائحه ، «رضى الله عنه فى رسالة لنا سميناها بالنصوص الواردة بالأدلة على ختمية ولاية الخصوص فى الغراء الميمية من فتوح دار السلام ،

## شعر

وخاتم خاتمى الاصل من عرب عزت به من كرام الغرب اعجام له بحولان اخوال حجاجة و من صناديد آل الطى اعمام القصيدة بطولها فى الرسالة المذكورة ، فاطلبها منها انشاء الله ، تعالى .

ومن الدلائل على ختميته، ماروينا من مشهده الغيبى القلبى الذى رآه بقرطبة من الرواح السيّارات و ارواح السيّارات و ارواح منازل القمر ، وهى ثمانية و عشرون على عدد الحروف ، و ارواحها ايضاً ، فانها تنزلت في صور الجوارى الحسان النور انيّات ، و باشرهن واقتضهن جميعاً ، وهذا المشهد لايراه الا اكمل ورثة محمد، صلى الله عليه وسلم ، في الختمية الخصوصية المذكورة، على مااستدللنا بذلك على ختميته في تلك الرسالة ، فاعلم ذلك .

و من دلائل ختميته «رضى الله عنه» ، ايضاً انه كان بين كتفيه فى مثل الموضع الذى كان لنبينا خاتم النبيين ، صلى الله عليه وسلم ، علامة مثل زرالحجلة ، ثابتة لهذا الخاتم ، ايضاً ، تقعير يسع مثل زرالحجلة ، اشارة الى ان ختمية النبوة ظاهرة عليّة

فعليّة ، و ختميته ، «رضى الله عنه» باطنة انفعالية خفية .

قال : «رضى الله عنه» فى قريض نظمه فى بعض مشاهده ، حكاية عنه ، تعالى ، لملائكته فيه «رضى الله عنه» :

## شعر

ولما اتانی الحق لیلا مبشراً وقال لمن قدکان فی الوقت حاضراً الافانظرا فیه فان علامتی و فیه انا وارث لاشك علم محمد و انسی لختم الاولیاء محمد

بائتی ختام الأمر فی غرة الشهر من الملاء الاعلی من عالم الامر علی ختمه فی موضع الضرب بالظهر و حالته فی السر منتی و فی الجهر ختام اختصا صفی البداوة والحضر

القصيدة بطولها في الرسالة ٥ و في الديوان .

و من دلائل ختميته ايضاً ، قال «رضى الله عنه» في قريض له في اول الفتوح المكتّى ، قال و نظمه في عين المشهد: شعر

الله اکبر و الکبیر ردائیی و السفارب مشرقی و الشوق غربی و الجنان شهادتی و الخا انصرفت اناالامام و لیس لی

و النور بدری و الضیاء ذکائی وحقایق الخلق الجدید امانی و البُعد قربی و الدنو تنائی آخذاً خلفه یکون ورائی.

فهو الخاتم ، وقال فيه مستشهدا الرسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، في هذا المشهد الاقدس و التجلى الانفس الانسس [الانسن]

## شعر

صدق نطقت فانت ظل ردائى فلقد وهبت حقايق الاشياء يأتيك مملوك بغير شراء

یا سیدی حقاً اقول فقال لی فاحمد وزد فی حمد ربتك دائما من كل حق قائم بحقیقة

يشير الى ماذكرنا من تنزل الأرواح لسعته حين قطابته . و قال الضا :

وانا ختم الولاية دون شك يورث الها شمتى مع المسيح

و من ذلك ، ايراده «رضى الله عنه» مااورده فى الفصوص من ختميات مقامات الكمال فى النبوة من مشرب الخصوص لارباب صفاء الخلوص، و هيهنا لاتستقصى ذكر الدلائل على ختميته فى هذا الكتاب ، فقد سبق لنا فى كتاب النصوص مافيه شفاء العليل و برد الغليل ، والله يقول الحق و هو يهدى السبيل .

قال «رضى الله عنه»: «حتى ان الرسل لايرونه متى رأوه الا من مشكلة خاتم الاولياء: فان الرسالة و النبوة اعنى نبوة التشريع ورسالته ينقطعان ، و الولاية لاينقطع ابداً. فالمرسلون، من كونهم اولياء، لايرون ماذكرناه الا من مشكاة خاتم الاولياء، فكيف من دونهم من الإولياء ؟».

قال العبد «ايدهاشه» : مشكاة خاتم الاولياء عبارة عن الولاية الخاصة المحمدية ، و مشكاة خاتم الانبياء عبارة عن نبوة الخاصة الختمية الشرعية ، وهى اختصاص منالله لرسوله بخصوصية ذاتية له ، صلى الله عليه وسلم ، بهذه المقام اوجبت كونه خاتم النبيين ، وهى احدية جمع النبوات التى كانت متفرقة فى جميع الانبياء ، وهم صور تفصيلها ، و النبى ، صلى الشعليه وسلم ، صورة احدية جمعها، ولان النبوة ظاهر الولاية ، والولاية باطنها ، اذالنبوة عبارة عن نسبة اختصاصية للنبى ، صلى الله عليه وسلم ، بين امته و بين الله ، من كونه واسطة بينه ، تعالى ، وبينهم ، و سمى هذه النسبة وسيلة يتوسل بها الى الله امته . و ولايته عبارة عن النسبة التى بين الله وبين النبى من غير وساطة احد ، اشار اليها بقوله: لست كاحدكم، النسبة التى بين الله وبين النبى من غير وساطة احد ، اشار اليها بقوله: لست كاحدكم، لست كهيئتكم . و سماها فضيلة ، و حرض الأمة عند الاذان بسؤ الهاتين الدرجتين كما تقوله : واعطه الوسيلة والفضيلة . فإن الفضيلة للنبى على امته من جهة هذه النسبة التى واسطة فيها بين النبى وربه ، ومن حيث هذه النسبة العلية يأخذ عن الله وينزل التى واسطة فيها بين النبى وربه ، ومن حيث هذه النسبة العلية يأخذ عن الله وينزل

الله عليه الحكم والاحكام المحكمة الالهية في نفسه و امته بمافيه مصالحهم الظاهرة المعيشية الدنيا ويَّة و مصالحهم الدينية الأخراوية الروحانية ، ثم يوصل من تلك الحكم و الاحكام في صور الاوضاع الشرعية الفرعية والاوامر والنواهي المرضية المرعية منحيث النسبة الاولى اعنى النبوة الى الامة مايليق باحوالهم ويناسبهم و يدعوهم الى الله والتعبدله فيها و بها . و على هذا يكونكل نبَّى ينبئ عن الله امته بماامر بانبائه مما انبأهالله عن نفسه و دينه نبياً وليًّا . ولايلزم ان يكون كل ولي نبياً، فالنبى انما يأخذ نبوته واحكام شريعته بولايته، فان حقيقة الولاية القرب والسلطان والنصرة ، وانها درجات القرب ارتفاع الوساطة، كماقال: «لى مع الله وقت لا يسعنى فيه ملك مقرب ولانبتى مرسل» والنبوة لايكون الابواسطة الملك الـــذى يوحى الى النبي . فمشكاة الولاية وانكانت لرسولالله ولكنها يخص بالقائم المتعين فيها، فيقال فيها ، انها مشكاة خاتم الاولياء . فهذا معنى قوله : «رضىاللهعنه» : «حتى ان الرسل لايرونه منى رواه الا من مشكاة خاتم الاولياء» يعنى اذا شهدالله الرسل والانبياء علوماً و اسراراً خصيصة بالولاية والقرب ، فانها يشهدهم منحيثالولاية الخاصة بمحمد، صلى الله عليه وسلم ، اومن حيث الولاية العامة ، ولاسيما و ستر القدر الذي ينافي و يباين علمه علم مقام الدعوة منالامر والنهي ،كماأومياليه ابو العباس الخضر ، عليه السلام ، لموسى ، عليه السلام ، بقوله ، عليه السلام: «اناعلى علم علمية الله ، لاتعلم انت ، وانت على علم علمك الله لااعلمه انا اى لاينبغى لكل واحد منيًّا الظهور بمايباين مرتبته ومقامه. والنبي يأخذ من الحكم الالهية ماقدرله ان يأخذ من جهة ولايته على ثلاثة انحاء حكمة يختص به دون امته، وحكمة يشارك فيها امته ، وحكمة يختص م بها امته دونه ، ولا يأخذ النبي هذهالحكم الا منحيث مشكاةالولاية .

ثم لماكانت النبوة نسبة بين الخلق و النبي ، فهي منقطعة ، ولابَّد ، يعني انه

۱ ـ : و انهى درجاتالقرب

لاينزل الملك الى احدبعد رسولالله، صلى الله عليه وسلم بشريعة مخالفة لهذه الشريعة ابدأ ، فهي منقطعة لذلك . واما الولاية فغير منقطعة ، لأن الأخذ عن الله والقاؤه و تجلية و تعليمه و اعلامه و الهامه غير منقطعة إبداً عن اولياء الله ، لان الله سمى نفسه بالولى الحميد ، ولم يسم بالنبي ولاالرسول ، واذالم يكن هذا السَّر المذكورايضاً من شهوده ، تعالى ، بالعين الثابتة مشهوداً للرسل والانبياء الامن مشكاة الخاتم الولى ، فبالحرى والاوجب ان لايشهده الاولياء ، الا من هذا المشكاة ، فافهم.

قال ، رضى الله عنه : «وان كان خاتم الآولياء تابعاً في الحكم لماجاء بهخاتم الرسل من الشرايع ، فذلك لايقدح في مقامه ولايناقض ماذهبنا اليه ، فانه من وجه يكون انزل ، كماانه من وجه يكون اعلى».

يعنى «رضىالله عنه»: ان الاتباع و الاقتداء بشريعة الرسول الخاتم، لايقدح في علَّو مقام خاتم الولاية التابع لخاتم الأنبياء ، فان الولاية من احــد وجوههــا الاشتقاقية هي كمال التبعية للرسول الالهي الحق ونصرته ونصرة شريعته ، والسلطان الذي يعطى ويورث التابع شرف الإطلاع والشهود ، فانه قديكون منوجه اعلى منه من وجه آخر . يعنى ان التابع منحيث النبوة المتبوع منحيث الولاية هو من ولايته اعلى منه منحيث تابعيُّته ، كماانه منوجه وباعتبار انــزل منهكذلك . ولا تظنتن اذالولى اعلى من الرسول، فليس كذلك، بل الافضلية بين الولى التابع من كونه تابعاً جامعاً لمراتب الولاية و بين نفسه ايضاً من كونه متبوعاً"، فهومن كونه متبوعاً في مقامات الولاية اعلى منه من كونه تابعاً في الشريعة الظاهرة فافهم .

قال ، رضى الله عنه : «وقدظهر في ظاهر شرعنا ما يؤيد ماذهبنا اليه ٣ من فضل عمر في أساري بدر " بالحكم فيهم ، و في تأبير النخل. فلايلزم الكامل ان يكون له التقدم في كل شئ وفي كل مرتبة».

٢ - في فضل عمر . واللبيت يحدس في هذا المقام ان كلمايذ كر في كلامهم تبعا لما في السنة النبوية من المتواترات فضائل العترة و تقدمهم على الخلائق بعد خاتم الرسول يتشبثون بالموضوعات أو المجعولات ــجــ الرسول يتشبثون بالموضوعات أو المجعولات ــجـ عمايلزم ... عمايلزم ... عمايلزم ...

قال العبد: لما فضل رسول الله، صلى الله عليه وسلم، رأى عمر فى قضية الاسارى وقصتهم على آراء الصحابة ، مع كونه فيهم . وكذلك قال فى تأبير النخل «اتتم اعلم بامور دنياكم» فاثبت لهم الفضيلة فى العلم بامور الدنيا ، علمنا ان الفضائل الجزوية مما لا يكون مقتضيات النبوة اذا وجدت فى غير النبى ، ولم يوجد فيه . فانذلك لا يقدح فى افضلية الخاصة من حيث درجة النبوة ، ولا يوجب افضلية ذلك الشخص على الرسول مطلقاً ، بل فى عدم ما ينافى مقام النبوة وكما لها و افضليتها ، فافهم .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «وانتَّما نظر الرجال الى التقدم فى مراتب العلم بالله: هناك مطلبهم. واما حوادث الأكوان، فلاتعلثُق لخواطرهم بها، فتحقق ماذكرنا » .

قال العبد: نظر اهل الله وخاصته من وجهين: احدهما ، يشترك فيه الانبياء والاولياء ، كالاختصاص و القربة و الرضوان و الاخبار و الانباء عن الله ، تعالى ، و العلم و المعرفة بالله والشهود و التجلى . والثانى ، خصتت به الانبياء من كونهم متبوعين و مشرعين و مكلفين بالاوامر والنواهى الالهية يتعبدون بهاالله اممهم و يعبدونه ، وليس لاولياء الله تطلع ولارغبة و استشراف الى هذه الفضائل من كونهم اولياء ، و انما نظرهم و تنافسهم و تغاضلهم فى العلم بالله ، فالاعلم بالله هو الاكمل . واذقد صحت الاكملية لخاتم الولاية من حيث العلم بالله ، فقد صحت متبوعيته فى ذلك لغيره من الآولياء وغيرهم ، وهذه الفضيلة الخصيصة به لاينافى كونه تابعاً ، ولا يوجب متبوعيته من كل وجه ، كما لا يقدح عدم العلم بتأيير النخل فى كمال ختمية الخاتم الرسول ، و هذا الولى الخاتم الوارث ، تبعيته لرسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، بالمرتبة والذات والحال و الخلق والاعمال، ولوشرعت فى المناسبات عليه وسلم ، بالمرتبة والذات والحال و الخلق والاعمال، ولوشرعت فى المناسبات والمطابقات الواقعة بين هذين الختمين فى جميع ماذكرنا من العلم و المقام و الخلق والمطابقات الواقعة بين هذين الختمين فى جميع ماذكرنا من العلم و المقام و الخلق والمطابقات الواقعة بين هذين الختمين فى جميع ماذكرنا من العلم و المقام و الخلق

١ \_ في رتبة العلم بالله ٠

والحال ، لطال المقال و مال الى اهل العيل السأمة والملال ، فلقدكملت وراثة من رسول الله، صلى الله عليه وسلم، فى العلم بالله وفى جميع الاعمال المشروعة على الوجه الذى كان النبى ، صلى الله عليه وسلم ، يعملها بغير زيادة ولانقصان ، محتسبا فى كل ذلك ، تحرى كمال بياعة ، حتى انه جرى عليه ، «رضى اللهعنه» مندوحة من جميع ماعليه من الاحوال ، فكسر سنته و شجت جبهته ، ولم يلتفت فى جميع عمره «رضى الله عنه» عن غرض يلوى عنقه اوجيده الى جهة بلكان «رضى الله عنه» لا يلتفت واذا التفت التفت جمعاً ، مثل ماكان لرسول الله، صلى الله عليه وسلم ، يفعلها بالطبع لا بالتكلف ، مع انضمام تحرى الاتباعله ، ولوطالعت كتاب الاسرار لهذا الخاتم و اطلعت على اسراره ، لعلمت ائه اتبعه فى جميع مقاماته ومشاهده ومعاريجه وبرازخه و تجلياته بالمرتبة والذات و العلم و الحال و الخلق حذو القدة ، القذة ، كماعد "دنا بعض ذلك فى رسالة النصوص ، و الحمد الله.

قال ، رضى الله عنه : «ولمامثكل النبى النبكوة بالحائط من اللكبن ، وقد كمل ، سوى موضع لبنة ، فكان رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، لايراها ، كماقال لبنة واحدة».

قال العبد: انما مثل رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، النبوة بالحاطة الالهيئة بالاوضاع والاحكام الشرعية ، والحكم و الاسرار النبوة صورة الاحاطة الالهيئة بالاوضاع والاحكام الشرعية ، والحكم و الاسرار الدينيئة الوضعية المرعية، قدوضعها الله على السنة رسله وفي كتبه قبل ظهور الشريعة الجمعيية الأحدية والاوضاع الكمالية المحمدية، فكملت من حيث صورتها التفصيلته ولكنها كانت ناقصة من حيث عوز الوضع الاحدى الجمعي والمقام المحمدي الختمي الذي يستوعب الكل ، وكل لبنة كانت في تلك الحائط كانت صورة نبي من الانبياء، فالحائط كالقلادة المشتملة على جواهر الانبياء ، وكان يعوزهم واسطة القلادة التي يساوى الكل ، و هو احدية جمع الكمل من الانبياء كلهم الذين هم صور تفصيله ، فلابئد للرسول الخاتم ان يرى نفسه تنظيع في تلك الثلمة و يستد بذاته تلك الخلة،

فيكمل به الحايط، لانه ، صلى الله عليه وسلم ، خاتم النبوة المبعوث لتتميم مكارم الاخلاق ، ولابعد بوارثكل رسول ان يجرى عليه انموذج من جميع احواله التى جرت على ذلك الرسول الذى هذا الولى وارثة وتابعه في اعماله و احواله وعلومه و اخلاقه و مشاهده و مواجده ، لكونه قداقامه الله مقام ذلك النبى او الرسول في ولايته كذلك . ولابعد لهذا الوارث المحمدى الاكمل كذلك ان يرى مثل هذه الرؤيا، والالم يستكمل في ورثه وهو كامل الوارث ، فيرى ذلك ولابعد .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «واما خاتم الولاية ، فلابُداله منهذه الرؤيا ، فيرى مامثل بهرسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، ويرى فى الحائط موضع لبنتين ، و اللبن من ذهب و فضاة . فيرى اللبنتين اللتين ينقص عنهما الحائط ويكمل بهما لبنة فضة ولبنة ذهب فلابُدا أن يرى نفسه تنطبع في موضع تينك اللبنتين في كون خاتم الأولياء تينك فيكمل الحائط».

قال العبد «ايدهالله»» ؛ اعلم آنالذهب صورة الكمال الحقيقي الذي بها يصبح المتبوعية ، وهو باطن النبوة و معناها و اصلها الذي بدأت منه و منتهاها، فكذلك الذهب باطن الفضة وهو حقيقتها، طرءعليه قبل كماله و نضجه البرد، فابيض، والفضة اقبل الاجسادللذهبية، لكمال طهارتهاو نوريتها، الاانهاستبطل صورتهاو تحرقها محرقاتها ، بخلاف الذهب ، فانه جوهر حافظ صورته النوعية على مرور الزمان و ضروب الحدثان، فلايتسلط عليه النار والترابو الكباريت كما نفذوا على الفضة التي هي صورة مظهر النبوة \_ والصفة \_ اذاالفساد الطاري على الاجساد انما متعلقه الصور لاالحقايق، فان الحقايق لا تنعدم ولا تتبدئ وانما متعلق الانعدام والتبدئل الصورة لاغيره ، كذلك الولاية لا تنقطع ، فان الله هو الولى الحميد ، وهو خير الصورة لاغيره ، كذلك الولاية لا تنقطع ، فان الله هو الولى الحميد ، وهو خير

٢ ـ لبنة ذهب...

١ \_ ينقص الحائط عنهما

٣ سه سطل خ٠

٤ تعدوا ٠ خ٠

الوارثين ، ولماكان خاتم الانبياء و الرسل في التخلق باخلاق الله و الظهور باوصاف العبودية واقامة الشرايع والدين والدعوة الى الله و نصرته متبوعاً للكل في الكل ، و هو «صلى الله عليه وسلم» غير مأمور بكشف الحقايق والأسرار الذاتية ، بلكان مأمورا بسترها فيالاوضاع الشرعية والديانات الوضعيَّة والسنن السكلية الأصلية والجزئية الفرعية ، والنبوة هي الدعوة الى كل ذلك والظهور بها والاتصاف بجميعها، ولهذا مثال الله له النبوة المحيطة بسائر النبوات الجزوية الفرعية والأحكام والنواميس الشرعية في صورة حايط ينقصه صورة لبنة واحدة فضية ، اشارة السيماكان ينقص النبوة من تبعية أمَّةمحمد ، صلى الله عليه وسلم ، ولاينسُّد تلك الخلة الا بوجوده ، صلى الله عليه وسلم ، لكونه احدية جمع صورة المتبوعية المحيطة في جميع الاخلاق الالهية ، وهو المبعوث صلى الله عليه وسلم ، لتكميلها و تتميمها ، فيرى نفسه تكون عين تلك اللبنة الفضية التي هي صورة احدية جمع جميع الصفات الالهية التي بعثت لتكميلها اشارة الى متبوعيته فيالاخلاق الالهية والاوصاف وَالنَّعُوتُ وَانْكَانَ تَابِعًا لله ، تَعَالَى ، في التَّخلق بكل ذلك ، فافهم . ولهذا مارآه الالبنة واحدة لاتَّه متبوع لاتابع . والمقام الاحدى الجمعي الحاصل من الجمع بين التبعية والمتبوعية ينتج العلم باحدية جمع المتبوعية الالهية الاصلية والتابعية المربوبية العبدانيَّة، ولاحدية جمع الجمع الذاتي صورة الذهبية من الاجسام والفضة معنى الصفات الذاتية القابلة منوجه عين ذهبية الموصوف ، وذلك بسريان سرالا كسير الكمالئي الاحدى الجمعي في اجزائها . فلماكان هذاالولى الكامل التبعية لرسول الله ، صلى الله عليه وسلم، كامل الوارثة ايضاً في العلم والحال والمقام، اعطى متبوعية من سواه في العلم بالله والتابعية الكبرى من الوراثة المحمدية والولايــة الخاصة الجمعية الاحدية، فلابدان يرى نفسه تنطبع في موضعي لبنتي الذهب والفضة اللتين مثَّل الله له فيهما النبوة والولاية والتبعية والمتبوعية ، فيكون عينهما ، وكان ينقص عنهما صورة حايط الكمال الخصيص بالولاية ، فافهم .

قال ، رضى الله عنه : «والسبب الموجب لكونه رآهالبنتين ، انه عنايع و متبوع ـ تابع لشرع خاتم الرسل فى الظاهر و هو موضع اللبنة القضية و هو ظاهره ومايتبعه فيه من الاحكام، كماهو آخذ عن الله فى السر ماهو فى الصورة الظاهرة متبع فيه ، لانه يرى الامر على ماهوعليه ، فلابتدان يراه هكذا و هو موضع اللبنة الذهبية فى الباطن ، فانه اخذ عن المعدن الذى اخذ منه الملك الذى يوحى به الى الرسول».

قال العبد ، ايدهالله به: اعلم ان لخاتم الولاية الخاصة ظاهراً انيتبع ظاهر النازل بالشريعة الطاهرة الظاهرة لاقامة ظاهرالنشأة الانسانية البشرية، وباطناً يأخذه حقيقة الامر و معنى السروروحه وكذلك باطن الجمعية الاحدية الكمالية فله من حيث تبعيته الظاهرة لظاهر الشرع الطاهر المقتضى لاقامة ظاهر النشأة الدينية والطينية نسبة الفضة ، لتبعية الفضة للذهب في صفائها و صفاتها و طهارتها وكمالها في ذاتها ، وفي المعاملات والمبايعات العرفية الشرعية في جميع حالاتها . فان الفضة ينوب عن الذهب في اكثر مراتب كمالاتها ، ولكن الذهب اصل به تعدالفضة و يثمن باضعاف اضعاف ثمن الفضة ، ولهذا السبب يتجسدهذه النسبة الظاهرية الوضعية والوصفية على صورة اللبنة الفضية .

ثم الخاتم المذكور «رضى الله عنه» من كونه آخذاً للأمر حقيقة ومعنى بلاواسطة عن المعدن الذى اخذ الملك الموحى الى الرسول له حقيقة اللبنة الذهبية ، وهى العلم بما هو الأمر عليه فى نفسه وعندالله ، فهو عالم به فى السرّ عالم بموجبه فى الجهر من كونه جامعاً بين التابعية والمتبوعية ، فافهم فانك ان فهمت هذا حصل لك العلم النافع و السرّ الجامع و المعنى المحيط الواسع .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «فان فهمت ما اشرت اليه، حصل لك العلم النافع».

١ - لكونه يراها ٢ - بالصورة ... ٣ - يأخذ منه ...

يعنى: «رضى الله عنه» لكونه مفيضاً الى كمال التبعية المنتج لكمال التحقق بالحقيقة فان حصول هذا العلم النافع ، انما هو بكمال التبعية لرسول الله ، صلى الله عليه سلم ، المنتجة لمحبة الله من قوله : تعالى، «فاتبعونى عجبكم الله» فمن كان اكمل في تبعيته و التخلق باخلاقه ، صلى الله عليه وسلم ، فهو الافضل في التحقق والاكمل في التخلق بحقايق الاخلاق الالهيئة .

قال، رضى الله عنه : «وكل نبى من لدن آدم الى آخر نبى مامنهم احدالاً يأخذ من مشكاة خاتم النبسين ، و ان تأخر وجود طينته ، ف انه بحقيقته موجود، وهو قوله: «كنت نبياً و آدم بين الماء والطين». وغيره من الأنبياء ماكان نبياً الاحين بعث».

قال العبد ايدهالله به : قدعلمت فيما سلف ان الحقيقة المحمدية في صورتها الحقيقية التي حذى آدم عليها ، لم يزل قائمة بمظهرية الله في جميع العوالم العوالم النورانية الاسمائية بالقبلية المرتبية والذاتية الاالزمانية و فوقها في العوالم النفسية الرحمانية العمائية ، وبعد وجوده و ظهوره في الاارواح النورية ، كان روحه روحاً كلياً جامعا لخصايص عوالم الأمر مبعوثا الى ارواح البشريين و الملكيين نبياً من عندالله بالاختصاص الاحدى الجمعى ، كما المار الى ذلك بقوله : «اول ماخلق الله نورى» فجمع الله في هذا النور المحمدي الشار الى ذلك بقوله : «اول ماخلق الله نورى» فجمع الله في الوجود العيني، وذلك في مرتبة العقل الاول و مظهرية الاسم المدبر ثمّ تعيينت الأرواح في مرتبة اللوح المحفوظ و تمييزت بمظاهر خصايصها و حقايقها النورية ، فبعث الله الحقيقة اللوح المحفوظ و تمييزت بمظاهر خصايصها و حقايقها النورية ، فبعث الله المحمدية الروحية النورية اليهم نبيا ينبئهم عن الحقيقة الاحدية الجمعية الكمالية . فلما وجدت الصور الطبيعية العلوية الكلية من العرش و الكرسى ، و وجدت صور مظاهر تلك الارواح النبوية والانوار الكمالية من العرش و الاولياء ، ظهر سرتلك مظاهر تلك الارواح النبوية والانوار الكمالية من العرش و الاولياء ، ظهر سرتلك

۱ \_ مفضیا . ظ . ۲ \_ س۳ ی۲۹ . ۳ \_ فکل نبی

البعثة المحمدية اليهم ايضاً ثانياً ، فآمن من الارواح من كان موهلا للروحانية الاحدية الجمعية الكمالية الانسانية الالهية . ولما وجدت الصور العنصرية ، ظهر حكم ذلك الايمان في كل النفوس البشرية ، فامنوا بمحمد ، صلى الشعليه وسلم ، وكان خيرامة اخرجت للناس ، كمااشار ، صلى الشعليه وسلم ، الى هذا السرّ بقوله : «الارواح جنود مجندة ، فماتعارف منها ائتلف وماتناكر منها اختلف » وبهذاالمعنى «كان نبيا وآدم بين الماء والطين » اى كان عالماً بنبوته اذذاك ، و اذالم يصدق اطلاق اسم النبى ، ولا يخطر لك ان كل احد بهذه المثابة من حيث انه كان في علم الله السابق قبل وجوده العينى كذلك ، فليس ذلك كذلك ، لانه ليس كل احد عالماً بذلك قبل وجوده العينى ، بل بعد وجوده واستكماله شرائط نبوته بمتمماتها ، والعلم الازلى أيضاً لم يتعلق به انه كذلك الابعد استكماله ماذكرنا وفي نشأة دون نشأة ، بلهذا النوع من العلم و التذكير مخصوص بالكمثل والأفراد المحمديين الذين يتذكرون نشأتهم المقدمة في عالم الارواح و السماوات العلى و عوالم الأنوار و الاسماء والتجليات . و هذا سرّ خفي جداً ، دق عن الافهام الا من شاءالله من النشدر . فافهم .

قال ، رضى الشعنه: «وكذلك خاتم الآولياء ، كان ولياً و آدم بين الماء و الطين ، و غيره ماكان ولياً الا بعد تحصيله شرايط الولاية من الاخلاق الالهية في الاتصاف بها من كون الله يُسمى بالولى الحميد».

قال العبد: اعلم انخاتم الاولياء منكونه صورة من الصور المحمدية ختمت بها الولاية الخاصة بمحمد، صلى الله عليه وسلم، فكان حكمه حكم خاتم الرسل فى علمه بكونه وليا قبل وجوده العنصرى، فأن الحقيقة المحمدية الكلية المذكورة توجب المظهر الاكمل لتجليها الذاتى بمرتبة الولاية، كما توجب المظهر الاكمل لتجليها لذاتى بمرتبة الولاية، كما توجب المظهر الاكمل لتجليها فى مرتبة النبوة، ولابدمن هذين الختمين، وهما صورتا حقيقة واحدة فى مرتبين هما النبوة والولاية، والحقيقة هى الحقيقة المحمدية الكلية المذكورة الكمالية الانسانية، وحكمها بعكس ماقيل قبل: «نحن روحان حللنا بدنا» فأن

هذا لايصح فيما نحن بصدد بيانه ، ولكن فى الاتحاد والحلول عند من يقول بهما على الوجه الذيقول بهما ، لاعلى ماعرف عرفا عامياً ، ولكن يقال فيها «نحن روح واحد فى جسدين» و هذا الخاتم «رضى الله عنه» كان يذكر كيفكان حال كون خاتم الرسل نبيًا و آدم بين الماء و الطين، عالماً بنبوته الكاملة وولاية المحيطة الشاملة، وكان يشهد لخاتم الرسل بالنبوة والتقدم على الارواح الكاملة من الانبياء والاولياء كمااقال في قريضة:

## شعر

شهدت له بالملك قبل وجودنا على ماتراه العين في قبضة الذر شهود اختصاص اعقل الآن كونه ولم اك منحال الشهادة في ذعر لقد كنت مبسوطاً طليقاً مسترحاً ولم اك كالمحبوس في قبضة الأسر

يعنى «رضى الله عنه»: كنت عالماً بنبوته وختميته ، صلى الله عليه وسلم، اذذاك قبل وجودنا العنصرى وكونه مبسوطاً طليقا مسرحاً لامحبوساً ، اشارة الى مراتب اهل البرزخ فى برازخهم ، فانهم على اختلاف درجاتهم و ائتلاف طبقاتهم و تباين مقاماتهم على قسمين:

احدهما \_ و هوالعام ، ارواح الناس المتقيدين بالمقامات الجزئية والعلوم والاخلاق التقيدية الفرعية ، كانوا في نشأتهم الدنياوية متقيدين بعقائد و عوائد مخصوصة ، متعشقين بعلوم و اعمال و اخلاق و احوال جزئية ، فهم بعد المفارقة محبوس بصورماهم متعشقون وفي قبضة سرالامر الذي هم متقيدون .

والقسم الثانى ـ صفت منكمـل الانسان ، قطعوا فـى نشأتهم الدنياوية برازخهم ، وحشر واقبل الحشر و نشر واقبل النشر وبعثر قبور هياكلهم عنارواحهم في صور الانسلاخات والمعاريج والاسراآت على ما تحقق في قواعد الكشف والشهود، وهؤلاء الكمل غير مقيدين بصورهم البرزخية ، بل لهم الاطلاق والسراح والانطلاق والظهور في اى عالم شاؤا لكمال نشأتهم و قواهم ، فافهم .

قال ، رضى الله عنه «فخاتم الرسل من حيث ولايته ، نسبته مع الختم

للولاية نسبة الأنبياء و الرسل معه ، ف انه الولى الرسول النبى . و خاتم الاولياء الولى الوارث الآخذ عن الله المشاهد للمراتب . و هوحسنة من حسنات خاتم الرسل ، محمد ، صلى الله عليه وسلم ، مقدم الجماعة و سيد ولدآدم في فتح باب الشفاعة».

قال العبد ، ايدهالله به: اعلم ان الولاية المحمدية التي هي مشكاة خاتم الاولياء منها مادة الولاياتكلها المتفرعة في انبياء الامم و رسلهم و عامة الاولياء وخاصتهم و خلاصة خلاصتهم و صفاخلاصة الخاصة منحيث ان النبوة لايخلو عن ولاية هي باطنها ، و منحيث انها صور نسب الولاية الكمالية الكمالية المحمدية الالهية من مرتبة التفصيل من مشكاته المذكورة ، فمنها وصول المادة الي الكل، فنسبته في الاخذ عن الله من الوارثة المحمدية للولاية الجمعية الاحدية الكمالية مع محمد ، صلى الله عليه وسلم ، كنسبة الانبياء والرسل في اخذ نبواتهم و رسالاتهم عن الله من الحقيقة المحمدية ، على ماتقرر آنفاً ، هذا لسان عموم اهل الذوق في هذا المقام .

## سر" للخواص

لما تعين في ختمية الولاية الخاصة المحمدية ، خاتم الاولياء ، وكان مشكاة الخصيصة به هي الولاية الخاصة المحمدية الالهية الكمالية الختمية الاحدية ، كتعين رسول الله ، صلى الله عليه و سلم ، في ختم النبوة التشريعية المحيطة المكمالية الالهية ، وهي المشكاة الخاصة به ، صلى الله عليه وسلم ، وكانت النبوات كلها مترتبة على الولايات ، فإنما هي صور احكام حكم الولايات ، ظهرله نسبة خاتم الرسل الي ختم الولاية من حيث ان نبوته ، صلى الله عليه وسلم ، ظاهرية مشكاة ختم الولاية ، والولاية خصيصة به ، كنسبة ساير الرسل في اخذ نبواتهم من مشكاة الرسول الخاتم وولايتهم من مشكاة خاتم الولاية الخاصة المحمدية ، فافهم انشاء الله . فمن عنده ، صلى الله عليه وسلم ، قسمة ارزاق العلوم والاذواق والمقامات والاحوال والاخلاق كلها ، عماتعلق منها بالنبوة واختص بالرسالة ، يوصله الله من هذه المشكاة المحمدية الى ماتعلق منها بالنبوة واختص بالرسالة ، يوصله الله من هذه المشكاة المحمدية الى

جميع الانبياء والرسل حال وجودهم في نشأتهم وبعد المفارقة في برازخهم وما تعلق منها بالولاية و تحقق بها خاتم الاولياء المحمديين يفيضه الله من مشكاة خاتم الاولياء على ساير الاولياء المحمديين وهم انبياء الاولياء وعلى اولياء الانبياء والرسل، فافهم.

ولايحجبَّنك تأخُّر صورته العنصرية الختمية فلابد للختم من الآخرية منحيث صورته الشخصية ، وان له صورة ازلية فاتحية متقدمة على الكل بالحقيقة والمرتبة ، فافهم و تذكر ، والله الملهم .

واعلم : ان رسول الله ، صلى الله، صلى الله عليه وسلم، جامع بين النبوة والرسالة والولاية والخلافة ، فهو النبي الرسول الخاتم ، وكذلك وارثه الاكمل ، خاتم الاولياء المحمديين ، حسنة منحسنات خاتم الرسل ، لكونه جمعك وراثته في الختمية الكمالية و تخير من بين ارواح الاولياء لمظهريته الكاملة الاحدية الجمعية في باطن الصورة الالهية المحمدية الختمية ، ولكنه ، صلى الله عليه وسلم، مقدم جماعة الكمل في فلك النبوة وفلك الولاية ، وهو سيدولدآدم ، لأن الحقيقة الكمالية الجمعية الاحدية في الصورة الالهية المحمدية ، هي التي يشفع فرديات الحضرات الاسمائية ، اذاغلبت الاحدية الجلالية بقهرها على الحضرات و مظاهر الاسماء و التجليا تو امم الانبياء و ارباب الرسالات، فاذا شفعتها بفرديتها اتصاف الفردى المحمدى الى الفرد العبد انبى المستهلك تحت قهر الاحدية الجلالية ، بقهرها على الحضرات ومظاهرالاسماء والتجليات و امهالانبياء و ارباب الرسالات فاذا شفعتها بفرديتها اتصاف الفرد المحمدي الى الفرد العبداني المستهلك تحت قهر الاحدية، حصلت الشفعية فشفعه الوتر، وهو ارحم الراحمين. فكان الشفع بالوترفردا موجباً لظهور الفتحية ، ففتح الرحمان باب الشفاعة ، فشفع كل اسم في عالمه وكل نبي فيأمته.

قال ، رضى الله عنه : فعين حالاً خاصاً ماعمم. و في هذا الحال الخاص

تقدم على الاسماء الالهية ، فان الرحمان ماشفع عندالمنتقم في اهل البلاء الا بعد شفاعة الشافعين ، ففار محمد ، صلى الله عليه وسلم ، بالسيادة في هذا المقام الخاص . فمن فهم المراتب و المقامات ، لم يعسر عليه قبول مثل هذا الكلام .

قال العبد ، ايدهالله به : لماكانت الشفاعة في انقاذ اهل البلاءوالجهد اولاً للمرتبة الأحدية الجمعية الكمالية بفتح بابالرحمة في الايجاد ، فشفعت الحقيقة المحمدية الجمعية الأحدية حقايق القوابل الافراد بالتجلى الرحماني ، فقرن بها الوجود فشفعت باحدية جمعها و فردانيتها بين القابل والتجلي ، فانقذت الحقايق من ظلمة العدم ، فيظهر ستر ذلك آخراً بشفاعته، صلى الله عليه وسلم، لاهل المحشر، فيشفع اولا للشفعاء من الاسماء الالهية والانبياء، حتى يشفعوا، فيشفعوا في عوالمهم واممهم و متعلقات خواطرهم و همهم . فله فيهذا المقام الخاص سيادة على الكل بانقاذ مظاهرهم عن الذل ، وذلك سلطنة اسماء القهر و الجلال ، كالقاهر والمنتقم والمعذب ، اذاظهرت في الدنيا و الآخرة بطنت سلطنة اسماء اللطف والجمال ، فلم يظهرلها حكم الى ان ينقضي سلطنة اسماءالعذاب ، وحينئذ اظهرت الحقيقة المحمدية الانعامية الكلية من خزائنها الاحدية الجمعية حقايق اللطف والجنان والعفو والاحسان ، فشفعت باحدية جمعها فردية الرحيم الرحمان فزهرت يفاع بقاع الجنان ازهار رياض الفردوس بالحور والقصور والولدان ، واظهرت سشر قوله: «سبقت رحمتي غضبي» ففاضت الرحمة وغاضت النقمة «وقضى بينهم بالحق، وقيل الحمدالله رب العالمين».

قال ، رضى الله عنه : «واما المنح الاسمائية : فاعلم ان منح الله، تعالى، خلقه ، رحمة منه بهم ، وهى كلها من الاسماء. فاما رحمة خالصة كالطيب من الرزق اللذيذ فى الدنيا الخالص يوم القيامة ، و يعطى ذلك الاسم

الرحمان، [فهو عطاء رحمانی]. و امارخمة ممتزجة كشرب الدواءالكره لذی معقب شربه الراحة، و هو عطاء الهی، فان العطاء الالهی لایمكن اطلاق عطائه منه منغیرانیكون علی یدی سادن من سدنة الاسماء. فتارة یعطیالله العبد علی یدی الرحمان، فیخلص العطاء من الشوب الذی لایلائم الطبع فیالوقت اولایتنیل الغرض ومایشبه ذلك. و تارة یعطیالله علیدی الواسع فیعم؛ اوعلی یدی الحكیم فینظر فیالاصلح فیالوقت؛ اوعلی یدی الواهب تكلیف المعطیله بعوض علی ذلك من شكر أوعمل، اوعلی یدی الجبار فینظر فیالموطن ومایستحقه، اوعلی یدی الغفار، فینظر فیالمحل و ماهو علیه. فان کان علی حال یستحق العقوبة فیسمی معصوماً و معتنی به و محفوظاً و غیر ذلك مماشاكل هذا النوع» واشباه ذلك.

قال العبد ، ايدهالله به: له تمليك الرقبة والمنحة تمليك الاتنفاع دون الرقبة ، كمن يعطى الناقة لتحلب اولتركب، اوالارض ليزرع ، والاغلب فيها المدة المعينة ثم الاسترداد ، وهي لايكون الا من حضرات الاسماء ، وهي رحمات متخصصة بحسب خصوص الحضرات و متخصصة بموجب الاستعدادات .

ثم العطايا والمنح ان كانت من حضرة احدية الجمع الالهية فهى ذاتية اى من ذات اللاهوت، ولايتمكن اطلاق عطاياها منحيث هي هي من غير ان يكون التجلى الالهي الاحدى الجملى الذاتي من خصوص حضرة منحضرات الاسماء ، فان كان التجلى منحضرة الرحمان ، خلصت عطايا الله من الشوب و الكدر و عمتت الدنيا والآخرة و الظاهر و الباطن ، وان كان منحضرت الواسع ، عم ظاهر المعطى له و باطنه روحه وطبيعته و غير ذلك، و تمت نعمته سابغة في عافية ورفاهية. وكذلك يكون

٢ \_ كشرب الدوار الكريه ٠٠٠

عطایاالله ممتزجة منصبغة بحكم الحضرة المتجلی منها ، فان الحكیم ینظر ف الاصلح والانسب ، كماقد فصل الشیخ «رضیالله عنه» خصوصیات الحضرات . فلاحاجة الی سندیة الاسم الله والرحمن والمعصوم و المحفوظ هوالعبد الذی یحول العاصم والغفار والحافظ و الواقی بینه و بین ما لایرضاه من الذنوب ، والمعتنی اعم من المحفوظ والمعصوم ، فقد یكون المعتنی به من لایضره الذنوب و یقلب المحبة الالهیة، والاعتناء الربانی غیر سیئاته حسنات، ثم المعصوم یختص فی العرف الشرعی بالانبیاء ، والمحفوظ بالاولیاء . ر

قال ، رضىالله عنه : «والمعطى هوالله منحيث ماهو خازن لماعنده من\خزائن الاسم الله ، فمايخرجه الا بقدر معلوم .

اى بقدر مايستدعى قابلية المعطى له و يستأهل من خـزائنه فمايخرج اليه الا بقدر ذلك المعلوم .

«على يدى خاص بذلك الأمر . «فاعطى كل شئ خلقه» على يدى الاسم العدل و اخواته » . لأن الحكم العدل يحكم على الجواد و الوهاب و المعطى ان يعطى ما يعطى بقدر قابلية المعطى له .

قال ، رضى الله عنه : «واسماء الله لاتناهى لانها تعلم بما يكون منها وما يكون عنها غير متناه و وان كانت ترجع الى اصول متناهية هى الاسماء اوحضرات الاسماء . وعلى الحقيقة ، فما ثم الاحقيقة واحدة يقبل جميع هذه النسب والاضافات التى يكنتى عنها بالاسماء الالهية».

قال العبد: تحقق وجود العالم والممكنات في اعيانها موقوف على الاسماء وحضراتها ، ولكن العلم بالأسماء موقوف عندنا على القوابل والعوالم والمظاهر. وعوالم الامكان من حيث شخصيًاتها و جزوياتها لايتناهى ، فالاسماء لايتناهى ، فالاسماء لايتناهى ، لكنها من حيث امهاتها وكلياتها منتهية الى اصول حاصرة لها، فتعدادها وعدم تناهيها

١ - في النسخ المعتبرة: من حيث ماهو خازن لما عنده في خزائنه، فما يخرجه.

وازديادها انما هومن حيث الممكنات والقوابل والمظاهر المتعددة الغير المتناهية. والكل تعيشنات وجودية وتنوعات تجليات جودية بحسب خصوصيات القوابل ، فهو منحيث الاصل حقيقة واحدة هي محض الوجود الحق الخالص لاغير. فالتوحيد في الحقيقة والتعدد في الظهور و الطريقة ، فافهم .

قال ، رضى الله عنه «والحقيقة تعطى ان يكون لكل اسم يظهر الى مالايتناهى، حقيقة يتميز بها عن اسم آخر، تلك الحقيقة التى بها يتميز هى الاسم عينه لامايقع فيه الاشتراك، كما ان الاعطيات تتميز كل اعطية عن غيرها بشخصيتها، وان كانت من اصل واحد ، فمعلوم ان هذه ماهى هذه الاخرى، وسبب ذلك تميز الاسماء .

وسبب ذلك التميز ، تميزالحقايق ، والذي يقع فيه الاشتراك هو الوجود البحت ، والموجب للتعدد هو خصوصية القابل ، فتعين الوجود الواحد بحسب تلك الخصوصية على وجه مخصوص هوالمميز لذلك المتعين بتلك الخصوصية عن تعين آخر ، و بعد تعين الحضرات الاسمائية وتمايزها لابدان يتمايز الاعطيات بعضها عن البعض وليس ذلك الا من تمايز الحضرات ، فالذي يمتاز بهكل اسم عن الآخر هو عين الاسم لامايتشارك الاسماء فيه ، فانه الوجود الحق السمى بهذه الاسماء هوفيها عينها وحقيقته هي عين الكل لايكون فيها منحيث هي تمثل كل منها عين الآخر فتمايزها بخصوصيات هي اعيانها .

قال ، رضى الله عنه « فما فى الحضرة الالهية لاتساعهاشىء يتكرر اصلاً. هذا هو الحق الذي يعول عليه . »

قال العبد: اعلم ان الفياض ذاتى لو اجب الوجود الحق من كونه مفيداً للحقايق وجودها الذى به تحقيق المتحققات، ومفيضاً نور الحقية التى بهاوجدت الموجودات وشهدت المشهودات، ثم التعين للنور الفايض من ينبوع التجليات ومعدن الوجود

١ ـ هىالام عينه ٠

ومنبعث الجود ، والفيضات أيضاً ذاتي ، والموجب لذلك هوالقابل المعين للوجود الحق الفاض بحسب خصوصيته الذاتية الغير المجعولة ، فالتمان بين الحضرات والاسماء انما هو بحسب خصوصيات الحقايق ، اذا التعين هو الدال بالتخصيص على المتعين بذلك التعين ، و المتعين أيضاً دال على أصله و منبعه الذي فأض منه، فالتعين اسم للمتعين و هوالوجود الحق المسمىبه ، و هواسم للحق المطلق، وهو المسهمي بجميع هذه الاسماء و المسمى اسم فاعل هوالقابل المتعين للوجود الحق المطلق وهوالفايض ، والتعين و هوالتسمية فعلالمعيّن، تـمالفيض دائـم التعين لدوام ذات المفيض ، والمعينات القوابل الممكنة وانلم تكن متناهية من حيث الشخصيات و الجزويا تولكن امهات الحقايق المعينة لهذاالنور الواحد الفامض المتعين بها و فيها وبحسبها اصول حاصرة لما تحتها و منها ، والتعينات الكلية إيضا وان انحصرت في امهات الحضرات الاسمائية و لكنها من حيث الشخصية والجزوية غير متناهية كموجباتها . والتجليات وانكانت منحيث الاصل تجليا واحداً، ولكن التعينات الفيضية النفسية النورية والانفهاقات النورية الشهودية والاندفاقات الوجودية الجودية ماهي في كل عين عين الاخرى . فما في الحضرة شيع يتكريّر اصلاً ، فالتجدد والتكثر والحدوث و الفناء والعدم انما هي للتعين لاللمتعين بذلك التعين منحيث هو هو بل منحيث التعين لاغير . هكذا اعطت حضرة الواسع ، فافهم .

قال ، رضى الله عنه : «وهذا العلم كان علم شيث ، عليه السلام» . يعنى علم الاعطيات و المنح و الهبات .

قال: «رضى الشعنه» و روحه هو الممدلكل من يتكلم في مثل هذا من الأرواح الأروح الخاتم في فانه لايأتيه المادة الا من الله ، لامن روح من الأرواح ، بلمن روحه يكون المادة لجميع الارواح ، وان كان لا يعقل

١ \_ الشخص • خ •

٢ \_ «ماعدا روح الخاتم» و في نسخة ف: ماعداروح الختم

ذلك من نفسه في زمان تركيب جسده العنصرى . فهو منحيث حقيقته و رتبته عالم بذلك كلّه [بعينه] منحيث ماهو جاهل بهمن جهة تركيب عسده العنصرى أ. فهو العالم الجاهل ؛ فيقبل الاتصاف بالأضداد ، كما قبل الاصل الاتصاف بذلك، كالجليل [والجميل»] يعنى على معنييه المتنافيين «كالظاهر و الباطن ، و الاول و الآخر ، وهوعينه ليس غيره أفيعلم لايعلم و يدرى لايدرى ، ويشهد لا يشهد . »

قال العبد: اعلم انارواح الكمل من الانبياء لهم الامداد لارواح الآولياء الذين هم ورثتهم في اعصارهم و اعصار بعدهم ، وروح شيث ، عليه السلام ، هو المسمد لارواح العلماء بالعلوم الوهبية ، وكل روح لولئي من الآولياء له العلم الوهبي ، فيمتمد من روحه ، عليه السلام ، لكونه صورة الوهب الاول الاول الآباء الاروح خاتم الانبياء و روح خاتم الاولياء ، فان روح الختم كما تقدم ، روح محيط بالولايات كلها كلها كاحاطة من هووارثه الاكمل وهو ختم الرسل ، صلى الله عليه وسلم ، بالنبوات كلها ، ولانه احدية جمع جميع الولايات المحمدية الاحدية الجمعية الختمية كلها ، فان من المكاشفات والتجليات والعلوم والاسرار والاحوال والمقامات ، فاعطيات الولايات من المكاشفات والتجليات والعلوم والاسرار والاحوال والتعيينية انمايكون من خزانة حيطته ، و ذلك لان حقيقته حقيقة الحقيايق الاول التعيينية كلها ، وهو مفتاح المفاتيح الغيبية . فالمادة النورية التي بها قوام الارواح وحياتها من حقيقته تنبعث و تسرى في ساير المراتب الروحية ، ولا يستماده و من احد ، من حقيقته تنبعث و تسرى في ساير المراتب الروحية ، ولا يستماده من احد ، والكل مستمدون من مشكاته .

فالاعطیات وان کانت من حضرات الاسماء ولکنها من الله، «ومابکم من نعمة من الله» وان نکان هذاالخاتم لایتعقل حال ترکیب جسده العنصری کیفیة امداده للکل فی کل آن من الزمان الحجابیة فی المزاج العنصری لابتد من ذلك، حتی یکون

٢ ـ «وليس غير ٠٠٠» و في ف: «لاغير».

١ -تركيبه العنصرى .

۳ ـ س۱۱ یهه۰

جامعاً لجميع الكمالات والنقايص . كما ان الهوية الواحدية الاحدية الجمعية محمولة عليها الاضداد في قوله: «هو الاول والآخر والظاهر والباطن» فالموصوف بالباطنية و الظاهرية والاولية والآخرية هوية واحدة لااختلاف فيها ولاتضاد، وهي قابلة لاوصاف متنافية و نعوت و اسماء متباينة و متشاكلة متشابهة ، كذلك الختم يقبل الاوصاف المتنافية السمتكثرة المختلفة و النعوت المتناهية المؤتلفة ، لاتك احدية جمع جميع حقايق الوجوب و الامكان ، فيقبل بذاته الاتصاف بالكمالات والنقايص . فهو من حيث التركيب العنصري و الغواشي الطبيعي جاهل بماهو عالم بهمن حيث روحه الممد و عينه الجامعة و رتبته الكمالية ، ولكن لايقدح ذلك في كونه بالرتبة و الحقيقة و الروح عالما بامداده للا واح كمالا يقدح تنافي الزوجية للفردية في العدد ، ولا تضاد السواد و البياض في اللون المطلق ، لكونه بذاته قابلا لهما ، ولا يتنافى "الملك للشيطان في الحيوانية ولا الحقية للخلقية في الوجود والحقيقة ، فافهم .

قال ، رضى الله عنه : « وبهذا العلم سمتى شيث ، لأن معناه الهبة » اى هبة الله . فبيده مفتاح العطايا على اختلاف اوصافها ونسبها ، فان الله وهبة لآدم اول ماوهبه ؛ وما وهبه الامنه ، لان الولد ستراييه ، فمنه خرج و اليه عاد . فما اتاه غريب لمن عقل عن الله » قال العبد :

انما ظهرت العلوم الوهبيئة الجودية والحكم الوجودية الشهودية بالكلمة الشيثية ، لان آدم، عليه السلام ، حزن على فقدها بيل حزنا عظيماً فسأل الله تعالى، ان يهبه ولداً صالحاً للألقاء والوهبة الالهبي، فوهبه الله شيث فسماه بهذا الاسم ، يعنى هبة الله . فهو اول موهوب لاول الصور الانسانية بعد سؤاله الوهب عن الله الوهباب بمن يكون موهلاللعلم الوهبى . فظهرت علوم الوهب والالقاء بشيث ،

۲ ـ ولاينافي . خ .

۱ ــ س۷ه ی۳۰

<sup>}</sup> \_ اصنافها و نسبها \_ف\_

٣ \_: لأن معناه هية الله \_ف\_ .

عليه السلام ، ووهب الحكمة التى فى علوم التقابل والتماثل. ولهذا قال: يبده مفتاح العطايا ، وماوهبه الله آدم الآمنه، لآن آدم الذى هوصورة احدية جمع الحقايق اللاهوتية ، ومنه منبعث حقايق الهبات المفاضة على الاولاد فى الوجود، والولد سرّابيه ، وسرّهذه الصورة الاحدية الجمية هوالفيض والوهب، فمنه خرج واليه عاد، فان الهبات والاعطيات يعود على حقايق القوابل المظهرية المرتبية ، والامر محصوريين الوجود والمرتبية والاحاطة والجمع بحقايقها يقتضيان الحصرفيمهما ويقتضيان بهما، ولهذا ذكر الشيخ «رضى الله عنه» سرالختمية فى هذا الفص. ثرّم، ان حمورة الوهب والهبة الالهية، انمايكون فى الواحد متعدداً ومتكثراً ، فهوصورة سرّه القابل للوهب، فماوصل اليه الآمنه ، ولكن بالحق، فمنه خرج واليه عاد، فما تاه غريب من غيره ولامن الخارج ، ولاسيسما خارج عن صورة احدية جمع الكل ، فلاخروج ولا دخول الآبالنسبة والاضافة ، فماخرج عن صورة احدية جمع الكل على صور تفصيله فى الكتلية التى هى فيه هو اولا " وهو فيها الهي اجزاء .

قال ، رضى الله عنه: « وكل عطاء فى الكون على هذا لمجرى . فما فى احد من الله عنه ، وما فى احد من سوى نفسه شىء وان تنوعت عليه الصور». قال العبد: المواهب والعطايا التى تجرى على ايدى العبيد والوسايط وبدونها انما هى صور استدعتها خصوصيات القوابل من الوجود المتعين فيها بحسبها والوجود الفايض من الحق، ذاتتى له ، وقبوله للقوابل انماهو بحسب الاستعدادات الذاتية الغير المجعولة والخصوصيات ، فلولاها لما تعينت صور المواهب والعطايا من خزائن الله ، ولكن الجود الألهية للقوابل بحسبها ، فوصولها وحصولها وان كانت من خزائن الله ، ولكن المستدعى والمعين الموجب لتعينها انماهو من القوابل وتنوع صور المواهب للمعطى له في عين الفيض الواحد. والفيض الواحد انماهو بحسب صور الاستعدادات فما في الحد من الله شيء ، والالزمته مفاسد لا يخفى من التبعيض والتجتزى والحلول

١ ـ: هو فيها هي آخراً

وغيرها . وكذلك ليس فى احد من غيره شىء ، اذصور المواهب من خصوص استعداده و حقيقتها الفيض الوجودى وهوعينه لاغيره فى الحقيقة ، فافمهم ، فما التاهالله ما آتاه الآمنه .

قال ، رضى الله عنه : «وماكل احد يعرف هذا ، و ان الامر على ذلك ، الا آحاد من اهل الله . فاذار أيت من يعرف ذلك فاعتمد عليه فذلك هو عين صفاء خلاصة خاصة لخاصة من عموم اهل الله تعالى».

قال العبد: لا يعرف هذا السَّر الخفي الاالافراد الكمَّل، و هـم على طبقات والكرّل يرون النعم والمواهب منالله ، لسريان سرّ «ومابكم من نعمة فمن الله» وهذاالمشهد الذي ذكرنافي ظاهرالمفهوم يوهم خلاف هذا ، وليس ذلك كذلك لآن هولاء الطبقات : منهم من يرى النعم كتُّلها منالله ، ولكن بالاسباب التي هـى غيرالله . ومنهم من لايرى الاثر للاسباب والوسائط ، وهي سوى الحتق كذلك في زعمهم . ومنهم من يراها شروطاً لااسباباً ولاعلل ولاوسائط . ومنهم من يرى النعم من الله بلاو اسطة . ومنهم من يرى الوسائط والاسباب ايضاً من نعم الله . وجميع هؤلاء الاصناف محجوبون في عين الكشف ومشركون فيعين التوحيد ، لانهام و ان وجدواالله، تعالى في رؤية النعم كلها من الله ، ولكَّنهم اثبتو االوسائط والنعم والمنعم عليه والمنعم ، اغيارًا بعضها للبعض، والحقيقة تأبي الآان يكون هوالله الواحدالا حدالظاهر الباطن الواحد الكثير. فالمسَّمي واحداً هو الوجود الواحدالحق الذي به تحقق الحقايق من حيث حقيقته ، وهو المسّمي كثيراً ايضاً منحيث تعبّيناته في القوابل ، والمنعم هوالمفيض لذلك الواحدالكثير، والمنعم عليه هوالمتعيَّن القابل لتعيّنات اخربعدالوجود . فالظاهرية والباطنية والاصالة والفرعية نسب، فاذاوجد من يرى النعم الواصلة اليه في عرصة الوجود العينتي من مدرجة عينه الثابتة في الحق ازلا و ابداً من حيث ان تلك العين الشابتة عين الحق ، فقد جمع بين رؤيةالنعم كلُّها منالله ورؤيةالمنعم عليه عين المنعم، وشهداحَّدية

۱ \_ س۱۱ ی۵۰ .

الوجود على ماهى عليه الامرفى نفسه، فكان هوعين صفاء خلاصة خاصّة الخاصة من عموم اهل الله، فان العامّة من اهل الله يرون التوحيد وهوستيَّة وثلاثون مقاماً كتللياً نطق بها القرآن في الموضع عدة فيها ذكر «لااله الاالله» في كل موضع منها نعت مقام من مقامات التوحيد.

واميّا الخاصَّة فيرون الوحدة ٢ فان التوحيد فيهكثرة الموحد والموحد والتوحيد وهي اغيار عقلا عادياً، والوحدة ليست كذلك .

وامًّا الخاصّة الخاصة فيرون الوحدة في الكثرة ، ولاغيرية بينها .

وخلاصة خاصّةالخاصة ـ يرون الكثرة في الوحدة .

وصفاء خلاصة خاصة الخاصة وجمعون بين الشهودين. وهم في هذا الشهود الجمعتى على طبقات: فكامل له الجمع، واكمل منه شهوده ان يرى الكثرة في الوحدة عينها، ويرى الوحدة في الكثرة عينها كذلك شهوداً جميعاً، ويشهدون العين الاحدية جامعة بين الشهودين في الشاهد والمشهود. واكمل واعلى وافضل ان يشهد العين الجامعة مطلقة عن الوحدة والكثرة والجمع بينها وعن الاطلاق المفهوم في عين السواء بين ثبوت ذلك كلها لها واتنفائه عنها، وهؤلاء هم صفوة صفاء خلاصة خاصة الخاصة ، جعلنا الله وايتاك منهم بمنه ، انه قدير خبير.

قال ، رضى الله عنه « فاى شاحب كشف شاهد صورة تلقى اليهما لم يكن عنده من المعارف و منحته عمالم يكن في يده قبل ذلك فتلك الصورة عينه لأغيره . فمن شجرة نفسه جنى ثمرة علمه ، كالصورة الظاهرة منه في

١ ـ مقاماً كما نطق بهاالقرآن فيمواضع عد"ه فيها ذكر .

٢ ـ فى المصباح بناءاً نقل الشارح الفنارى «واما الخاصة فيرون الوحدة و
 ليس فيها كثرة الموحد و الموحد و التوحيد ، الا عقلا...».

٣ ـ: واكمل منه شهوداً.

١- و تمنحه مالم يكن في قبل ذلك في يده مــ .

مقابلة الجسم الصقيل ، ليسغيره ، الا انالمحال و الحضرة التي رأى فيها صورة نفسه يلقى اليه تتقلب من وجه الحقيقة تلك الحضرة».

قال العبد: يشير «رضى الله عنه» انه مهمايري المكاشف صورة يلقى اليه من العلوم مالم يكن يعلمه، فلايتوهم انهاالله، ولاسيميّا اذاكان التجَّلي منحضرة ذاتية وان قالت الصورة انه هوالله، فليعلم حقيقة ان التجلى وان كان منالله كمانطق به، ولكن تعيَّين التجليله انماكان منعينه الثابتة . فالمتجلَّى اذن عينه من كونها عين الحق، فماتجّليله الحق الآ في صورة عينه الثابتة في عين شهو دالحق فمن شجرة نفسه التي هي للاسماء المتعيَّنةلله في الوجودالحق وبه من عينه الثابتة المعيِّنة ، لتلك الآ سماء من الحضرة وفيها حتى ثمرة علمه التي هي عين العطيَّة الآلهية الآتية من حضرة اسمية هي شجرته التي غرسها في ارض حقيقة وعينه الثانتة، كما ان الصورة الظاهرة منه في الجسم الصقيل ليست غيره ، فاتها لوكانت فيه بلاهوكذلك، بل اعطاه محتل ظهور صورته شهود ذاته ، كذلك ظهوره في الوجود الحق انمّايكون بحسب ظهور عينه الثابتة في مرآة الحق، فتعطيه شهود ذاته نفسه في الحق فلاتظَّنن انهاهي الله ، وان لم يكن في الحقيقة الآالله، ولكن الكيّل لا ينحصر في الجزء، الآان الصورة ينصبغ من وجه بصبغة المحيّل وصبغه فيظهر بحسبه . فكذلك الحق يعطى العين الثابتة من حيث تعيّنها وظهورها فيه حقيَّة هي فيها هي وهي بهافيه هو، فافهم

قال ، رضى الله عنه: «كمايظهر الكبير فى المرآة الصغيرة صغيراً ، و المستطيلة مستطيلاً ، و المتحرك متحركاً ، و قد تعطيه انتكاس صورته من حضرة خاصة ، و قد تعطيه عين مايظهر منها ، فيقابل اليمين منها اليمين منها اليسار من الرائى ، و هو الغالب، فى المرائى بمنزلة العادة فى العموم ؛ و بخرق العادة يقابل اليمين اليمين و

١ \_ ينقلب \_ ينقلب \_فم\_ بحقيقة تلك الحضرة \_ف\_

٢ ـ و قديقابل اليمين اليسار و هو الفالب في المرايا .

يظهر الانتكاس. هذه كلها من اعطيات حقيقة الحضرة المتجلى فيها التى انزلناها منزلة المرائي».

قال العبد: ظهور الكبير في المرآة الصغيرة صغيراً ، ضرب مثل لظهور الحق في مظهرية كلّ عين عين بحسبها ، والمستطيل ضرب مثل لمظهرية عالم الامر والارواح فان لها طول العالم والعرض لعالم الصور الجسمانية والمثالية والخيالية ، من حيث انها صور وامثلة . والظهور في المتحركة متحركاً ، ضرب مثل للتجليات والتعينات الدائمة الظهور والتنوع على التوالي حقاً وخلقاً ، جمعا وفرقا و انعكاس الصورة في المرآة اذاكانت تحت الرائي في الوضع ، ضرب مثال الحق في الخلق خلقاً لاحقاء وانعكاسها فيها بعكس ماذكر نااذاكانت المرآة فوق الرائي ضرب مثل لظهور الخلق في الحق حقاً لاخلق، وتقابل اليمين اليمين، ضرب مثل لظهور الحق المطلق في مظهرية الانسان الكامل كاملا، اولظهور الحق المطلق في المقيد المحاذي للمطلق مطلقاً من عيث ان عكس العكس يستوى بالاصل ومن حيث ان الحق مع انه في كل متعين عينه في فوغير متعين على التعيين في المطلق نفسه في المقيد عن غيره قيده الفاني عن نفسه في المقيد عن غيره قيده الفاني عن نفسه مطلقاً فافهم .

قال ، رضى الله عنه: «فمن عرف استعداده عرف قبوله ، و ماكل من عرف قبوله عرف استعداده الا بعد القبول ، و انكان يعرفه مجملاً».

قال العبد: «ایتده الله به» اعلم: ان اهل العلم بالا ستعداد على ضربين: منهم من يعلم استعداده الذاتى الغير المجعول الذى به قبل الوجود اولا فيعرف فى ضمن ذلك الاستعداد الغير المجعول استعدادات اخر مجعولة يتجدد له فى تطوره باطوار الوجود، عرف قبوله لما يقبله فى كل آن من الزمان من التجليات والاعطيات والهبات فى كل موطن ومقام وحال. وهذا العالم، اعلى عالم بالله فى هذا المشرب والمشهد،

١ ـ هذا كلته من اعطيات ـف . ٢ منزلة المرايا ـف ـ

٣ - و انتكاس .

ويختتص بالختمين لاغير، الامن يشاءالله من الكمثل والافراد الندر، جعلنا اللهمنهم بمنه ويمنه.

ومنهم من علم قبوله من استعداده المجعول في كلّل وقت وحال، بمعنى انه لما استعد لقبول تجلى اوعطاء اوهبة اوحال اومقام وتهيئات اسباب ذلك فى الوجود عرف ان ذلك الاستعداد الذاتى الازلى الغير المجعول، فان الثانى حكم من احكام الآؤل، واته قبل به الوجود اولا على وجه ينتج ظهور هذا الاستعداد الحالى الوجودى آخراً. ومنهم من يعرف استعداده من قبوله بمعنى انه اذاحصل له فيض وقبل تجليا، عرف من الحاصل استعداده المستدعى لذلك العطا من حيث انه لولم يكن له استعداد لم يحصل المتحدد له ذالك القبول و ذالك بعد الوقوع و قديعرف الإستعداد بدلالة الحال قبل القبول للتجلى وحصوله ، كالكاتب المجداذا تهيئات اسبابه والآته على الوجه المطلوب وحمله باعث الحال على الكتابة ، فئانه يتحقق وقوع الكتابة قبل وقوعها ويتحقق الاستعداد المستدعى لذلك .

ومنهم من يعرف الاستعداد الاصلى المذكور مجملا، فيعرف كذلك مجملا مايقبله من الفيض والتجلى والعالم بالتفصيل له على الكتل كل التفصيل، مثل ماذكر ناعن خاتم الاولياء وشهوده جميع احواله وعلومه وتجلياته وهياته التى اقامهالله فيها الى آخر عمره حال دخوله في بلادالشرق ساحل بلادالروم.

قال رضى الله عنه: «شهدت جميع ذلك حتى صحبتى مع ابيك» يعنى اباالشيخ صدر الدين محمد بن اسحاق «رضى الله عنه» وشهدت ولادتك فى زمانها و مرتبتك عندالله وجميع مكاشفاتك واذواقك واذواق اولادك الالهيين ومشاهدهم ومقاماتهم وعلومهم و تجلياتهم واسمائهم عندالله وحلية كل واحد منهم واحواله واخلاقه ،و كل ما يجرى لك وعليك وعليهم الى آخر اعماركم وبعد المغارقة فى براز خكم وما بعدها. والحمدلله.

وهذا الفراغ من العلم يختص بمثله، وكان لا بى العتباس الخضر، عليه السلام، علم الاستعدادات شهودا وكشفا منه علمه باستعداد الصبى الذى قتله ، اته لوعاش ظهرت استعدادات فرعيته وجودية يوجب ان يرهق ابويه طغياناً وكفراً، وانه يقتل عن ذلك الاستعداد على الطهارة والفطرة عناية من الله سبقت له بموجب استعداده الاصلى ايضاً، وهو مخصوص بظهور الولاية مستور عن عامة الانبياء وخاصتهم من كونهم انبياء واذا شهدوها ، شهدوها من جهة الولاية ، وهى المشكاة الخصيصة بخاتم الاولياء ، فافهم وتذكر ماذكرت به ان شاء الله تعالى .

قال رضى الله عنه: «الا ان بعض اهل النظر من اصحاب العقول الضعيفة يرون ان الله ، لما ثبت عندهم ، انه فعال لمايشاء ، جَوز واعلى الله مايناقض الحكمة ».

يعنى الحكمة لاالحكمة العرفية.

قال ، رضى الله عنه : «وما هو الأمر عليه فى نفسه ، و لهذا عدل بعض النشظار ً الى نفى الامكان و اثبات الوجوب بالذات و بالغير ».

قال العبد: ايتده الله به: يشير رضى الله عنه الى جمع كثير من التنظار وعلماء الرسوم والمتكلمين القائلين بتان الله قديفعل مايناقض الحكمة، كايجاد السريك والمثل واعدام الوجودوايجاد العدم والممتنع والمحال، واستدلتواعلى ذلك بكونه قادراً على كلشىء ، وانته يفعل مايشاء ، وانه فعال لمايريد، وهذاتنزيه وهمتى بالعقل، ولكنه م غفلواعن الحقيقة وماعقلوا ان هذه فروض وتقادير ساقطة غير واقعة ، وليس لها لافظة ، وانتها غيرواردة فى العقول المنورة الصافية الوافية ، والاستعمال بمثل هذه الشبه تضييع الانفاس. ونحن نسلم ان الله قادر على كل شىء ، لكنهم «حفظو اشيئا وغابت عنهم اشياء» وذلك ان الله قادر على كل شىء ، ولكن كل شئ مايشاء وانه مايشاء خلاف مايعلم ولايريد

١ - النوع من العلم . خ .

٢ ـ: بعض النظار من اصحاب العقول فف

خلاف الحكمة فانّه العليم الحكيم ، والحكيم العليم لايشاء ولايريدان يفعل ما تناقض الحكمة، فقدرةالله تعالى انما يتعلّق بالمقدورات بموجب ارادته ومشيّته تعالى، والارادة انما يتعلق بالمراد على التعيين والتخصيص بموجب مااقتضته الحكمة والعلم ، والعلم الآزلئي ماتعلق بهذه الامورالمذكورة بمايخالفالحكمتة على وجه لايقبل الوجود ، وانتها لايستعتد لقبول الوجود، بل بموجب العلم والحكمة واستعداد القابل . والحكيم الآزلي قداحكم الاشياء بحكمته قبل ايجادها ، ثـم اوجدها بحسب مارتبتها الحكمة ووضعتها مواضعها ، فلاجايزفي حكمةالله تجويز مايناقض الحكمة الالهية . ولماكثرسغب هؤلاء في تجويز هذه الامور، عدل بعض المتجدلقين من النظار الى نفى الجوازوالامكان ، واثبات الوجود امَّا بالذات او بالغير وقال : ماثتُم الآواجب الوجود ، والممتنع ممتنع وجوده ولكَّن الواجب واجبان واجب بالذات وواجب بالغير ، فمافي الوجود الآ واجب الوجود فماينفي ا الجواز والامكان عنده ، فماكان واجباً بالذات فواجبله عدم الامتناع كذلك. ثمّم الوجوب بالغير على زعم من يقول به هوالوجود المتعيّن بحسب القابل فما بقى للامكان متعلق في الحقيقة الاالتعتين.

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «والمحقق» بعد منا «يثبت الامكان ويعرف حضرته ، و الممكن ماهو الممكن و من اين هو ممكن و هو بعينه واجب بالغير ؛ من اين صَّح عليه اسم الغير الذي اقتضى له الوجوب . ولا يعلم هذا التفصيل الا العلماء بالله خاصَّة».

قال العبد: يشير «رضى الله عنه» الى ان الممكن هو الوجود المتعيّن ، فامكانه من حيث تعييّنه ، ووجوبه من حيث حقيقة . وذلك ان التعييّن نسبة تعقيّلية ، فهى بالنسبة الى المرجح وجودية واجبة للمتعين . والتعيّن هو حدوث ظهور الوجود على وجه متعيّن تعييّنه القابل المعيّن للوجود بحسب خصوصه الذاتى، فيمكن

١ ـ فانتقى الجواز خ ٠

بالنظرالي كل متعيّن حادث للوجودان ينسلخ الوجود عنه وتنعيّن تعيّناً آخر و تنعدم التعيين الاول، اذنفس التعيين هو الواجب للوجود الحق الساري في الحقايق لاالتعين المعين. ولكن ليس كل تعين معين واجباً له على التعيين الآبموجباته ، فيمكن ان ينعدم ويتعتين الوجودتعتيناً آخر، اذالوجود المتعتن لاينقلب عدماً ،بل يتبدل تعيرًات اخرعن تعيرنات قبلها فيتحقق من هذا حقيقة الامكان للتعين المعين وهو نسبة عدميّة في الوجود ، فهو بين عدم ووجود، مهمارجح الحق افاضة نورب الوجود على ذالك الوجه المعين بقي موجوداً في رأى العين للجمهور والكشف يقتضى بالتبدل مع الآنات وان اعرض عنه التجلى الوجودي انعدم وعاد الى اصله هذا اصل الأمكان و امااسم الغير و السوى للممكنات فذالك منحيث امتيازاتها النسبية و الذاتيه بالخصوصيات الأصليه فهي من هذا الوجه اغيار" بعضها مع البعض واماغيريتها للوجودالمطلق الحق، فمن حيث ان كتلامنها تعيين مخصوص للوجو دالواحد بالحقيقة يغاير الآخر بخصوصيته اوالوجود الحق المطلق لايغاير الكل ولايغاير البعض لكون كلية وجّزوية الجزء نسباً ذاتّية ، فهولا ينحصرني الجزء ولافي الكل، مع كونه فيهما عينهما ، فلايغايركلا منهما فيخصوصهما ، ولكن غيريته في احتَّدية جمعه الاطلاقي في التي يخصّه ، ولا يوجد في الجزء ولافي الكل ، فان تلك الاحدّدية الجمعيّة الاطلاقيّة مطلقة عن الكليّة والجزئيّة والاطلاق، فافهم .

وهذاالتفصيل لايعلمه الآالعلماء بالله خاصة ، لكونهم عرفوه فى الآصل المطلق فى شهودهم اولآ، فلم يحجبوافى الفرع الذى هو الوجود المقيد آخراً . فمافى الحقيقة الآ وجود مطلق ووجود مقيد، وحقيقة الوجود فيهما واحدة ، والاطلاق والتعين والتقيد نسب ذاتية ، فافهم .

قال الشيخ رضى الله عنه: «وعلى قدم شيث يكون آخر مولود يولد منهذا النوع الانساني، و هو حامل اسراره، وليس بعده ولد في هذا النوع

١ \_ عليهالسلام \_ف\_

الانسانى. فهو خاتم الاولاد يولد معه اخت اله فتخرج قبله و يخرج بعدها، يكون رأسه عند رجليها ، ويكون مولده بالصين و لغته لغة بلده و يسرى العقم فى الرجال و النساء ، فيكثر النكاح من غير ولادة و يدعوهم الى الله ، فلا يجاب . فاذا قبضه الله و قبض مؤمنى زمانه ، بقى من بقى مثل البهائم ، لا يحلون حلال ولا يحرمون حراما ، يتصرفون بحكم الطبيعة شهوة مجردة عن العقل و الشرع ، فعليهم تقوم الساعة » .

قال العبد: اعلم ان آدم ، عليه السلام ، لماكان صورة ظاهريّة احدية جمع جميع الكمالات الاسمائيّة الآلهيّة الربانيّة والكيانية ، كان ظهور الوهب الجودى الامتنانى به وفيه واحدانيّاً جمعيّاً ، ثم ظهور التعيّنات من قبله بحسب الحقايق الاول وحروف الازل وعلى ترتيبها في وجود الابناء . فأول التعيّنات بعده كما اومى اليها من مرتبة الفيض، ولكن تعين الفيض وتحققه لايكون الآيين مفيض للفيض وبين مفاض عليه، فالمفيض هو الله الفعيّال .

وفضيه الذي هوعطاه ووهبه على وجهين: ذاتى واسمائى ، والمفاض عليه هوالعالم . والعالم عالمان: عالم جمع وعالم تفصيل، فظهورالاسماء في عالم التفصيل وظهورالوهب من قبل القابل انفعالى ، ومن قبل الواهب فعيلى. ولحقيقة الوهب نسبتان ذاتيتان الى الفاعل والمنفعل، وتعين الفيض في مراتب التفصيل انمايكون بحسب هذين الوجهين، فهومن قبل الفاعل تعين الآسماء الآلهية الكمالية في قابليات كميل الآنبياء ، ومن قبل الانفعال تعين الكمل الآدميين في مظهرية تلك الكمالات الاسمائية . فادم ، عليه السلام ، مظهر احيدية جمع الاسماء ومظهر النفس الواحدة، ومن حيث اعتبار ذاتية الذات واطلاقها لا يكون تجيل ولا اسم ولاصفة ولاحكم ولانعت .

١ \_ وتولد معه اخت له

٣ \_ لفة اهل باده \_ف\_

٢ \_ فيكون راسه \_ف\_ ،

والاعتبارالثانى موجدية الذات ومفيضيتها ومبدأيتها ، ويظهر بحسب الاطلاق والتقييد والفعل والانفعال والاسماء والذات. فيكون فى الآب الثانى وهوشيث ، عليه السلام ، تعيين سرّمرتبة الفياضيَّة والوهب والجود، ثمّ تعين المواهب والحكم الآلهيّة والرحمانيَّة فى كميّل الانبياء على ماسيأتى بعد شيث، عليه السلام ، الذى هو مظهر احدية جمع الفيض الرحمانى والعلوم الوهبيَّة الروحانيّة النورانية . فاول تعين الاسماء فى مرتبة الجمعية الانسانية بعد مرتبة الفيض بشيث ، عليه السلام .

وانماكان بالتجليات التنزيهية في نوح ، عليهالسلام ، بعدكمال ظهوراسرارا التشبيه بقوم نوح ، فنوح صورة احدية جميع التنزيهات التوحيدية ومظهر تجليات الاسماء السلبية المفيضة للنزاهة والطهارة الآلهية وامتة الذين لم يقبلواد عوته ، مظاهر التشبيه الذين شبها السورالجسمانية بالصور الاسمائية الآلهية النبوية ، ثم مرتبة التقديس والنزاهة والطهارة بالفعل في ادريس، عليه السلام . ثم تفصالت الحقايق النبوية بعد تعينها و ظهور احدية جمع كمالاتها في ابراهيم ، عليه السلام ، وتحقق امامته في اولاده سليمان ، عليه السلام ، في مرتبة ظاهرية احدية جمع الكمالات الاسمائية ، وكملت في داود وسليمان، عليهما السلام . ثم ابتدء بظهور مرتبة الجمع في الباطن، فيمن بعد سليمان الى عيسى، عليه السلام ، حتى ظهركمال دعوة البطون فيه . ثم كمل الامرفى مرتبة احدية جمع جمع الآسماء والذات في مقام الفردية الكمالية البرزخية ، بمحمد ، صلى الله عليه وسلم .

ته ابتدأت بالصورالكمالية الآحدية الجمعية في مرتبة الباطن والولاية بآدم الاولياء ، وهو اول ولى مفردفي الولاية المورثة عن النبوة الختمية المحمدية ا

١ - فعتبر عنه عليه السلام بآدم الاولياء ، لأن ولاية كل ولى ينتهى اليه عليه ،
 لانه «كان وليا وادم بين الماء والطين» بحسب الرتبة الجسمانية الزمانية.

و هو ستر الأنبياء عبارة عن مرتبة ولاياتهم فهواب الأنبياء معنى و روحا و آدم ابينا بحسب الرتبة الجسمانية الزمانية .

وهو «علتى بن ابى طالب عليه السلام» فظهرت الحقايق الجمعية الكمالية احدية جمعيَّة في مظاهر الكمالات الانسانية الآحدية الجمعية من الآولياء والورثة المحمديّين الآلهيّين الى ان ختمت الولاية العامّة بعيسى بنمريم ، عليه السلام . واذاانتهت مراتب التفصيل الوهبي جمعا وتفصيلا في الصور الجمعية الكمالية الا نسانية ، وفي الصور التفصيلية الفرقانية نورانيَّها في كمل الانساء والاولياء وظلمانها في الفراعنة والجبابرة والمسردة والعفاريت تمامًا ، ظهرت ختمية مسرتبة الوهب الذي كان مفتحة و مختمة من شيث ، عليه السلام ، في آخر مولود يولد من النوع الانساني الذي هوصورة ختمية مرتبة الوهب الآحدي الجمعي الكمالي الانساتي. فكونه توأماً ، اشارة الى ان الوهب ذاتبي واسمائتي ، فالذاتبي فعلي علىماذكر،والا سمائي انفعالي سفلي انشي، وذلك لمافيه من التقابل . وخروج الآنثي، قبل الذكر اشارة الى ان المظاهر الاسمائية ظاهرية الوهب، وانهاً تظهروتبدو قبل الوهب الذاتي الاحدى الجمعي، ولهذا كان ام رأسه وهومحيّل احبَّدية جمع قواه النفسانيّة و منبت الاعصاب التي بها يكون الحُّس والحركة بين رجليها، لآن احَّديةالجمــع يكون بين الجمع الآول وهو اثنان في العدد الزوج . وكماكان افتتاح صورجمـــع الآول الناتجة اولاً منالابوين الاولين، اعنى آدم وحرّوا ، زوجاً \_ زوجاً ، فكانت تلد لآدم في كل بطن توأماً ، اشارة الى ان ظهورمرتبتي الفعل والانفعال الناتجين من صوره احدية جمع المظهرية الكماليَّة بين مرتبتي الحق والخلق يكون احديًّا جمعياً . فكذلك انختمت الصورة البشرية الناتجة من هذاالنوع ايضاً زوجا في صورة احدية جمعية ، فولد خاتم الاولاد معاخته توأماً ضرب مثل الهتى لهذاالسر، واشارة الى انختام هذه المرتبة الوهبية والحكمته النفثية المفتتحة بهافي الكلمتةالشيثية لامطلق الوهب فانالله وهاب دائماً ، ولكن مرتبة الوهب الحكمي الآحدى الجمعى الكمالي الخصيص بخاتم الصورالوجودية الظاهر اولا في شيث، فخاتم الاولادآخر صور مثليّةالهية ، ضرب مثلا لختميّية هذهالمرتبة لمن عقل عنالله ، و

«كانله قلب اوالقى السمع وهو شهيد» .

ولماكانت هذه المرتبة الاحدية الجمعية الكمالية النفسية الخصيصة باول صورة في النوع الاخير ظاهراً في خاتم الصور الوجودية في اقصى مرتبة الوجود و آخرانواع كذلك انختمت المرتبة بخاتم الآولاد الذي ولدفي اقصى البلاد، وهو الصين، تم صيت عن الظهور فلايولد بعده انسان، اشارة الى ان انزال الحكم المنتجة للكمال الاخير بلغ النهاية ، فانختمت المرتبة فانقطع النوع في هذه النشأة وهذه الدورة ، تم يبقى بعده شرار الخلق لا نزل الله اليهم الحكم فيهم حيوانات في صور انسان، لاظهار كمال الحقايق الحيوانية الطبيعة البهيمة والسبعية في الصوره الأنسانية تماما على ما تقصيته الطبيعة من حيث هي من عير واضع عقلي ولامانع حكم اوشرة ي ، فعليهم تقوم الساعة .

وخاتم الاولاد اكمل زمانه وله من العلوم الوهبية والحكم النفتية الظاهرة في الكلمة الشيثية اتم حظوا وفر نصيب، ويدعو الى الله باحكام حكمته فلايجاب السي دعوته فيقبضه الله اليه ويقبض معه وبعده مؤمني زمانه . و ولادة اخيه قبله، اشارة ايضاً الى ان تحقق المرتبة الفاعلية بعد تعين مرتبة الانفعال وولادته بعداخته تصحيح ختمية ، لاتكه لوولد قبلها كانت هي الخاتمة ، ولهذا لايطرد هذا الحكم في كل توأم. وكون رأسه عندر جليها ، اشارة اخرى ايضاً الى ان الاحدية الجمعية الكمالية الختمية انما يظهر بعد ظهور رتبة التفصيل لتحقق الآخرية ، فافهم .

واعلم: ان هذه الحكمة النفثية تشتمل على مكاشفات عليّة وقواعد علميّة و قوانين كشفية حكمية ، فترّدبرها بفهمك الثاقب ونورايمانك الصائب ، تعثر على كنوزالحكم النازلة على الطريق الأمم من المقام الأقدم على المظهر الاكمل الاجمع الاتم والمنظر الاحسن الاعدل الاقوم ، محمّد صلى الله عليه وسلم .

قدسلف فيسراضافة هذه الحكمة السبوحية الى الكلمة النوحية مافيه مقنع ومطلع

۲ - من غير و ازع عقاى ... ؟

على حقايقه ، ونقول في مرتبة السبوحيَّة والبساطة والنوريَّة

اعلم انكل تنزيه منكل منزه لكل منزه تحديد منه له بتمييزه ايّاه عمّاتميزه تنزيهه عنه وحصوله فيما عيَّنه له من وجوه التنزيه . وكذلك الاطلاق ان يجب ايضا تقييدله بالاطلاق، فاته اللامقيد اعلاه باطلاقه نظراً عقليّاً فكريّاً

ثُمَّم انالله ، تعالى، طلب منالخلق معرفته بقوله : احببت واردت ان اعرف ، فخلقت الخلق وتعرّفت اليهم . اي بألسنة الشرايع المنزلة ، فعرفوني. اي على ما عرفتهم فيماتعرفت . وقيل: انزال الشرايع كان العلم به، تعالى، بوجوه التنزيه عن سمات الحدوث والتركيب والافتقار، واطلاق الاقتدار وهوالتنزيه المشهور عقلا ، فلا يتعدَّاه عقل اصلا. واما العارف بالله حقيقة فهو جامع بير معرفتين : معرفة يقتضيها العقل والدليل، ومعرفة يقتضيهاالشرع لايبلغها التأويل.وطريق العقل المنور الكامل فيهاان يرد علم ذلك عن الدليل العقلى وتعليمه الىالله ويؤمن به وبكل ماجاءت به الشرايع المنزلة على السنة الرسل على الوجه الذى ارادهالله من غيرتأويل بفكره ولا تحَّكم على ذلك برأيه وامره ، لأن الشرايع انما انزلهاالله، تعالى ، لعدم استقلال العقول البشرية بادراك حقايق الاشياء على ماهي عليه في علم الله، واني لها ذلك، وقد تقيدت بماعندها من اطلاق ماهنالك، فان وهبهاالله، تعالى، علماً بمراده من الأوضاع الشرعيّة ومنحها اطلاعها علىحكمة منالاحكام الدينية الاصلية الاصيلية والفرعية المرعية من حقايق الاخبارات الالهية التي يتخيلها العقل بقوتهالفكرية، فذلك من قبل الفياض الآلهتي الرحماني والتعليم السبحاني الربائتي، فلاتضفهاالي فكره . فتنزيهه الفكرى يجب اذيكون مطابقاً لما انزله على السنة الرسل، عليهم السلام، فـــىكتبه المنزلة عليهم، والافهو منزه عن تنزيه العقول البشّرية بافكارها، فانها مقيَّدة باو\_ طارها واستعلت على جُّواوكارها واكوارها وكوشفت وشوفهت بها تحدث الحقايق عن اخبارها، فانها، حينئذ يكشف الغطاء عن بصائرها وابصارها فهي حديدة ويطلع فيطلع على الحكم المودعة الآلهَّة في صور الاوضاع الشرعّية واخباراتها على وجوه سديدة وينزه الحق اذذاك عن التنزيهات العرفية بالافكار العادية، ولهذا

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «اعلم ان التنزيه [عنداهل الحقايق فى الجناب الآلهى عين التحديد والتقييد . فالمنز ه اما جاهل و اما صاحب سوء ادب]. عن امور بموجب استحسانه و استقباحه لفكره العادى و عقله العرفى ، و خصّه بامور سواها بحكمه وامره والتنزيه تحديد من المنز ه ، لأنه تمييز ، و التميز تحديد ، و التخصيص تقييدله تعالى بماميّز ه عنه و تحديد بما سواه ، وهذا مناف للاطلاق الحقيقى الآلهى الذاتى .

ثتم هذا المنزه امنا ان يكون عارفاً بان الله مطلق الذات بالاطلاق الذى لا يقابله تقييد بل بالاطلاق عن الاطلاق والتقييد والجمع بينهما على وجه الحصر والتحديد، فهو لا ينزهه اذن عمنا اقتضته ذاته، فتنزيهه اذن عنشىء معذلك سوء ادب وتحكم على الحق بان يكون على وجه وهو على خلاف ماعرف من الاطلاق الذي يقتضيه لذاته، وان لم يكن عالما بحقيقة الاطلاق الذاتي المذكور الذي لله، تعالى، فهو جاهل بحقيقته، تعالى، وبالتنزيه الحقيقي الذي يقتضيه، تعالى، لذاته بتحكيم رأيه وفكره على ماوردت به الشريعة من امره فما «قدر الله حق قدره» من وقدر و الادر الله العقلى الفكرى، فوق طوره، فافهم.

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «ولكن اذا اطلقاه و قالابه ، فالقائل بالشرايع المؤمن اذا نزه ووقف عندالتنزيه ولم ير غير ذلك فقدساء الادب واكذب الحقو الرسل ، صلوات الله عليهم ، وهو لا يشعر ، و يتخيل انه فى الحاصل و هوفى الفائت و هوكمن آمن ببعض و كفر ببعض».

۱ ــ واعلـم ان ماذكره الشارح العلامـة و نقله بنوان المتن غير مـوجود في جميع النسخ

۲ -- (س٦-٢٢-٣٩) ٩١-٧٣-٧٦ ماقدروا٠٠٠٠

٣ \_ فقد اساء الادب \_ف\_ .

قال العبد: الجاهل لحقيقة الحَّق وصاحب سوء الأدب اذا اطلقاه في التنزيــه واقفين على مقتضى معتقد همامن التنزيه ولم يشهداسوى مشاهدهما المعيَّنة فقد فقدكل واحد منهما الحق المطلق بمعلومه وحصره في مفهومه، واساء الأدب واكذب التحق والرسل بالعجب والعجب، لانه ، تعالى، تئزه وشبه وجمع بين التنزيه والتشبيه في انه واحدة فقال : «ليسكمثله شيء» المفنزه وهو السميع البصير "كفشبه وهو جمع بينهما ، بل في نصف هذه الآية وهو قوله : « ليس كمثله شيء» جمع بين التنزيه والتشبيه على قول من يقول منيًّا: ان الكاف في كمثله غيرزائدة. فإن فيه نفي مماثلة الأشياء لمثله، فمثله المنزه وهواثبات للمثل المنزه، وهوعين التشبيه في عين التنزيه ، بمعنى انالمثل اذا نتزه فبالاولى ان يكون الحق منزها عن كلما ينتزه عنه مثله لأن تنزيه المثل المثبت في هذه الآية موجب لتنزيهه بالأحرى والاحق. وكذلك النصف الثاني مصرّحاً بالتشبيه ظاهراً ، ولكنه عندالتحقيق وتدقيق النظر الدقيق عين التنزيه الحقيقي في صورة التشبيه وصيغته ، لأن قوله : « هو السميع البصير » اثبات لخصيص اولخصيصية باثبات السميعية والبصيرية ، بمعنى انه الاسميع والابصير في الحقيقة الاهو. فهو السميع بعين كل سمع سميع ، والبصير بعين كل بصر بصير . فهو تنزيهه ، تعالى، عنان يشتركه غيره في السمع والبصر، وهو حقيقة تنزيهه لنفسه وتنزيه المحققين ، فافهم .

فلما اقرت العقول بالعجزعن ادراك الحقايق على سبيل الاحاطة والحصر الاطائفة جاهلة بحقيقة الأمر عادلة عن طريقة السرّ. فانهتم قالوا: ان العقول كافية فى ادراك عقولنا فلامعقول عليه. معاعتراف افاضلهم واكابرهم ان الفكرقوة جزوية، وان مايصل اليه الانسان بفكره ليسير بالنسبة الى مالم يصل اليه، وان العقول المتعينة فى القوى المزاجية المقيدة الجزوية مقيدة جزوية كذلك بحسبها، وانى للأفكار المقيدة الجزويةان يدرك الحقايق المجردة المطلقة من حيث هى كذلك، الا ان ينطلق

۲ س۲۶ ی ۹۰

عن قيودها اوبتقيّد المطلقات المجرّدة بحسب شهودها ووجودها، فافهم .

قال ، رضى الشعنه: «ولاسيما و قدعلم ان السنة الشرايع الالهية اذانطقت فى الحق بما نطقت به انما جاءت به فى العموم على المفهوم الأول، وعلى الخصوص على كل مفهوم يفهم من وجوه ذلك اللفظ باى لسان كان فى وضع ذلك اللسان. فان للحق فى كل خلق ظهوراً: فهو الظاهر فى كل مفهوم ، و هو الباطن عن كل فهم الاعن فهم من قال: ان العالم صورته وهو بته ، و هو الاسم الظاهر».

قال العبد «ايده الله به»: اعلم ان المعرفة الحاصلة للعقلاء توجب باتفاقهم ويقتضى باجتماعهم واطباقهم تنزيه الحق عن صفات المحدثات والجسمانيات وسلب النقايص عن جنابه ونفى النعوت الكونية الحدوثية عنه، فالعقول مطبقة على ذلك. ولوكان المراد الآلهي من معرفته هذاالقدر، لكان بالعقول استغناء واكتفاء عن انزال الشرايع والكتب واظهار المعجزات والآيات لاهل الحجب،ولكن الحيَّق سبحانه، وتعالى، غني عن تنزيه العقول بمقتضى افكارها المقيدة بالقوى المزاجية ويتعالى فن ادراكها مالم يتصل بالعقول الكلية، فاحتاجت من حيث هيكذلك في معرفتها الحقيقة الى اعتناء دياني والقاء رحماني تهتيع استعداد المعرفة مالايستقل العقول البشريــة بادراكه مع قطع النظرعن الفيض الآلهتي. فلماجاءت السنةالشرايع بالتنزيه والتشبيه والجمع بينهما ، كان الجنوح الى احدهما دون الآخرباستحسان عقلى فكرى تقييدًا اوتحديداً للحق بمقتضى الفكروالعقل من التنزيه عن شيء اواشياء اوالتشبيه بشي اواشياء . بل مقتضى العقل المنصف المتصنف بصفة نصفة ، ان يؤمن بكل ماوردت بهالشرايع على الوجه المراد للحق من غير جزم بتأويل معين ولاجنوح الى ظاهر المفهوم العام مقيداً بذلك ، ولاعدول الى ما يخرجه عن ظاهر المفهوم من كل وجه محدداً لذلك ، ولكن الأحق والاولى والأجدر والأحرى ان نأخذالقضية شرطيَّة ، فنقول :

١ ـ في موضع ذلك رباني ٠ خ ٠ ٢ في كل خلق ظهورا خاصا ف- ٠

ان شاءالحق ظهر في كل صورة ، وان لم يشألم ينضف اليه صورة . بل الحق ان الحق منزه فيعين التشبيه ومطلق عن التقييد والحصر في التشبيه والتنزيه . وذلك لان التنزيه عن سمات الجسمانيات وصفات المتحيزات تشبيه استلزامي وتقييد تضمني بالمجردات العرية عنصفات الجسمانيات من العقول والنفوس التيهيء ية عنسمات المتحيزات برية عن احكام الظلمانيات وان نزه الحَّق ايضاً منزه عن الجواهر العقليّة والارواح العلية والنفوس الكليَّة فذلك أيضًا تشبيه معنوى بالمعاني المجردة عن الصورلعقلية والنسب الروحانية والنفسانية . وان نزه عن كل ذلك، فذلك ايضاالحاق للحق بالعدم ، اذالموجودات المتحققة الوجود والحقايق المشهوده على النحو المعهود منحصرة في هذه الاقسام الثلاثة ، والخارج عنها تحكيم وهمي وتوهم تخيلي لاعلمي. وذلك ارضاً تحديد عدمتى بعدمات لايتناهى، وتقييد بعقايد تتباين وتتنافى. وعلى كل حال، فهو تحديد وتقييد، وذلك تنزيه ليس في التحقيق وجه سديد، وحقيقة الحق المطلق تأباه وتنافيه وتباينه ولاتوانيه . ولاسيتما وقدنزلت الشرايع بحسب فهم المخاطب على العموم ولايسوغ ان يخاطب الحق عبده بماتخرج عن ظاهر المفهوم ، فكما امرنا ان نكلتم الناس بقدرعقولهم ، فلايخاطبهم كذلك الابمقتضي مفهومهم ومعقولهم ، ولولم يكن المفهوم العام معتبراً منكل وجه لكان ساقطاً وكانت الا خبارات كلتها مرموزة ، وذلك تدليس، والحق، تعالى، يجل عن ذلك . فيجبالايمان بكل مااخبربه من غيرتحكم عقلى ولاتأويل فكرى ، اذ «لايعلم تأويله الاالله والرا سنحون في العلم يقولون آمناً به» . وحيث اقرت العقول بالعجزعن ادراك الحقايق فعجزها عن ادراك حقيقة الحق احق في اصح المذاهب والطريق، فلاطريق لعقل ولاوجه لفكر مفكران يتحكم على الذات الآلهى باثبات امرلها اوسلب حكم عنهاالا باخباره عن نفسه . فان الذات المطلقة غيرمنضبطة في علم عقلي والامدركة بفهم فكرى، والسيتما الاوجه للحكم بامرعلى امرالا بادراك المحكوم به وبالمحكوم

۱ - س۳ یه ۰

عليه وبالحكم حقيقة وبحقيقة النسبة بينهما . وهذا مقررعقلا وكشفا دائماً . فليس لاحدان يتحكم بفكره على اخبارات الحق عن نفسه وتأولها علىمايوافق غرضه ويلايم هواه ومدركه ؛ فان الاخبارات الآلهية مهمالم يردفيهانص بتعين وجه وتخصيص حكم فهي متضمنة على جميع المفهو مات المحتملة فيهامن غير تعيين مفهوم. وهي انما ينزل في العموم على المفهوم الأول وفي الخصوص على كل مفهوم يفهمه الخاص من تلك العبارات . والحق انماذكر تلك العبارات عالماً بجميع المفهومات محيطاً بها و جميعها مرادله بالنسبة الىكل فاهم ، ولكن بشرط الدلالة اللفظية بجميع وجوهالد لالة المذكورة على جميع الوجوه المفهومة عنها في الوضع العربتي اوغيره ، اى لغة كانت تلك الاخبارات بها، لان للحق ظهوراً فيكل مفهوم ومعلوم وملفوظ ومرقوم وفي كل موجود موجود: سواءكان من عالم الأمراومن عالم الخلق اومن عالم الجمع فهوالظاهر في الكل بالكل وعين الكل والجزو، وكل الكل، فهوالظاهر في كل فهم بحسبه غير منحصرفيه ولافي غيره من المفهومات ، وهو الباطن من كل فهم ومفهوم الا من رزقهالله فهم الأمر على ماهوعليه ، وهوان يرىان العالم صورة الحق وهـّوية الاسم الظاهر وصورة العالم هو الاسم الظاهر، وهويَّة العالم هو الاسم الباطن. وهو من حيث هو المطلق عن التقيّد بالظاهر والباطن ا والحصرفي الجمع بينهما وهو الغير المتعيّن المطلق مطلقاً في عين تعينه كل عين من اعيان العالم ، فافهم .

قال ، رضى الله عنه : كما انه بالمعنى روح ماظهر ، فهو الباطن».

يشير «رضىالله عنه» ان الحق من حيث كونه عين العالم ، كان العالم صورته و هويَّته ، وكان هو الاسم الظاهر عينه من هذا الوجه ، وهو من كونه عين معنى العالم وحقيقته هوروح العالم والاسم لباطن عينه .

قال، رضى الشعنه. «فنسبته لماظهر منصورة العالم نسبة الروح المدبر لصورته» من الشعنه المدير الم

١ بتعيين ـمـ ٢ ـ له الحصر ٠ خ٠

٣- الصورة ، و في نسخة م : الصور

قال العبد: لايسبق الى فهمك من هذه النسبة المذكورة وقوله ، ماظهر عالم الاجسام فقط ، بل جميع ما يسمتى عالماً من عالم المعانى فمادونه من العوالم العقلية والروحية والنفسية والطبيعية الجسمانية والعنصرية والمثالية والخيالية والبرزخية والحشرية والجنانية والجهنمية وصوركثيب الرؤية وصورالتجليات الجلالية والجمالية والكمالية ابدالآبدين ودهرالداهرين . كل هذه ظاهرية الحق، ونسبته الى الكل كنسبة الروح المدبر لهيكله. فالمسمتى عالماً هوصورة الحق والحقروحه المدبرله. فمن عرف شيئاً من العالم اوعرفه عرباً عن الحق، فماعرفه ولاعرفه على ماهوعليه ، وكذلك بالعكس من عرف الحق في زعمه الوعرفه برياً عن العالم وعرباً عنه ، فماعرفه ولاعرفه .

قال الشيخ: «رضى الله عنه» فيؤخذ في حد الانسان مثلاً باطنه و طاهره، وكذلك كل محدود فالحق محدود بكل حداى لكل محدود « وصور العالم لاينضبط. ولا يحاط بهاو لا يعلم حدود كل صورة منها الا على قدر ما يحصل لكل عالم من صورة فلذلك يجهل حد الحق فانه لا يعلم حد ما ويعلم حد كل صورة وهذا محال حصوله ، فحد الحق محال .»

قال العبد: لماكان صورة العالم ظاهرية الحق وهويته باطنه ، لزم ان يكون الحدالكامل لكلشىء هويذكر حده آخذاً ظاهره وباطنه ، والحق باطن الكل، فان لم يكن مذكوراً فى حدكل محدود، لم يكن الحدكاملا. وهو، تعالى، ان حد، حد بجميع الحد على الحد الذى ذكرنا، لاعلى الحدالرسمى للحدود فى عرف الحكمة الرسمية المنطقية ، ولكن الحق يتعين فى كل محدود بحسبه وقدره ، فلاينحصر فى حد ولافى جميع الحدود المحدودة . ولاينحصر حده ايضاً فى الجمع من جميع

١ في النسخ المعتبرة: ظاهره و باطنه \_م\_

۲ \_ ولایحاد \_ف\_ ۳ : قدرماحصل \_فم\_

 <sup>3</sup> من صوره ف حدكل صورة ف الابعلم حدكل صورة ف ف الابعلم حدكل صورة ف السائل عند الابعلم عدال السائل عند الابعلم عدال السائل عند السا

الحدود ان انحصرت ، ولكنها لاينحصر اصلا، فلايحدّ الحق ابداً ، فهوحد كلشيء وليسله حدّ . فلوحصل لناالاخاطة بحدود جميع صور العوالم وارواحها وحقايقها ومعانيها وانضبطت لنا حدودها ظاهرة وباطنة ، لتأتى لنامن حدهـ حده، تعالىـ ولكنها لاينضبط ولايحاط بهاابداً فلايحلدالحق. وايضاً: فانالحق لايتميز بخصوصية تفصله عن خصوصيّة ، والالكان محدوداً مقيداً بتلك الخصوصيّة . ولمالم ينحصر الصور ولم ينضبط التعينات الغير المتناهية ، لم يكن حدّدالكل الابكليته مجملا ، وذلك ايضاً اعتباريعتبر مجملا، فلم يكن حدّالحق. وايضاً لائه ، تعالى، احدية جمع جميع الحقايق الخصوصية والاشتراكية كلها ماتناسب وتشاكل وبتاين وتنافى وتضاد وتناقض، فلايعلم حده ، لكونالمحدود مصورة للحدودات ومتحققة فيها فهي غير معلومة ، ولا يحاط بهافي نفس الأمر. فلايلزم من عدم الاحاطة بالحدود والمحدودات ولامن عدم علمنا بالحدود كلها على سبيل الحصركونه ، تعالى، محدودا بحدود المحدودات كلها من كونه ، تعالى، عين الكل الى مالايتناهى مطلقاً عن الانحصار في الحدود والمحدوديَّة واللامحدوديَّة. ذلك مبلغنا منالعلم ولايبلغ كل مافيه، وهذا غاية البيان ، والله المستعان .

قال ، راضى الله عنه : «وكذلك من شبّهه ومانزهه فقد قيده وحدد ، وماعرفه . ومن جمع فى معرفته بين التنزيه والتشبيه و وصفه بالوصفين على الاجمال لأنّه يستحيل ذلك على التفصيل لعدم الاحاطه بمافى العالم من الصور \_ فقد عرفه مجملا لاعلى التفصيل .»

قال العبد: وكماتقدم القول فى المنتزه بالتنزيه العقلى انه ناقص المعرفة لكونه مقيداً للمطلق و محدداً لمالاحدله بما يخرجه و يميئزه عن جميع ما ينزهه عنه، فكذلك المشبه من غير تنزيه غالط ، لأن التشبيه تقييد وتحديد ايضاً للمطلق الذى لاحدله بقيده و حصره ، وهو المطلق بالذات و الوجود ، لأنه وصفه بوصف

۱ \_ لـ کون الحدود \_خل.
 ۲ \_ و وصفه بالوجهین
 ۳ \_ عبارات مذکور در نسخهٔ شارح افتاده است \_جلال\_

ذى حد ، وحده بحدذى وصف معين ، وقيده بذلك ، ذاهلاً عن ضدما قال ب اونقيضه ، و هوالتنزيه ، و لقبوله، تعالى، الوصفين معا على الوجه الاكمل الأجمع. و ذلك لأن المشبِّه يشبهه ، تعالى ، بالجسمانيات و يحصره في ذلك المنزه بنزهه عنها ، كذلك ، فكل واحد منهما يقيده اذن بمفهومه و يحدد بمعلومه ، و حقيقته، تعالى، تقتضى الاطلاق واللاحصر. ثمهان التشبيه يقتضى مشبّهاً و مشبّهاً به و مشبها، وفيه اشتر اك للحق بما يشبهه فيه بما يشبّهه به فيما يشبهه به شبهه ، وحيث وردالتنزيه والتشبيه معاً في اخباره، تعالى عن نفسه في مفهوم العموم وفي معلوم اهل الخصوص، اخبر عن نفسه في التشبيه في عين التنزيه و التنزيه في عين التشبيه ، وذلك في كتبه المنزلة و على السنة رسله المرسلة . فالأخذ باحدهما دون الآخر كفر به و بما اخبر عن نفسه من حيث احدالوجهين و جنوح عن حق الايمان ، و لكنه آمناً بماجاء عن الحق و شبهنا كما اخبرنا به، تعالى، عن نفسه على الوجه الذي اراده من غير تحكم عقلى ولاتأويل فكرى و على مقتضى المفهوم الأول من اللفظ و العبارة و نزهنا ايضاً منحيث ماورد التنزيه في القرآنالمجيد من غير تحكم عقلتي ولا تسلط فكرى ولاتأويل تقييدي بامر دون امر ، فقد وفيتنا الحقيقة مقتضاها واعطينامن الله في حقكل مرتبة ما اتنها . و من جمع بين المعرفتين منا ولم يحصر الأمر واطلق، فهو الامام العلام حسنة الليالي والايام .

ثم ان الواصف للحق بالوصفين ، اما ان يصف بهما اجمالاً ، و هوالممكن في حق العارفين . ولكن منهم من يصفه بهما امتثالاً و اتباعاً لما جاء بهالشرع المطهر ، وذلك المؤمن بكل ماورد من الله على مرادالله ولم يحصر في امر دون امر، انما هو عبدالله لاشائبة فيه للفضول ولاشائنة التحكم بمقتضى العقول ، و من وصفه منا بهما معا محققاً بانكل ذلك مقتضى الحقيقة وان الهوية تقبل الأضداد والأمثال لكونها محيطة بالكل و شاملة للجميع حاصرة غير محصورة ، كانكامل المعرفة

۱ ـ س۲۵ ی۷۷ .

تام الكشف عام الشهود ، استاد الطريقة ، كابي سعيد الخراز، حين سئل: بمعرفت الله ؟ قال بجمعه بين الاضداد: «الهترالي ربك كيف مد الظل» وصف هـويته الاحدية الجمعية بالاولية والآخرية و الباطنية والظاهرية مع مابين هذه النسب من التضاد و التنافي ، بقوله تعالى : «هوالاول والآخر و الظاهر و الباطن» مجعل هو بته الاحديةموضوعة وحمل عليها هذه النسب بلاتقبيد، فهو الوصف بهمااجمالاً. واما وصفه تعالى بالكل على التفصيل ، فليس الالله الى ذلك سبيل ، لامتناع تفصيل مالايتناهي دفعة واحدة بطريق التوصيل . ولكن الحق يفصل و يــوصل ابدالدهر من غير تناه ولا انقطاع . ولوفرضنا الاحاطة بكل ما حصل في الوجودمن الحدود ، فوصفه بكل ذلك على الاجمال اوعلى التفصيل تعريف وتحديدايضاً بالمتناهي المحدود ، لكون الحاصل في الوجود اذذاك و عنده من الشهود مجملاً او مفصلاً محصوراً بانتهائه الى مالم يدخل بعد في الوجود ممالم يوجد في مرتبة من المراتب . فالحصول على المعرفة والتعريف و الوصول الى التحديد والتوصيف على التفصيل ممتنع مستحيل ، وان عرف بكل مادخل في الوجود مالم يدخل كان مجملاً ايضاً ، وانعرف بالتفصيل في الأول مفصلاً و في الثاني الباقي مجملاً ، كان مركباً من المجمل و المفصل ، ومافى التحصيل حينئذ تفصيل لتوصيل من كل وجه ، والجمع اكمل و اشمل فتحققه .

قال، رضى الله عنه: «ولذلك ربط النبى، صلّى الله عليه وسلم ، معرفة الحق بمعرفة النفس، فقال: من عرف نفسه فقد عرف ربله . وقال، تعالى: «سنزيهم آياتنا فى الآفاق» وهوماخرج عنك ، «وفى انفسهم» وهوعينك ، «حتلى يتبيلن» اى للناظرين «لهم انه الحق» ، من حيث انلك صورت وهورو حك . فأنت له كالصورة الجسمية لك، وهولك كالروح المدبلر لصورة جسدك ، والحدّ يشمل الظاهر والباطن منك، فان الصورة الباقية

۱ ـ س۷ه ی۳۰

اذازال عنها الروح المندبرلها ، لم يبقانساناً ، ولكن يقال فيها انهاصورة تشبه صورة الانسان، فلافرق بينها وبين صورة من خشب او حجارة ، ولا ينطلق عليها اسم انسان الا بالمجاز لابالحقيقة .»

قال العبد: معرفة العبد ربّه من معرفة نفسه على وجهين:

احدهما ، معرفة النظير . والثاني \_ معرفة النقيض ، فيعرف ربه بالكمالات الحاصلة فيه انها للحق على الوجه الاكمل الاحق ، و يعرف ايضاً بنقايص ماهوعليه من النقايض وسلب جميع ماهو عليه من صفات النقص عن الجناب الالهي . و هذا ايضاً معرفة مجملة بالرب ، حاصلة من معرفة مجملة ايضاً كذلك بالنفس ، فكمالم يعرف النفس على التفصيل ، كذلك لم يعرف الحق على التفصيل . و انمالم يعرف نفسه على التفصيل ، لأنه على صورة ربه ، و صورة العالم ، وكل واحد منهما غير متناه التفصيل ، فالمعرفة التفصيلية يستحيل الا ماشاءالله العليم القدير ، و لهذاربط رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، معرفة الرب بمعرفة النفس ، لان الانسان الذي هو احدية جمع جمع الجميع اذا علم حقايق نفسه روحانيها و طبيعيها مع قواها و لوازمها و لوازم لوازمها و عوارضها و لواحقها على التفصيل اوعلى الاجمال ، كان معرفته بربه كذلك. قال : «سنريهم آيااتنا فيالآفاق» وهو ماخرج عنكظاهراً، اذ لاخارج عنك معنى " «وفي انفسهم » ١، و هو عينهم التي هي صور احدية جمع الآيات كلها . و المعرفة الحقيقية بالرب انما يكون بالجمع بين المعرفة بالآيات الالهية في الصور الآف التفصيلية في جميع عوالم الفرق و التفصيل ، و بين المعرفة باحدية جمع الآيات الاحدية الجمعية التي في الصور الانسانية ، فان الله خلق آدم على صورة الله ، تالي ، وخلق العالم على صورة الانسان . فالعالم هــو الانسان الكبير صورة لامعني، والانسان هوالعالم الصغير صورة لامعني، والعالم هوالانسان الصغير ، معنى الكبير صورة ، و الانسان هوالعالم الكبير ، معنى

۱ ـ س ۱ کی ۵۳ م

الصغير صورة فافهم . فالمعرفة الحقيقة في الجميع بين المعرفة التفصيلية الآفاقية و بين المعرفة الأحدية الجمعية والجامعة بين معرفة الجمع و التفصيل ، و منرأى الآيات الربانية المفصلة في العالم ، علم ان له ربًّا عليمًا بحقايقه ، حكيما ً باوضاعه و ترتيبه في درج مراتب اصله و دقايقه ، ثـم رأى من كل آية من تلك الآيات التفصيلية آنموذجاً في نفسه ، فرأى في نفسه احدية جمع تلك الآيات كلها ، فيرى ربه قداستوى على عرش مظهرية الاحدية الجمعية الكمالية استواءاً أحدياً جمعيا قرآنياً ، و استوى على عرش مظهرية العالم ، استواءاً تفصيلياً فرقانياً . فتبين له انه الحق القيوم بصورتك و صورة العالم بصورتك و هو روح الكل و روح روح العالم ، و هو انت فانت للحق و منه بمجموع ظاهرك و باطنك واحدية جمعك كالصورة الجسمانية لك من حيث مايقوم بمصالحها و تربيتها ، وهـو لك كالروح المدبر لصورتك ، فانه مدبرك بحقايق ذاته و صفاته و توالى فيضه و تجلياته ، كما ان روحك يُدبَّر باذنالله جثمانك بقواها الباطنة و الظاهرة . و كما ان روحالعالم و هوالانسان الكامل مدبّر العالم ، وهو صورته التفصيلية و صورة ربوبيته الرب للعالمين عين صورة ربوبيته لك و بك يدبّر العالم و يدبرك ، كما يدبر روحك جسمانيتك ، وحدالانسان يشمل ظاهره وباطنه ، لأن الحق في مشرب التحقيق الأتم والكشف الاخص الاعم ، باطنك و هويتك ، و انت صورته . لذلك يجب للمحقق ان يأخذ الحق في كل حد لكل محدود ، و هو المعتبر في مشرب الكمال ولافليس١ بحدكامل ، بلهو الحد المتعارف بين حكماء الرسوم ، حدلحجابيات الاعيان لاغير ، فافهم انكنت تفهم ، والا فاسكت ، فليس تمسك فادرج السي غيره ، والله المستعان .

والدليل على ان الحدّد يجب ان يكون شاملا ً للظاهر و الباطن ، ان الصورة الانسانية اذازال عنها الروح لايصح ان يقال فيها انسان، بل صورة انسانية، فلافرق

اله والا ، فلي س بحدً

بينها وبين صورة انسانية من خشب اوغيره . وان اطلق عليها اسم الانسان فبالمجاز لابالحقيقة . فكذلك ان لم يشمل الحد للحق الذى هولك كالروح المدبر لجسمك، لم يكن حداً كاملاً .

قال الشيخ: « وصور العالم الايتمكن زوال الحق عنها اصلا. فحدالا لوهة له بالحقيقة لابالمجاز كماهو حدالانسان اذاكان حياً. وكما ان الظاهر صورة [الانسان] يثنى بلسانها على روحها ونفسها المامدبر لها ،كذلك جعل الله صورة العالم يسبح بحمده ولكن لانفقه تسبيحهم لانالانحيط بمافى العالم من الصورة . فاالكل السنة للحوق ناطقة بالثناء على الحق . ولذلك قال: الحمدللة رب العالمين . اى اليه يرجع عواقب الثناء ، فهو المثنى و المثنى عليه :»

قال العبد: لماكان الحق باطن الخلق و الخلق ظاهر الحق ، فلايمكن فرض زوال الحق عن العالم ، ولافرض زوال العالم عن الحق ، و الا ، لانعدم العالم باسره . ان الحق عالى هوية الكل و هوالمدبتر للكل والقيام به ، و روحه الذى به حياته و بقاؤه و وجوده و فيه و به شهوده . و العالم معقطع النظر عن الوجود الحق عدم محفض لايمكن شهوده و وجوده بالنظر اليه ، تعالى ، و ترجيحه لجانب الوجود واجب الوجود . فكما انه يؤخذ في حد الانسان الصورة الظاهرة والهوية الباطنة و لايزول باطن الانسان عن ظاهره في حده ، فكذلك الالوهة لايزول عن العالم ، لعدم زوال الرب عن المربوب والآله عن المألوه والعلة عن المعلول . ولماكان العالم عبارة عن مجموع الصورة و ارواحها ، كذلك يبنى على احدية جمعها وجامع فرقها وصردعها بين معانى اصلها و صور فرعها ، و كذا احدية جمع العالم و هو الانسان الكامل جمعاً و فرقاً يثنى على الله الذى هو عين احدية جمع الجميع،

<sup>1</sup> \_ لايمكن \_م\_ ٢ \_ والمدبرلها ٣ \_ بمافى العالم من الصور

٤ ــ ٧نالحق ــمــ و الظاهر: اذا الحق و وجوده .

فالكل السنة الحق يثنى بها على نفسه . و قداستقصينا القول على ذلك فى بيان مراتب الحمد فى خطبة الكتاب . فقوله : «الحمدلله ربالعالمين» ، ثناء من الحق على نفسه بألسنة العالمين ، اوثناء العالمين على الله بالسنة الحق اوثناء الحق على الحق بالسنة الحق من كونه عين العالمين و من كون العالمين على الوجود الحق المتعين فى اعيان العالمين ، فثناء من العالمين على الحق اوعلى العالمين من بعضه لبعض، فتدبره ، ان شاءالله ، تعالى ، فاليه يرجع عواقب الثناء و مصير المحامد على كل وجه .

قال الشيخ: «رضى الله عنه»

شعر

فان قلت بالتنزيه كنت مقيداً وان قلت بالتشبيه كنت محدداً وان قلت بالأمرين كنت مسدداً وكنت اماماً في المعارف سيداً

قال العبد ، ايده الله به : «قداسلفنا ان تنزيه الحق عن اشياء و امور بقييد و تمييز عما هوله و تجريد وان تشبيه مالاحد يحيط به تحديد و تعميم الحكم بوصفه بالجمع بينهما على وجه الاطلاق تعريف كامل و توقيف شامل عندار باب الوحدة و التوحيد و اصحاب الجمع و الوجود و التفريد ، لأنه عدم الحصرفى الأمرين ولا فى الجمع بين الطرفين، و العارف المعروف للحق بأحدية جمع الجمع هو الامام الذى يصف كل واحد من الطرفين بما يخصيه و يسدد النظر الى الحقيقة بكل ما للطرفين من غير تمييز و تعيين و تنقيص ، فهو الفايز بالحسنيين و الحايز للمعنيين ، فله السيادة فى المعارف على الفريقين ، لكونه جامعاً بين المعرفتين . ولايقال : ان الجامع بين التشبيه و التنزيه يكون محدداً او مقيداً بالجمع بينهما ، لان الجامع غير حاصر فى احد هما معيناً ولامطلقاً غير معين كذلك ولافيهما ، بل جمعه اطلاق غير حاصر فى احد هما معيناً ولامطلقاً غير معين كذلك ولافيهما ، بل جمعه اطلاق الأمر عن الحصر فى التنزيه و التشبيه و الجمع بينهما فهو تنزيه بالاطلاق عن حصر تقييد التنزيه و تحديد التشبيه ، فافهم .

قال «رضى الله عنه»:

شعر

فمن قال بالاشفاع كان مشركا و من قال بالإفراد كان موحداً يعني «رضيالله عنه» : صاحب شهود الشفع و هوالذي يرى حقاً و خلقاً ، و ينزه الحق عن الخلق مثبتا وجودا اثنين، فهو ثنوي مشرك قداشراك الخلق بالحق في الوجود . و على هذا المُشرّك (بتشديدالراء) مثبت الشريك . وقديؤخذ اشتقاقة من الشرك ، و هو الحبالة، ويكون حينئذ بمعنى المقيد للوجود بالاشراك في الشفعية والحقية بالخلقية، وهي الزوجية من العدد، فهو جاعل للحق ثاني اثنين ، و ذلك كفرهاي ستره للوحدة الحقيقية بالشفعية العددية الاعتبارية . و من افرد بالتنزيه و قال الشفعية والزوجية للعدد ، والحق يتعالى عن المعدود و العدد، فقد ميزه ايضاً عن التعديد و العدد و اخرجه عنه معاثباته في الوجود و وقع منحيث لايشعر في عين ماوقع صاحبه المشبه ، لأن كلاً منهما اثبت ثانياً للحق في الوجود كذلك ، وحيث اخرج الحق عن الوجود في عدد الشفع ، فهو كمن قال : «انه ثالث ثلاثه» منحیث لایدری ، او رابع اربعة ، لان العدد اما زوج اوفرد ، فساعتبار اول عدد زوج «كان ثالث الثلاثة» و باعتبار اول فرد عدد «كان رابعة الاربعة» و انقال ، انه ثالث اثنين اورابع ثلاثة ، على انه هوالموجود وحده مع اعتبار اثنين عدمييتن مالها وجود او ثلاثة كذلك ، فلم يشرك ولم يكفر ، بل وحد على الحقيقة .

قال، رضى الله عنه:

ف ياك والتشبيه ، ان كنت ثانياً واياك والتنزيه، ان كنت مفرداً يعنى «رضى الله عنه» : اذا قلت بوجوه الاثنينية فى الوجود بان تقول وجود مطلق و وجود مقيد، فلايشبه المطلق بالمقيد ، والاكنت محدداً للمقيد بحدالمطلق وبالعكس . و ان قلت بافراد الوجود للحق فلاتنزهه ، لان الحق الذي ليس معه

شئ لايتنزه عن نفسه و مقتضى ذاته و ماثم غيره . ثم التقييد والاطلاق نسبتانكما علمت ذاتيتان لوجود الحق ، فهو لايتنزه عن مقتضى ذاته .

قال ، رضى الله عنه :

شعر

فماانت هو؛ بلانت هوو تراه في عين الأمور مسترحاً ومقيداً يعنى «رضىالله عنه»: اعلم ان وجود الحق و هويته كناية عن غيبه ولاتعيُّنه الذي لايتعين في كل تعين ولايشهد. و انت كناية عن عينه المتعين في عيان الشاهد. فنفيه «رضى الله عنه» \_انت\_عن\_هو\_ نفى تقييد التعين عن اطلاق الوجودالحق من حيث هماكذلك ، واثباته «رضى الله عنه» انت عين هو ـ من حيث حقيقة الوجود الذي هو في المطلق و في المقيد مقيد . فالوجود هومن حيث اطلاق هـويته ، تعالى ، ينتفى تقييد التعيين عنه ، وهو منحيث الحقيقة والعيرم حين للكل . فتارة يوضع المطلق و يحمل عليه المقيد ، وبالعكس يوضع المقيد و يحمل عليه المطلق، و تارة ينفي كل منهما عن كل منهما باعتبارين مختلفين ، و هو من حيث الهويةالتي هو عين المطلق و المقيد في الشهود مطلق في الاطلاق والتقييد . فالمقيد هو الاسم الظاهر و هو العالم و الخلق ، والمطلق هو الباطن الحق وحقيقة الوجود الحق و هويته فيهما عينهما ، تعالت و تباركت ، فتراه في . يعني : «رضي الله عنه» فى الحقيقة المحمدية البرزخية الجامعة بين الاسم الظاهر والاسم الباطن عين الامور كلها ، مسرّحاً مطلقاً حقا ً و مقيداً ، خلقا ً لأن انت ِ و انت ِ و هو و هي و نحن و كاف المخاطب وتاؤه وياء المخاطب المتكلم كلها كنايات عن عين واحدة ماثتم غیرها ، ظهرت فی مراتب هی مقامات بطونه و ظهوره و مرائی تجلیات نوره و مجالي تعيُّناته في صور شئونه و اموره، و هوية العين واحدة في الكل، هو الأول الباطن و الآخر الظاهر ، في الفرع و الاصل . فالحقيقة المتعيّنة فـــى انيّته أبت ا

١ ابت عن ظ .

عين المتعين في هوية هو بحقيقتها وعينها ، ولكن الخلق منكونه خلقاً غيرالحق منكونه حقاً ، وكذلك الظاهرة منكونه ظاهراً ماهو الباطن منكونه كذلك. فافهم.

قال الشيخ رضى الله عنه: «قال الله تعالى ليس كمثله شيء» فنتّزه، «وهو السميع البصير»، فشبّه. وقال تعالى: «ليس كمثله شيء» فشبّه وثنتي، وهو السميع البصير» فنتّزه وافرد»

يعنى على مفهوم العموم، على ان الكاف زائدة وان السميعية والبصيرية مشتركنان بين الحق و الخلق . ثم قال : قال الله ، تعالى ، «ليس كمثله شع» لم فشبه و ثنتى يعنى ان الكاف غير زائدة ، يكون اثبات المثل المنفى عنه مشابهة شع مامن الأشياء، و ذلك عين التشبيه والتثنية . قال : «وهو السميع البصير» له فنزه و افرد له يعنى على السميع البصير هو الحق في كل سميع بصير له الاذن والحدقة ، وليس السمع و البصر الآلة الاللحق ، و فيه التنزيه الحقيقي و افراد الوجود الحق بالإنفراد . وقد ذكرنا في اول هذا الفص مافيه غنية عن التكرار ، وقد جمع الله ، تعالى ، في كل شق من الآية تنزيه الى تشبيه و تشبيه و تشبيه أفي تنزيه ، لكن كل منهما ذاتيا المحقيقة والعين ، و هو الحق ، فافهم والله الملهم .

قال الشيخ رضى الله عنه: «لوان نوحاً دعاقومه بين الدعوتين لاجابوه فدعاهم جهاراً ، ثمّ دعاهم اسراراً ، ثمّ قال لهم: «استغفر واربكم انه كان غفّ اراً وقال: «انتى دعوت قومى ليلا ونهاراً فلم يزدهم دعائى الافرارا» قال العبد: نوح عالم اول المرسلين ارسله الله تعالى الى قومه ، وهم بالله مشركون ، يعبدون وداً وسواعاً و يغوث و يعوق و نشراً ، وعن حجة محجة المعبود الحق الواحد خارجون . فلما رأى الله الواحد الأحد ضلالهم عن الهدى و اتباعهم

۱و۲ <u>- س۲۶ ی</u>۹۰

۳- فى النسخ المعتبرة: «لوان نوحاً جمع لقومه بين...»
 ٤- س٧١ ى٩

للهوى ، و ان في دعوتهم اليه و اجابتهم لدعوته كمالهم و بها يصلح في الدنيا و الآخرة احوالهم و اقام نوحاً ، عليهالسلام ، ليدلُّهم على احدية العين و يصرفهم عن الإنطراق الى الفرق و البين بعبادة التعيشنات الجزوية التقييديَّة الظاهرة من صور النسب الأسمائية و حجابياتها التعديدية ، لكن الواجب في العبادة هو الواحد الذي هو اصل الكثير ، فان عبدة الكثير مالهم من نصير ، اذا الواحد الحق هـو موجد الكثرة في عينه الواحدة ، فالحق الواجب على الكثرة عبادة الواحد الحق، لاعبادة الصنميّات التعينات الاسمية . فلاجرم كان دعوته و دعوة جميع الأنبياء والرسل والآولياء الى الله الواحد الاحد . و كان دعوة نوح ، عليهالسلام ، الــى الأحدية و التنزيه عن حجابيات الكثرة ، و آلهـة التشبيه لتصرف وجوههم عن صنميات العدد الى عبادة الواحد الأحد ، فوعدهم و اوعدهم بماوعدوا وعدالقوم عنه معرضون و بتكذيبه مصرحون و معرضون و بسخط قهر الأحدية متعرضون، لكونهم فيخصوص قابلياتهم مظاهر حجابية صورالأسماء و عبدةصنميات الاهواء. فلما دعاهم الى ماتباين شهودهم كل المباينة وهم لايشعرون و ندبهم الى ما ينافى معهودهم و معبودهم فيما يشهدون ، فاستكبروا استكباراً و استكثروا منأذيته استكثاراً . فلوكان دعوته ، عليه السلام ، دعوة جامعة بين وحدة الذات وكثرة الأسماء و الصفات بالامتزاج من فرق الكثرة في عين الوحدة الى جمع الوحدة عين الكثرة المعدة ، كماهو الأمر في نفسه ، لاجابوه وما نفرواعنه ولأهابوه ولاغيرها ولاعابوه، لأنالكثرةظاهرةفي الشهودوالواحدة باطنة في عين الكثرة والوجود، فالكثرة على ظاهر الوحدة و الوحدة في باطن الكثرة ، كبطون الواحد الأحد آخراً فيما يتناهى من العدد ، و اشتمال الواحد على النصف و الثلث والربع من النسب اولاً قبل ظهور العدد فيما يتعدَّد . فلو دعاهم على مقتضى الشهود المحمدي الجامع ، لوقعت الاجابة بمقتضى الواقع و انقادت ظاهرياتهم ظاهراً بمناسبة الكثرة الظاهرة

١ ــ ولاغيشُوه ولا عيسروه ــظـــ

التي هم في اظهارها الى كثرة الأسماء المذكورة في الدعوة الواحدة المشهود و و انقادت بواطنهم الأحدية ايضاً الى الوحدة لوجود المناسبةالمشكوره، ولكنه ، عليه السلام ، دعاهم الى باطن السر ، وهم في شهود الظاهر و حجابية الأمر ، فأثر فيهم دعوته الاجابة بالنقيض ، واثار بضَّد مراده من الآثار ، فوقعت الإجابة منهم في صورة النفار و حصل الاقران في صورة الانكار والاستكبار ، لان مضمون دعائه ينفرهم عماهم عليه مبلّون، ولدواعيه مجيبون وملبّون وعلى عبادته مكبّون، فوجد النفار عما اليه دعاهم وهم في اجابة مااستولى عليهم ، فاصمهم عن غيره و اعماهم ، فلم يكن الدعوة اذن ايضاً باطلة و من الاجابة بالكلية عاطلة ، وقد دعاهم جهاراً الى مايزيدهم نفاراً وهم فيعين سماع ماجهربه الإسم الالهي الظاهـر ، و اظهره من صنميات المظاهر ، فان العالم صورة الكلام الالهي الرباني الذي تكلُّم به في عين النفس الرحماني ، جهر به فسمعه القائمون بظاهريات حجابيات الكلمات و الآيات الذينكانوا فيعمارته و عبادته و تكميل اوضاعه و صورته و اسادت ، فاجابوا ظاهر دعوة الاسم الظاهر و كتابه المفصل الفرقاني بظواهرهم ، و هم اهل الحجاب و الكفر ، حجبوا عن الحق الواحد فيهم بالسرّ ، فستروا بكفر كثرتهم وجه احدية الوجود ، و غلب عليهم الحال حال هذا الشهود ، فهم في عين الكشف محجوبون و في الجهر مسرون ، وفي عين الاقرار على صورة الانكار مسرّون ، فما وفوا المراتب حقها على ماارادالله من امره، «وماقدروا الله حق قدره فتوجهت عليهم المؤاخذه و المطالبة الالهية ، باظهار الوحدة السارية فـــىالكثرة الحجابية التي هم صورة تفصيلها الجمعية الظـــلالية ، فلولا ان فيهم الجمعية لمـــا طولبوا بماليس فيهم ، و «لايكلف الله نفساً الا ماآتيها» ، و ثوانيهم ، فلوكانت الدعوة جمعية احدية بين الكشف و السَّر و الاسرار و الجهر من الامر ، لاجابوه الـي ذلك بمناسبة الجمعية التي فيهم ، و لما وقع الدعاء بالواسطة وهم في عين اجابة

۲\_ س۲۵ ی۷

داعي الامر المقترن بالارادة الذاتية من غير واسطة ، لاجرم شغلوا بظاهر الداعي عن باطن الواقعة ، واستغفروهم الامر الذاتي الالهي الذي اجابوا له بالذات و سمعو. و بادروا اليه بالفعل و الحال ، واطاعوه و تبعوه ، لان الامر كانبلاواسطه كونية ولاحجابية مثلية ، بل بتجلى عيني وامر ارادي ّ فاطاعوه بالفعل و الحال و الذات ، لان الله ، تعالى ، لاراد ّ لامره ولامعقب لحكمه في الكاينات ، فلما لم يؤثر دعوة نوح جهراً الى سرَّر وكشفآ الى سرّر وهو ايضا ً عنهم بحجابية المثلية مستور و بكشف ذلك الستر عنهم مأمور ، فاخذ يدعوهم الى التوحيد اسرار خالياً عن الجهر ، فكانت الدعوة الى السر بالسر ، فلم يؤثر فيهم ، الستغراقهم عن البطن بالظهر ، فكفروا بماجاء بهالامر فجهروا بايذائه و ظهروا برِّد دعائه ، وكان من دعوته في المقام الثاني من الاسرار صيانة للاسرار عن الاشرار ، انقال: استغفروا ربَّكم الذي كشف لكم حجابيات الآيات المتلُّوة عليكم من هذا الكتابالمسطور الفرقاني في حجابية تعينات سور النفس الرحماني فيصور الكفر و الستر على عين الكشف و الجهر ، انه كان غفاراً ، فاكفروا بهذا الكفر و آمنوا بمافيه من الستر ، يغفر لكم ذنوبكم و يكشف عليكم عيونكم و يظهر غيوبكم ، فانه كاستار الحقايق ذواتكم في غيب عينه كان الله ولاشئ معه ، منكونه ، فلما احب ان يعرف و يعرف اليكم منكم و فيكم بماعرف، غلب عليكم نورالتجلى وبهركم ماوقروقتر فيكم من اسرار التدلى والتولتي، فانقلب حقيقة التلقيّ بصورة الاعراض والتوقيّ فحجتم بالنور عن النور ، وكذلك دأب غلبة الوضوح و شدة الظهور تورث في نورالابصار الضعيفة ظلمة الحجاب و يؤثر صورة الحيرة والارتباك والارتياب، فاستولت عليكم هذه الحالة في اول شرتكم ، فحجبتم عن الوحدة الاصليّة الاصيلة المستورة في كثرتكم فكفرتموه بحجابياتكم و ستر تموه بانائياتكم ، فوجبت المجازاة بالستر والغفران فيمقابلة ماوقع منالكفر و الطغيان والانحراف عن حقيقة الاعتدال الوسطى الى حجابية الظاهرية و الاطراف بالعصيان ، حتى

يستركم عن نادية كثرة الفرقان و يجمعكم بجنان الوحدة و الجمع من القرآن ، فان في ذلك من الكمال ماليس في ظاهرية الجلال و الجمال ، و ذلك هو مجتمع الانوار و الظلال و الامان من الحيرة و الضلال ، فلم يعرفوا مابين و قال ، و بهتوا في النور عن الضلال والاستظللال فقال كماقال عنه سلام الشعليه :

«انى دعوت قومى ليلاً ونهاراً فلم يزدهم دعائى إلافراراً». و ذكر عن قومه انهم تصامموا عن دعوته لعلهم بمايجب عليهم من اجابة دعوته».

قال العبد: فلما لم يفهموا عنه لسانه ، و لكنَّهم علمــوا منحيث لايشعرون شأنه ، عدل نوح عنهم الى ربه ، فقال بلسان ستره و قلبه : انى دعوت قومـــى ، ليالي الغيب وهم في غيبة عـن عينهم العيني و حضور من شهود نوراك الـعينـي الغيبيتي ، فلم يجيبوا الى عبادة وحدانيتك وهاموا فيكثرة تنوعات تجليات نورانيتك في ملابس حجب ظلمانيّتك ، واشتغلوا بنادية مااستعلوا بعباداتهم من الصور الاسمائية التعيينيَّة و حجابيّات الكثرة الصنمية من عُزاهم و ، لاتُهم ، ثه انى دعوتهم جهاراً في عالم الشهادة الى شهو دالوحدانية نهاراً والاحدية الجمعية عنهم مستور ستراً لايقبل الشهود و الظهور بالنسبة ان استغرق في شهود الكثرة والعدد واستهلاك احدية نور التجلى في ظلمة مايتعدد، فلم يصدقوا حجتي وصرفوا فن قصد محجتني ، ولم يجيبوا الى دعوتي فلم يزدهم دعائي الا فراراً ، واخذ باسماعهم صمم الصلابة و الغشاوة عن استماع ندائى و دعوتى وعقل السنة عقولهم عن الاقرار و الاجابة لدعوتي ماسمعوا من الكلام الجهر الذاتي الالهي بلاواسطة ثبوتی ، وانی کلما دعوتهم لتغفراهم ذنو بهم فی عصیانهم و طغیانهم ، جعلوا اصابعهم في آذانهم وهي صور نعمك الجزوية الوجودية و ايادي اسمائك الفرعية الشهودية و مواهبك التفصيلية الجودية في محال استمتاع ما ادعوهم اليه من نعم المعانى الاحدية الجمعية وتظاهروا بملابس نعم الجود الظاهر الموجود واستغشوا

۱ ـ س۷۱ یه .

خلع الكشف الحجابي و الشهود واحتجوا فيما احتجبوا من الحجاب و استغشوا ظاهراً بصور الثياب بانهم مغمورون بنور التجلى و معمورون بما يتمكن لهم من التمتع و التملى ، فاصروا على الاهتهم و صبروا على الهتهم و استكبروا في انفسهم بما عندهم منك استكباراً ، و استكثروا من الافك استكثاراً وقالوا لاتذر ودا ولا تدعن على ما تدعون و تدعون لودود اولايسوغ لكم ان تسعوا في تركسواع، والا فاتنم في خسار و ضياع ولا تغوثكم يغوث و يعوقكم عن مطالبكم يعوق ولا يسركم من نسريمن ويسر وانكم أن اجبتموه الى ما يدعوكم من التنزيه والتوحيد، لوجب عليكم القيام بموجب التقليد و القعود على قواعد التقييد و قبول الاقبال على التوحيد و الاعراض عن القول بالكثرة والتعديد .

قال الشيخ ، سلام الله عليه : « فعلم العلماء بالله ما اشار اليه نوح في حق قومه من الثناء عليهم بلسان الله م وعلم انهم انمالم يجيبوا و عوته لمافيها من الفرقان، والأمرقر آن لافرقان، ومن اقيم في القرآن لا يصغى الى الفرقان والفرقان لا يتضمن القرآن .

قال العبد: علم المحققون من هذه الاشارات ، ان قوم نوح انما اجابوا لمادعاهم اليه في صورة الاعراض، و اقتروا بعين ماادعاه في ملابسالانكار بنوع من لاشارة و الايماض، و ذلك لانه دعاهم الى الاستغفار ، و هو طلب الغفر فتظاهروا بالاستتار عن تجلى الواحد القهار في العثكوف على عبادة حجابيات الاغيار متمايحبق من الخشب و الاحجار، فاجابوه بالفعل الى مادعاهم من الاستغفار فاثنى عليهم نوح ، عليه السلام ، كذلك في صورة الذم ، كما ظهروا بصورة الجهل فيما عندهم من العلم ، لان دعوته لهم كان الى التوحيد و تنزيه التجريد ، و ذلك تمييز و تقييد و فرقان بيتن بين السادات و العبيد و الضال و الرشيد و الغاوى و السديد و المقر المريد ، و المنكر المريد ، و ان سوس الامر و اساسه على

١\_ على الفرقان \_ف\_

الجمع والقرآن، ليس على الصدع و الفرقان، لان الوحدة كماعرفت يضاد الكثرة، والتوحيد ينافي التعديد و يحاد امره، والحق سبحانه و تعالى، كمالاضدله في ذاته، فكذلك لاضَّدله فيصفاته ، فهذه الوحدة التي تقابل الكثرة و تضَّادها لايليق ان كون صفة ذاتية لله ، تعالى ، فيحادها وانها زائدة على ذات الـواحد الموصوف لها ، و وحدة الله عن ذاته ليست عليها زائدة والاكانت عارضة و زائدة اولكون كثرة منها فيها عليه عائدة ، بلهو ، تعالى ، منبع الوحدة والكثرة المتقابلين وعين الحقايق المتباينين و المتماثلين ، و في الحقيقة لاوجود للاثنينيّة الا في التعبيّن والتعقل ، والحقيقة الاحدية تنقلب في صور الكثرة بالتحول والتبدُّل في عـوالم التمتثل و التخيل و التصور و التشكل، وليس الوجود الاللاحد الصمد، واحدتته عين حقيقته فيماتجرد و تنزه و تفرد ، وفيما تكثر و تعدد و تحدد و تجدد، فله، تعالى ، الاطلاق الحقيقي عن التقيَّد باحدى الجهتين ، لكونه احدى الذات والعين بلامين في عين تعينته في الصورتين فالتنزيه و التشبيه طرفان ، والوحدة الذاتية والكثرة الاسمائية ذاتيتان للذات الالهية والعين الجمعية الاحدية ، فلها منها بها اقران فيرتقى الفرقان الظاهر في الكفر والايمان والطاعة والعصيان ، بحقيقة الجمع و القرآن ، ولما كشف الله لنوح ، عليهالسلام ، عن سرّماهم عليه مـن الجمعية السارية فيهم ، ولاحدية النورية المستهلكة الحكم في مظاهر هم و مرائيهم ، اثنى عليهم بلسان الحقيقة ولغة منطق طير الطريقة ، ثناء ظاهرًا بصورة الذَّم و سروراً مستشراً في هيئة الهم و الغم ، كما يقتضي مقامه و حالهم فيما خيَّص وعبَّم و لما كانوا في ظاهرية الفرق و وقع منه الدعاءالي الباطن الحق ، ولايخلو الظاهر مـن باطن فيه فاطن ، فلم يكونوا الاعلى جمع مستهلك فيهم كامن ، فلابَّد لاهل الجمع المستهلكين في عبدانيّة حقايق الجمع السارى فيصور الفرقوالصدع الايصغوا الى مايباين مشهودهم و معهودهم من الانباء ، فلم يستطيعوا اجابة نداء الجلاء و دعاء الفرق و التمييز و التنزيه و الاعتلاء ، فردوا دعوته الى التمييز و التنزيه ،

و الفرق بين العين و العين و الحق و الخلق ، لكونهم في عين الفرق مجموعين و على جمع فرق الفرق مجمعين وعن اجابة دعاء تمييز التنزيه وعن سمع نداءالتجريد و التوحيد ، معزولين ، فافهم .

قال الشيخ ، سلام الله عليه : «ولهذا ما اختص بالقرآن الامحمد، صلى الله عليه وسلم ، وهذه الامة التي هي خيراميّة اخرجت للناس «فليس كمثله شيء» يجمع الامر في امرواحد. فلوان نوحاً اتى بمثل هذه الآية لفظاً اجابوه ، فانيّه شبّه ونزه في آية واحده ، بل في نصف آية .»

قال العبد: قدعلمت ان ساير عبيدالله الكميّل في المقامات التفصيلية النبوية و حبِّكمهم و حبُّكمهم في شرايعهم منزلة من سموت الاسماء التفصيلية الفرعية ، فمقتضى الحكم الالهي الكلى في امم قبلنا ، انما هو الطاعة و الدعوة الى التنزيه و تجريدالتوحيد ، لكون القوم ملبّبين على عبادة صنميات الكثرة والتعديد و ملبيّن لدعوة حجابيًات الصور الاسمائية ذاهلين بالكلية عن الحقيقة الاحدية التي هي اصل الكثرة الفرعية والجمعية الموجدة الموحدة للتفرقة العددية وحقيقة التحقيق في الجمع بين المرتبتين جمعاً اطلاقياً و اطلاقـــا ً احديًّا ً ، و انما وقعت واقعـــة الاصنام و عبادة الصور من عالم الاجسام لكون التجليات التعيينية و ظهور النسب المستهلكة للاعيان في عين الاحدية مرادة لله ، تعالى ، في اول الارادة ، فظهـرت حقايق الاسماء و النسب اولا ً في عالم الشهادة ، لانه ارادان يُعرف كمال العرفان و ان ينعت و يوصف و يظهر كـّل نسبة من نسب ذاته بلوازمها و اضـافاتهـا و عارضاتها ولاحقاتها فيصورة الجمع من عالم الملك والشهادة صوراً ظاهرة متمايزة بشخصياتها متناظرة متشاكلة و متنافرة بخصوصيتات ليست فيصورة مظهرية عالم الامر و الملكوت القابلة لتجليات الصور الاسمائية الفرقانية وكان في بدو الامر

۱- يجمع الأمرين في امرواحد في في نسخة من فجمع الامر في امرواحد.
 ٢ م فلوان نوحاً بأتي ٠٠٠.

توجه المشية و الارادة الى الظاهرية ، فلما ظهرت صنتميات حجابيات الاسماء ، و اخرجت الحضرات ماعندها من التجليات و توجهت نفوس اهل ملك القرون الاول بمقتضى انبعاث التجلى الاول الى عبادة صنميات صورالاسماء وتوفرت الرغبات الى تلقى الانباء من حجابيات مراتب الالقاء لظهور سلطنة تلك الاسماء عليهم و استواء تجلياته على عروش قابلياتهم كل الاستواء و استولى شهود احديّة الكثرة الاحدية على جموعهم كل الاستيلاء فوجب لهذاان يكون الدعوة الى الكمال الجمعى بالنسبة اليهم مبنيَّة على حكم التنزيه والتوحيد و منبئة على التمييز و التجريد، حتى تكاملت اقسام هذه الدعوة التنزيهية العقلية الروحانية الى زمان عيسى، عليه السلام، ولم يبق بعده الا الدعوات الخاصة بالجمع ، فكانت حكمة محمد ، صلى الله عليه و سلتم ، جامعة للامر على ماهو عليه احكامه الشرعية ايضاً جامعة للمصالح الجمعية الكمالية بين ما تعلق منها بارواحهم و بين ما اختتص منها باجسامهم و اشباحهم ، فجمع شرعه ، عليه السلام ، بين الشرايع كلها واتى بزيادات على الجمع عليهما ، فجعلها كلها لله لالهم ، فما ابقى لهم حظوظاً نفسانيَّة في عين تقريرها و اثباتهالهم، فقال : «ياايها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط» ، وهو العدل من غير عدول و ميل الى جهة ولاجنوح و ، حيد الى طرف من الروحانية و الجسمانية ، «شهداء لله ولو على انفسكم اوالوالدين والاقربين ٣٠، فامرهم ، باقامة الشهادة لله ، بان الذوات و الصفات والافعال والاخلاق و الاعمال كلها لله ، حتى ان انفسهم ، ماهي لهم،بللله، فهم قائمون بشهادةالله عرّزوجل على انفسهم، على الوالدين ، وهما الروح و الطبيعة ، والاقربين الحقايق الجسمانية و الروحانية ، فجمعت حكمة المحمديين، عليه السلام ، بين تنزيه و تشبيه ، و تشبيه في عين تنزيه ، في قوله : «ليس كمثله شع» "، فاثنيت المثل و نفى المثلية عن المثل ، وهو السميع البصير ، فاتى بما يشتركه في العبيد عرفاً و نزيّه ان يكون معه غيره في ذلك ، فوضع هويته موضوعاً

۳\_ س۲۶ یه ۰

و حمل عليها السميع و البصير محمولاً ، فلوكانت دعوة نوح ، عليه السلام، جامعة كذلك ، لاجابوه ظاهراً و باطناً قولاً و فعلاً ، ولكن لماكانت غير جامعة ، كانت الاجابة في صورة الصد و الرد و الانكار و على وجه النفار و الفرار .

قال، رضى الله عنه : « ونوح، عليه السلام ، دعاقومه اليلا ونهاراً من حيث عقولهم وروحانيتهم ، فانها غيب ، ودعاهم ايضاً ظاهراً صورهم وثاتهم ، وماجمع فى الدعوة مثل «ليس كمثله شىء» فنفرت بواطنهم لهذا الفرقان فزادتهم فراراً ".

قال العبد: الغيب غيبان حقيقتى و اضافى ، و الغيب الاضافتى عالم الامر و الابداع من الارواح و العقول و النفوس ، و دعوة نوح من هذه الحيثية الى ما يقتضيه النزاهة و القدس والتوحيد و التجريد وموجبات الانسلاخ عن الكدورات البشرية العنصرية و الاوساخ ، فهى ليل من وجه باعتبار ان الحجب فيها متراكمة و احكام الامكان كظلمات مدلهمة ، و عالم الابداع و الامر ايضاً ليل من وجه آخر من كونه غيباً بالنسبة و الاضافة الينا ، و نهار باعتبار انه اول مراتب الظهور و الشهادة بالنسبة الى الغيب الحقيقى ، و عالم المعانى ، ثم النهار بالاعتبار الحقيقى هو عالم الظهور التام و الملك و الشهادة ، و دعوتهم نهاراً انما يكون بلسان عالم الشهادة بحكمه احكام احكام المصالح الجسمانية و الاهتمام باقامة الهام الصورية المعيشية ، وكان دعوة نوح اولا على الوجه الاول ، و ثانياً على الوجه الثانى ، ولم يكن بلسان الجمع بين الدعوتين فى الحالين ، كمامر ، فوقعت منهم الاجابة ولم يكن بلسان الجمع بين الدعوتين فى الحالين ، كمامر ، فوقعت منهم الاجابة كالدعوة بالفرق فعلا و قولا ، في صورة الرد ، فتذكر و تدبير .

۱ ــ فىالمعتبرة: دعاقومه ــليلاً منحيث عقولهم وروحانيتهم، فانها غيب،
 و ــنهاراً دعاهم ايضاً منحيث صورتهم و حسمهم...

۲ من حیث ظواهر صورهم و حسهم و فی بعض النسخ من حیثظاهر صورهم و جثتهم ...

٣ فزادهم فرارآ .

قال: «سلامالله عليه» ثم قالعن نفسه انه دعاهم ليغفرلهم ، لاليكشف لهم ، و فهمو ذالك منه عليه السلام. لذالك «جعلوا اصابعهم في آذانهم واستغشوا ثيابهم»

قال العبد: امّة نوح و من شاكلهم من عُمرة حجابية عالم الملك و الشهادة و عبدة صنميات صور التعيينية و الطواغيت الظاهرة ، كانوا في ستر و حجاب عن ليالي غيبهم و ملكوتهم و عنكل دعوة تقتضي تغليب طرف الروحانية و القدس و النزاهة و البساطة العقلية و الاسرار الروحانية تعييّن انوار نهار الكشف وشهود جهار التجلى من عالم الشهادة و الملك ، مقبلين بوجوههم و قلوبهم على مقتضى الحال والمقام التجلى الكلى العام المقتضى لبقاء هذا النظام منعمارة موطن الدنيا و القيام بصورة المقام ، ولما دعاهم نوح ، عليهالسلام ، و غيره من الانبياء ، عليهم السلام ، ليلاً ، يعنى بلسان الغيب الى الغفران و الستر ، فهموا عنه مايجب عليهم من الاجابة ، ولم يفهموا جاية الامر على وجه الاصابة ، علموا مايلزمهم من الاقلاع من الهوى و الاتباع للهدى، ولم يعلموا ان الدعوة الى الكشف المعنوىــ و النهار الحقيقي العقلي و الاطلاع على حقايق الوحدة و البساطة، و ذلك هوالنهار النورى لذى لايشوبه كدر مظلمة ، لاكنهارهم الحجابي الذي يشينه السدن و الكشف المدلهمة ، فان النور فيها ممزوج بالظلم و جليات تجليات الوجود و الشهود بها في جلباب صورة تمثلية من نسب لنسب الى العدم، و انما كانت دعوتهم كذلك الى التنزيه و الوحدة و البساطة لكل الامم يخطون بسير الكمال الجمعى و الاحاطة ، و «كل يعل على شاكلته» والمثل يميل الى شاكلته ، فلما كان مقتضى حقايق الانبياء الظهور بموجب التجلى الخاص باهل الكمال من صور احـــديّـة الجمع الانساني النبوي في مرتبة الفرقان الروحاني العقلي النوري والدعوة السي النور و الوحدة و النزاهة و الجمع كذلك مقتضى حقايق الكفرة والمردة والفراعنة،

٢\_ صلى الله عايه وسلم .

الظهور في المقابلة بموجب التجلى العام في عالم الحجاب و الكثرة و الفرقان و الصدع فظهروا بصورة الحجاب و الستر ، فوقعت الاجابة بالفعل الى عين مادعاهم من الستر والغفران، ولكن بصورة الردوالصدّق والنكران والكفرالكفران، فاستغشوا ثيابهم و جعلوا اصابعهم في آذانهم ليستروا عن استماع ندائه ، فلو وقعت الاجابة لدعوته ببواطنهم و عقولهم قولاً ، لانقادت ظاهرياتهم الى مااستجابت بواطنهم فعلاً ، ففازوا بستر من اسرار الجمع ، ولكن غلب عليهم حكم الفرق و الصدع فلم يفهموا ان الدعوة الى حضرة الكمال و الجمع .

قال الشيخ «رضى الله عنه» وهذه كلها صورة الستر الذي دعاهم اليه، فاجابوا دعوته بالفعل لابلبيك. وفي «ليس كمثله شيء اثبات المثل وبهذا قال، صلى الله عليه وسلم ، عن نفسه ، انه اوتى جوامع الكلم . فما دعامحمد عليه السلام ، قومه ليلا ونهاراً ، بل دعاهم ليلا في نهار ونهاراً في ليل.

يعنى «رضى الله عنه» ان دعوة من اوتى جوامع الكلم تجمع صيغ كل دعوة و تشرع صور اوضاع كل شرعة ، يدعوهم جهراً الى الستر و ستراً الى الجهر فى عين ستر فى صورة الجهر و جهر فى صورة الستر ، و غيباً فى الشهادة الى غيب الامر الى التنزيه الحقيقى فى عين التشبيه ، و الى التشبيه فى عين التنزيه والاثبات فى النفى و العرف فى صورة النكر ، بخلاف دعوة غيره من المرسلين .

قال رضى الله عنه: «فقال نوح، عليه السلام في كلمته لقومه: » «يرسل السماء عليكم مدراراً ،وهى المعارف العقلية في المعانى والنظر الاعتبارى» يعنى : «رضى الله عنه» ان اجبتمونى الى مقتضى التنزيه العقلى و حجبتم عن شهود التشبيه الشخصي ، انزل الله عليكم من سماء العقل و الروح صوب المعارف العقلية و امطار المعانى الفكرية و التنزيهية .

۱ ــ التى دعاهم اليها ٢ ــ التى دعاهم اليها ٣ ــ مالى الله عليه وسلم ٤ ــ في حكمته

قال : « رضى الله عنه : «ويمددكم باموال» اى بما يميل بكم اليه . يعنى : «رضى الله عنه اذا بلغتم مبلغ العلم العقلى ، فسوف يمدكم بايدى ايده الوهبى ، فامالكم اليه عن تصوّر التفرقة الحجابية قال :

«فاذا مال بكم اليه رأيتم صوركم فيه» يعنى صور اعيانكم الثابتة فيه .

فمن تخيل انه رآه ، فما عرف ، و منعرف منكم انه رأى نفسه فهو العارف. يعنى، «رضى الله عنه» لأن المتجلى في صور اعيانكم الثابتة انما يتجلى بحسب خصوصياتها لابحسبه بلاصورة خصوصية ، فالمعرفة الصحيحة بالرب الحق اذن للعبد هو بعين المعرفة بعينه الثابتة و هى نفسه .

قال ، رضى الله عنه: «ولهذا انقسم الناس الى غير عالم وعالم .

یعنی : «رضیالله عنه» فمن رأی الحق عینه ، رأی الـحق ، و من رأی انه رأی الحق ، فمارأی الحق ولاعلمه .

قال رضى الله عنه : «وولده ، وهوما انتجه الهنظره الفكرى. والامر موقوف علمه على المشاهدة بعيد عن نتايج الفكر، الاخساراً ،»

يعنى «رضى الله عنه» لم يزد ماله الذى مال به واليه عن الحق من تنايج فكره العرفى العادى الاخسارا ، لما اداه الى التفرقة و الصدع و اضله عن الاحدية و الجمع لان الكمال في الشهود لافي الكفر و الجحود .

قال، رضى الله عنه: «فماربحت تجارتهم، فزال عنهم ماكان في ايديهم مماكانوا يتخيَّلون انَّه ملك لهم ،»

يعنى «رضى الله عنه» لماكان غاية مطامح ابصارهم ونهاية مبلغ علومهم بافكارهم هى الانحراف الى الاطراف و الميل بالمال عن الحق و الاتصاف بموجب الظلم و الاعتساف و الحق فى احدية جمع الائتلاف و الاختلاف ، فكان مثلهم

١ ـ وماانتج لهم نظرهم الفكرى

«كسراب بقيعة» الخيال لاحوراح ، وماكان في ايديهم من غير الحق ، طاح و زالًا، «وقدمنا الى ماعملوا منعمل فجعلناه هباء ً منثوراً».

قال، رضى الله عنه : «وهو فى المحمد ييَّنو انفقو ا مماجعلكم <sup>ع</sup>مستخلفين فيه»

اى من المال الذى ملت بكم التى فيهمن حيث اعلم، و ملتم اتنم اليه فتى بفكركم ، فميلوا التى فيه بها بالانفاق على الانفاق .

قال، رضى الله عنه: «وفى نوح «ان لاتتخيّنوا من دونى وكيلاً»، فاثبت الملك لهم والوكالة لله فهم مستخلفون فيهم. فالملك لله ، وهو وكيلهم فالملك لهم وذلك ملك الاستخلاف. »

قال العبد: شهود اهل الجعود يقتضى اثبات الملك لهم حقيقة و شاهد الحال يقتضى بذلك لهم بمقتضى مشهودهم و معهودهم، و في الحقيقة هيم شه ، فهم مستخلفون من الله فى انفسهم بحسب ظنونهم اذهو الظاهر بهم و فيهم ، فغلب عليهم الحال و تاهوا فى تيه الضلال من حجابيات ظنونهم و نيئاتهم و ظلمات انياتهم فحجبوا عن الحق المالك لهم و مافى ملكتهم بتمليكه ، و هو مليكهم و مليك الممالك و مالك الملك والملكوت ، وله المالكية والملكية بالحقيقة على الاطلاق و الاستحقاق ، ولم يعلموا انهم فى مالكيتهم لاملاكهم و فى انفسهم مستخلفون و كذلك فى اموالهم و ولدهم ، و ان ذلك بتمليك الحق لهم من كونه عينهم لامين كذلك فى اموالهم و ولدهم ، و ان ذلك بتمليك الحق لهم من كونه عينهم لامين والصدع، وان الملك والملك للمليك المقتدر الذى له الملك والملكوت بالاصالة، والهم من حيث انه فيهم اعيانهم لتمليك والايالة والانالة على مايقتضيه حقيقة احدية ولهم من حيث انه فيهم اعيانهم لتمليك والايالة والانالة على مايقتضيه حقيقة احدية

۲\_زاح .خ.

٤\_س٢٥ ي٠٢٥

٦ فهم مستخلفون فيه ف-

۱ - س۲۶ ی۳۹۰

۳ ــس۷ه ی۷۰

ه ـس۱۷ ی۳۰

جمع اللاهوت من الاستخلاف والادالة ، و انلابقاء لهم و لما في ايديهم الا منه و به ، و لماكان الكل بالاصالة ، و ان البقاء لله وحده ، ولاشئ بعده ، لكان الحق لهم في هذا الشهود ملك الملك ، فلم يزل ملكهم الى الابد ، و متسعهم الله به في اعيانهم و بينهم و اموالهم و اوطانهم الى حين وامد ، والله على مايشاء قدير .

قال، رضى الله: « وبهذا كان الحق' ملك الملك. »

قال العبد: لمَّا تحققنا ان ما بنامن نعمة فمن الله ، تحقق ان الوجود الذي هو افضل النعم و اشرف النسب و القسم منالله ، والوجود الحق هوالمتعيَّن في جميع الصور النعماء و الآلاء والايادي ، و في صور الملاذ والملاهي ، في الصورة الثبوتية الامرية ، و السلبية في المناهي، و ان التعينات لايبقي زمانين الى اقصى مااقصي به لايتناهي ، وان الوجود الحق تتبدل و يتبدل مع الآنات ملابس تعيّن و ظهور و تنوع بحلى و تحلَّى و سفور فيستور من ستَّرالخلق الجديد الذيهم منه في لبس ملابس من جميع الامور ، فكما ان حقايق الاشياء معقطع النظر عن الوجود المتعين بها وفيها ، نسب راجعة الى العدم، كذلك الوجود الحقيقتضي لحقيقة التجلى والظهور والتعيّن بصورة النور فيالمظاهر والمجالي، على التواتر والتوالي ، منغير فتور الى الابد منازل وقدم، فلوكان مشهود العباد ، هوالحق الذي هوقوامهم و قيامهم و هوالحق القيوم فيهم و قيامهم ، فراوالملك و المال والولد والنعم لله حقيقة لالهم دونه ، فانهم بلاهوعدم صرف ، والعدم لايملك ، فالملك لله فيهم بالاصالة بلاشريك ولهم فيه لابالحقيقة بل بالتمليك، و أن المرجوع في كلذلك الى الله، «الاالى الله تصير الامور»٢ و«هوقائم على كتّل نفس بماكسبت»٣ وهو المليك المالك للملك والملكوت ، لكان الحق في تجليه لهم بحسب ظنونهم فكان لهم مالاً وملكا ابدياً وملكا سرمديًّا "، وهم ملكه، فهو ملك ملكهم اذازال

۲ س۲ کی ۵۳ ۰

١ - مالك الملك \_ف\_

۳ ـ س۱۳ ی۳۳۰

عنهم مابايديهم عن مالهم وملكهم مما تخيلوا انه لهم بالاصالة من كفرهم وشركهم فججبوا في عين الكشف و سكروا بالوصف قبل الشرب و الرشف ، قال ابويزيد البسطامي ، «سلام الله عليه» في مناجاته اياه و محاضرته لمولاه ، وقد تجلى له المليك المقتدر ، ملكي اعظم من ملكك لكونك لي وانالك ، فاناملكك وانت ملكي، وانت العظيم الاعظم وملكي انت ، فانت اعظم من ملكك وهوانا ، فافهم.

قال الشيخ ، رضى الله عنه : «كماقال الترمذي»

يعنى «رضى الله عنه» الشيخ الكامل الأمام الفاضل ، قدوة الطائفة العالية ، استاد الطريقة و برهان الحقيقة محمد بن على الترمذى الحكيم المؤذّن ، وذلك انه ذكر من جملة ما اجمل في مسائل من الخاتم المحمدي خاتم الولاية الخاصة المحمدية قبل ولادة هذا الخاتم بمأتى سنة ، ثملما ولد وبلغ ، اجابه فيها «رضى الله عنه» فقال مالك الملك ، وقدورد علينا وارد في هذا المقام حالا شهوديّاً:

شعر

لىفىك عنكل شئى فـاتنى عـوض سوءالظنون سواء فىالسوى عرض

يامنتهى السؤال انت القصد والغرض مالى سواك ومالى في هواك سوى الابيات بطولها .

قال، رضى الله عنه: «ومكروا مكراً كبتاراً» لأن الدعوة الى اللهمكر بالمدعود لأنه ماعدم من البداية فيد عى الى النهاية «ادعو الى الله على بصيرة» فنبته ان الأمر كلمه له، فاجابوه مكراً كمادعاهم مكراً »

قال العبد: حقيقة الدعوة يقتضى الفرقان والتمييز والبينونة والتحييز ولا يتحقق الا في البين بين اثنين ، فيدخل من والى لبداية دعائه في الاين وحقيقة المدعو

٣- فيدعى الىالفاية - كذا فىاكثر النسخ

٤ - في اكثر النسخ المعتبرة «ادعوالله» فهذاعين المكر؛ «على بصيرة» س١٠٨ د١٠٨

عين الامرين و عين الغاية والبداية في كل عين عين ، فالدعوة من عين اواعيان مع كون الحق عين المدعو والمدعوعنه الى الحق منكونه ايضاً عينه، كذلك مكر لكون المدعواليه عين مامنه يدعو اليه عينه في نظر المكاشف والى غيره في عين غير المكاشف الواصف العارف ، فجاؤا باكبر نوع من المكر وهو اجابتهم للداعي لهم مكراً في صورة الرد واقرارهم بمايدعي الدعوة اليه ، في صورالانكار و النكر والكفر، فقابلوا مكرالداعي بهم منحيث لايشعرون ، فاجابوه بالفعل مكراً فيكل مادعاهم الى الله كذلك من حيث يعلمون ولايعلمون ، والذي قــ ال «رضي الله عنه» فنبته ان الامر كله لله ، يعنى «سلامالله عليه» انكلاً منالداعي والمدعو ، مأمور بماهو بهظاهر ويحكم سلطنته له تحت أمر قاهر وباهر، فالداعي مأمور بالدعوة والامر والمدعَّو مأموربما خلقله، وكل ميسر لماخلقالله ولكن الله علم انصلاح المستعدين المستحيين في الدعوة بالاقلاع عن الانهماك في صور التفرقة والحجاب، وذلك انهم تناهوا في الخروج الى اقاصى عوالم الامكان والظهور، فلوتا بواالى الله العالم باحدية جمع الوحدة الباطنة في اعيان الكثرة لحصل لهم الكمال الجمعي في ذلك التناهي بالعروج والانتهاء في الرجوع الى الاصل الباطن الذي منه البروز والخروج والدروج ، ولكنهما الاهواء عمت فاعمت فاصمهم الله واعمى ابصارهم، وحبُّك الشيم يعمى و يصُّم عن غيره ولوبالنسبة والاضافة .

قال، رضى الله عنه: «فجاء المحمدى فعلم ان الدعوة الى الله ما يكون من حيث هويته ،وانماهى من حيث اسمائه فقال: « يوم نحشر المتقين الى الرحمن وفداً » فجاء بحرف الغاية وقرنها بالاسم ، فعلمنا ان العالم كان تحت حيطة اسم الهتى اوجب عليهم ان يكونوا متقين »

قال العبد: المشرب المحمدي الجامع لجميع الدعوات النبوية والاحكام

۲ ماهی من حیث هویته

١- وعلم ان الدعوة ف

<sup>}</sup> \_ فعرفنا إن العالم \_ف\_

۳ ـ س۱۹ ی۱۸

التشريعية التكليفية ، هوان الدعوة من حضرة الى حضرة ومن مقام الهتى اسمى الى آخر والمدعو اليهالله فى الجميع الا ان التعينات العبنية فى ملابس الصور العينية المقتضية للتمييز بمن والى، تنفاصل بعضها على بعض ، فالتجلى من حضرة احديثة الجمع ليس كالتجلى فى احدية الفرق والصدع ، والداعون صنفان احدهما يدعو الى الله بامرالله ، وهمه فى القيام بما امر من الدعوة ، ولا يلزمه كشف الحقايق على ما يقتضيها عندالله فى نفس الامر .

والثاني صنفان : منهم منكشفلهالله حقايق ماامر بتبليغه والدعوة . ومنهم من ليس له ذلك وانماهوانباء و اخبار من الله بذلك وامرونهي ، لاغير ، وهم ايضاً على قسمين، قسم منهم من يكون انباء الحق واخباره له في الرؤيا والهاتف والوحى، بواسطة الملائكة ، وهوغير مأمور بالتبليغ والرسالة ، وصنف مأمور بـالتبليغ والرسالة ، وهم صنفان اولو العزم الذين امرواان يبلغوا الى الامم رسالة الله، فان لم يجيبوا بالمعجز قاتلوهم، وصنف ماعليهم الا البلاغ ، فان آمنوا امنوا منعذاب الله في الدنيا والآخرة اوفيهما معاً، واذلم يومنوالم يأمنواكذلك، والصنف الاول الاعلى ، هم الذين يدعون على بصيرة كمحمد ، صلى الله عليه وسلم ، والمحمديين من الانبياء والاولياء عالمين بان الحق موجود في البداية والغاية ، وهوعين المدعو والداعى والمدعُّو اليه ، وهوعلىكشف و بصيرة انه مأمور باالدعوة والابــــلاغ بامرالله و مشيَّته ، وانه يقع الاجاية ممن شاءاللهله و عنى منه الاجابة ظاهراً وباطناً ، وممن لايكون كذلك ، ولايقع الاجابة الى الداعي ، الا صورة الرَّد والــصد او يكون الاجابة ظاهراً لاباطناً اوباطناً لاظاهراً بالبعض اوبالكل ، ولابد من ذلك ، وهو يدعوعلى بصيرة الى اسم كلى محيط بكل مركب وبسيط، وهوالاسم الله او الاسم الرحمان ، «قل ادعو االله او ادعو الرحمن ايّاً ما تدعو ا فله الاسماء الحسني» ١. وان مصير صورالتفرقة والجمع اليه ، انما يكون على وجهين : احدهما \_ يــوم

١ - س١٧ ي ١١٠

نحشر المتقين الذين اتخذوا الله وقاية لهم عنآثار الافعال والاحكام والاوصاف والاخلاق الحميدة في الاضافة فاضا فوها الى الله، ففازوا بشهود الحق قائماً على كل نفس بماكسبت ، وان نواصيهم بيده ، تعالى ، والله هوالفاعل بهم وفيهم ، جميع افاعيلهم فكلها من اعمال الله بهم وفيهم ، كماثم ايضاً كذلك ، «والله خلقكم وما تعملون» ا فاضافوا ما اتوابه من المحامدو المحاسن و الفضائل و صالحات الاعمال كلها الى الله ، فخلصوا من ورطات الرياوالسمعة والشرك الخفى و الجلسي و غير ذلك من العقبات الموجبة للعقوبات ، و جعلوا انفسهم ايضاً وقاية الله في اضافة النقايص و القبايح والمذام منالاعمال و الافعال و الاخلاق و النعوت والاوصاف، فحازوابذلك اسرار شهود «ومااصابك من سيَّئة فمن نفسك» بكسرالميم، وقوله: والشرليس اليك ، ومن وجد غيرذلك فلايلومتن الا نفسه ، فنسبواكتُل ذلك الـــى انفسهم ولم ينسبواالي الله ووقفوا وقاية الله عن اضافة النقايص من نقايص الكمالات الذي اتخدوا الله فيها وقاية ، فصاركل منهما وقاية لصاحبه مع احدية العين في عين الفرق فبَّدل الله سيئاتهم حسنات ، لانه لافاعل في الحقيقة الا الله ، جمعاً وفرقاً حقًا و خلقًا ، ففازوا بحمدالله بدرجة التحقيق وانتهجوا سواء الطريق والرحمان الذى وسعهم بحيطة بسط عليهم مضافأ الىمابهم من النعم من بسطة والثانى من اضاف الافعال كلها الى نفسه ، وهم على صنفين، منهم من سعد بالاعمال الصالحة والعبادات والطاعات ، فنجا ، و منهم من شقى باضداد افعال اهل السعادة ، فهلك ولم يجـــد ملتجاً ا، والصنفان على اصناف لايتدارك ولايحصيها الا الله ، وكلهم محجوبون، ولاهل الكشف والحجب تماثيل وامثلة منصوبون ، وعندكشف الغطا مطالبون ، فافهم ، واللهالملهم .

قال الشيخ ، رضي الله عنه : «فقالوا في مكرهم : «لاتذرن آلهتكم ولا

۱ س ۳۷ ی

تذرن وداً ولاسواعاً ولايغوث ويعوق ونسراً»، فانتهم اذاتر كوهم جهلوا من الحق قدر ماتر كوا من هؤلاء وأن اللحق في كل معبود وجها يعرف من عرفه ويجهله من جهله .»

قال العبد: لما كان الوجود الحق المتعين في خصوصيات قابليات كل معبود من حجر و مدر وشمس وقمر ، ظهوراً ووجها خاصاً هو الوجه الحق الباقى اذاعادت حجابيّات الاشياء هالكة ، فمن انكروجهل وجهالحق في كل شع، فقدانكر الحق المتعين في مظهريته و المتجلى من حقيقته لصور خلقيته ، فهو الظاهر في كل ظاهر ولاظاهر الا افعاله ، فلاظاهر الاالله «ومارميت اذرميت ولكن الله رمى» ، فظهرت الالوهية والمألوهية والعابدية والمعبودية ، والساجدية والمسجودية ، في كل عين عين، فمن عبد حجابيته و صنميته ، اوعبد تخيله و هواه في ذلك المعبود انه اله ، فقد عبد هواه و عبدالطاغوت و عبد صنميّات حجاب اللاهوت ، ومن عبدالله الواحد الاحد في كل ماعبد وعبد من غير حصرالله ، تعالى ، في صورة دون صورة وتعينية في شئ ، فذلك العارف الكاشف والعالم الواصف ، لا يحجبه شئ ولا وتعينية في شئ ، فذلك العارف الكاشف والعالم الواصف ، لا يحجبه شئ ولا يسعه نور ولافيء ولايحجزه ميت ولاحي ولايضره هداية ولاغتى ، ذلك هو العبد الحق عند مليك مقتدر في معقد صدق افهم ، واذا علمت هذا

فاعلم: ان لك نسباً في ربك ، ليس لغيرك ، هو احدية جمعك و بصورتك ظهر لك في كل معبود معبود و غير معبود ، ولكن في كل مشهود معبود و غير معبود ، ولكن ظهوره بك في كل ، بحسب المظهر لابحسب و لابحسبك ، فانت حسبه ان كنت بحسبه ، وهو حسبك حسباً ونعم النسب التي بها جعل لك منه نسباً فاعطه مال وهو انت ، وخذه مالك وهوربك و قابل لتجلياتك لك به ولتجلياته يك لك من

۲ \_ على قدرما ... \_ف\_

١- س٧١ ي٢٣

٣ - يعرفه من يعرفه و يجهله من يجهله لله الف

۱۷. ۱۷. ۸ م. ۱۷. ۱۷ م. ۱۷. ۱۷ م. سامیه اسامی می

احديّة جمع مظهر يتك عبدانيّة تناسب التجلى و قابل بكلك كل المتجلى، تكن اديباً محبّاً له فى الكل ، حبيباً، وقلباً كليا متقلبا معه فى شئونه، لبيبا "تشاهد من تجلياته مشهداً غريباً ، وتكشف منك له حالاً عجيباً، والله الموفق .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « فى المحمديين : « وقضى ربك الاتعبدوا الا اياً ه » أ فالعالم يعلم من عبد، وفى ال صورة ظهر حتى عبد، وان التفريق والكثرة كالا عضاء فى لصورة المحسوسة والقوى المعنوية فى الصورة الروحانية ، فما عبد غير الله فى كل معبود. »

قال العبد: جل جناب المعبود الحق ، ان يعبد سواه في كل معبود ، اويوجد الااياه في كل موجود ، لان الحقيقة يقتضي لذاتها ان يتفرد بالوجود على الاطلاق ويقتضى بحقيقتها المعبودية بالاستحقاق ، فحيث وجدت الآلهة والعبادة، فهيله والحق لها ، ولكن الكثرة المعهودة والتفرقةالمشهودة تحجب العقول المنصفة باحكام العرف والعادة عن شهو دالوجود الحق الواحد الاحد في الغيب والشهادة، ولكون احديته الخصيصة بذاته المطلقة احدية جمع لاينافيه الكثرة، و السلطان هوالواحد الحق المستوى ، والوحدة والاطلاق والتقيد والكثرة هيالمظاهـــر والعروش والاسرة، وكما ان صورتك المحسوسة واحدة ، لاشك في وحدتها جملة واحدة ، ولايقدح في احدية جملتك كثرة الاعضاء من حيث الاعتبار النسبي والتعقل الاضافي المعهود ، لافي الوجود ، ولا في الامر، وليست في نفس الامر كثرة الا بالاعتبار عند ذوى العقول الرجيحية و الاستبصار ، وكذلك صورتك الروحانية ولطيفتك الانسانية جوهرة واحدة وحدة حقيقية مافيها ماينافيها ، ومع ذلك فوحدتها احدية جمع ارواح وقوى كثيرة ، ولايقدح كثرة قواها في احدية هذه الجوهرة اللطيفة النورانية ، فكذلك لايقدح كثرة مظاهر الأسما وهم الارباب في احدية جمع الآله الرب المعبود في الكل عند ذوى الالباب، فهو

٧- وكالقوى المعنوبة .

<sup>1 -</sup> ای حکم - س۱۷ ی

المعبود في كل ماعبد ، والعابد في كل من عبدفاقر وماعند ، وهو الجاحد العاند في من جحد وعند ، فالكل منه وفيه ، له وبه ومنه له ، وله فتنبه ايها الانبل الانبه، فانت المؤمل المكميّل ، والمعروف المعرف والمجهول المجهل .

قال الشيخ ، رضى الله عنه : « فالأ دنى من تخيل فيه الالوهيّة ، فلولا هذا التخيّل ماعبد الحجرو لاغيره . ولهذا قال : « قلسموهم » ، فلوسمو هم ليستموهم حجراً وشجراً وكوكباً . ولوقيل لهم : من عبدتم ؟ لقالوا آلهاً ماكانوا يقولون الله ، ولاالآله . والاعلى ما تخيل ، بلقال: هذا مجلى الهي ينبغي تعظيمه ، فلايقتصر . والأدنى صاحب التخيل ، يقولون «مانعبد الهي ينبغي تعظيمه ، فلايقتصر . والأدنى صاحب التخيل ، يقولون «مانعبد هم الاليقر بونا الى الله زلفى » ، والاعلى ويقول «انما الهكم اله واحد فله السلموا » حيث ظهر «وبشر المخبتين » الذين خبت نارطبيعتهم ، فقالوا آلها ولم يقولوا طبيعة ، »

قال العبد: العباد والعباد ، انقسموا الى عارف بالله ، حيث تجلى وظهر عالم به كيف تعرف وتنتكر ، مشاهد لوجهه الكريم في كل وجهه وجهة تولى ونظر «اينما تولوا فته وجهالله» الاكرم الازهر ، محقق في شهوده متحقق بمشهوده، فهو الاعلى ، لانه العابد ربه الاعلى، والادنى هوان لايشهد الحق الظاهر في المعبود المشهود ، ولكن يعبده تخيلا انفيه الالوهيئة ، فهو غالط جاهل بالآله، فانه ما من اله الااله واحد ، «امران لا تعبدوا الااياه» فلما لم يرذلك، وليس له الكشف بالحق من حيث الشهود العقلى ، فتحير وتخييل تقليداً ان فيه الالوهية ، فكفر،

٢ لسموهم حجارة فف

٤ ـ س٣٩، ي٠

٦- فالهكم اله واحد فله اسلموا.

۱ - س ۱۳ ی۳۳ ۰

٣ \_ فالادنى \_ف\_

٥ والاعلى العالم ف

٧\_ س٢، ي١٠٩٠

٨ ـ س١٢ ، ي ٠ ٢ .

اى سترالالوهية الظاهرة فى مألوه ومعبود ، فتخياً ان عبادة هؤلاء فى الوجود، ليس الا لالهية فيهم ، والحق انه ليس منالله فى شىء ، وليسهو بكليته فيهم ، فماله تحقيق ولا تحقق بالحق، حيث كان ، فهو الذى عبد تخيله و وعكف على صنمية حجابيا الطاغوت بالخذلان ، وهو عن الحق المشهود الموجود فى الحرمان ، اعاذنا الله واياك باحسانه انه بحسبان والاعلى شهوده ، «انما الهكم اله واحد» ، فالالوهية رتبة فى حقيقتها واحدة لا يقتضيها الا ذات واحدة هى عينها لازائدة عليها ، فحيث وجدت عبدت واينما شهدت وهو هدت شهدت لها بالالوهية ، وسجدت بالهوية اللاهويته وحكمها من العباد والعباد الانقياد الكلى والاسلام الجبلى والاستسلام الفطرى الاصلى ، وحمها من العباد والعباد ونظيعه فى الكل بكل عبادة وطاعة و نعرفه و نعرفه بكل جهد وجد واستطاعة ، لكونه لا ينحصر فى جهة ولا يتقيد فى وجهة ، فمن كان مشهده على هذا الوجه فهو الكامل الذى وجهة وجهه وجه الله ، لا يغيب عنه طرفة عين و نظرة ولا يحصره ولا يقيده حضرة دون حضرة ، تقييد الادنى صاحب التخيل اوالمقلد المعتقد الممثل وحصره ، فافهم .

قال، سلامالله عليه: «وقداضلواكثيراً» ، اى حيارهم فى تعداد الواحد بالوجوه والنسب. « ولاتزدالظالمين » ، لانفسهم «المصطفين» الذين اورثواالكتاب ، فقدمه على السابق والمقصد «الاضلالا» اى حيرة [الاحيرة المحمدي. «زدني فيك تحيراً»].

٧-س٧١ ي ٢٤٠٠

١ - س١١، ي ١١٠٠

٣\_ س ٧١، ١٥٥٠

<sup>}</sup>\_اشارة الىقوله تعالى: «انهم عندنا لمن المصطفين الأخيار» سورة ص، آية ٧٠.

٥ فقدمه على المقتصد والسابق ف اشارة الى قوله: فمنهم ظالم لنفسه ومنهم سابق بالخيرات باذن الله. س فاطر، ٣٢٥.

٦ فى بعض النسخ: الا ضلالاً، اى حيرة المحمدى، وفى نسخة ف اى حيرة الاحيرة المحمدى .

قالاالعبد : لماعددواالواحد وفرقوا الجمع ، ظلموا الالوهيَّة بتفريقهـا و تكثيرها، وهي حقيقة واحدة لربواحد ، يقتضي ان لايكون الاهو وهي لــه فيه هو، لاالهالاهو ، فلم تك تصلح الآله ، ولم يك يصلح الآلها، و لورامها احدغيره لزلزلت الارض زلزالها ، فلما شاهدوا من حيث شعروا ولم يشعروا احديةالكثرة وازالواحد هو بحقيقته، اوجب العدد، فقدظلموا ، اي ادخلواالنور في ظلمات لايتناهي، فانارت بنور الوجود الواحد ، اعيان الظلمات العدميات و عدل الرب عند عدولهم بالواحد الاحد الىالكثرة بعدله صورانحرافات الظلامات و ظلموا انفسهم ايضاً لتضليلها في صورالفرق الحجابي عن احدية الجمع الكتابي و الفصل الخطابي ، ولكن انما ظلمواانفسهم لانفسهم ، لكونهم ما حصروا الالوهيّة في الوحدة المقابلة للكثرة المضادة للعدة وما انحازوا بما خازوا عمًّا ميزوا ومازوا ولا امتازوا ولكن حازوا في الجمع بين كثرة النسب العدمية والوجود ، وبين وحدة العين والذات في الآله والمألوه، فالظالم على هذا هو العبدالمصطفى والمجلى الاخلص الاصفى اعطىالحق فيكل حقيقة حقه، ووفى بالاوفى ، ولماكانالمصطفى فرداً ظهرالاصطفاء في هؤلاء الثلاث للذين اورثوراالكتاب ، اعنى كتاب الجمع والوجود ، لكون الثلاثة اولاالافراد ، فالظالم عددالاخد والسابق وحدالعــدد والمقصد الجامع بين شهودالكثرة فيالواحد الاحد وشهود وجود الواحدفي اعيان العدد ، فالظالم الذي شهوده يكثر الواحد لهالضلال والحيرة ابد الابد، وحق الظالمين ان لايزيدهمالله الا ضلالا لهم في عين عين وارتفع من البين البين، فقد ضدّوا فيه لاالى امدبل ابد الابد وهدوا الى احدية عين من عبدوعبد ، فذلك العبد الاوحد في زمانه المؤيد من الله ببرهانه القائم في عبدانية الواحد الاحد في جميع شئونه مقبلاً على شأنه مقتبلاً للامر في ابانه.

قال، راضى الله عنه : « المحمدى زدنى فيك تحيراً ، » قال العبد : لان اللذة في النظر الى الوجه الكريم في كل مجل وتجل وتـدان

وتدل واقبالوتول ، فكلتما ازدادهالمشهود زادالشهود وازدادت لذات المشاهدة بذات المشاهد المشهود .

قال، رضى الله عنه: «كلما اضاء لهم مشوافيه، واذا اظلم عليهم قاموا» فالمحيسرون لهم الدوروالحركة الدورية حول القطب فلايبرح [منه ،] يعنى: «رضى الله عنه» ان دأب العبدالحق المطلق ، ان لا يبرح عن المركز نظره الى وجه الحق ، فهو يدور معه ، حيث داروتحقق ، كالحرباء مع الشمس والنيلوفر، اذا طلعت تفتح وجنح وصعق ، واذاغابت اطبق على طبقاته وانطبق ، وكالفرقدين مع القطب يدور حوله ابداً، فهو كذلك ناظر بعينه الى عين الحق يضل به الناظر لكثرة المناظر، فهو المنظور الناظر والمظهر الظاهر والاول والآخر والباطن الظاهر .

قال رضى الله عنه : ( [و] صاحب الطريق المستطيل مايل خارج عن المقصود طالب ماهوفيه صاحب خيال اليه غايته :»

يعنى : «رضى الله عنه» ان طالب الحق فى وجهة او امر معين وجهة ، مايل بلاشك عن المركز الى المحيط ، فحركته منقطعة لا تحيط، فيكون له مبدء حركه و نهاية سيروسلوك منه اليها سلكه .

قال، رضى الله عنه : «فله من والى [ومايينهما .] »

يعنى : «رضى الله» بداية حركة من الحق الحاصل المشهود فى الوجود الى غاية تخيلها والحركة الكلية لها البركة الاصلية ، فلاغاية ولانهاية لها، فالمتخيل للغاية غايته الخيال المتحيل والحجاب عن المشهود المحصل .

قال: « رضى الله عنه » وصاحب الحركة الدوريَّة ، لابده [له فيلزمه «من» ولاغاية فتحكم عليه «الى» فله الوجود الاتَّم وهو الموتى جوامع الكلم والحكم] ».

٧ فالحائر لهالدور .

یعنی «رضیاللهعنه» نبیتنا، صلیاللهعلیهوسلم والمحمدیون منورثته ، فان مشهدهم «فاینماتولوا فثم وجهالله» ، و «یا اهـل یشرب لامقاملکم» «قل الله ثم ذرهم»

قال، رضى الله عنه : « مماخطيئاتهم » أ [ فهى ] التى خطت بهم فغرقوا في بحار العلم بالله وهو الحيرة ، »

يعنى : «رضى الله عنه» ان العباد خطت بهم الخطيئات عن خطط تعيناً تهم فاضلتهم عن حظوظهم وانياتهم ، ففنوا فى شهو دالو احد الاحد ، حيث تجلى و تعرف، و حاروا فى احدية التصرف و المصرف و المتصرف ، كيف صرف و انصرف، فغرقوا فى بحار شهو دالعين عن التعين فى حرف الغين الكائن فى البين بين اثنين .

قال، رضى الله عنه : « فادخلو اناراً » في عين الماء »

يعنى : «رضى الله عنه» لما اشهدو االوحدة في عين الكثرة وبالعكس ، فقد حصلوا في نار تجلى نورسبحات وجهه المحرقة من عين طوفان بحر حيرة شهود النفس.

قال، رضى الله عنه : « فى المحمديين. «واذا البحار سجرت» ، من سجرت التنور اذا اوقدتها [اذا اوقدته] .»

يعنى: «رضى الله عنه» ان عين الحق الواحد المحيط ، وهوعين حياة الكثير وهويته هى المتجلية فى انيات الصغير والكبير ، فهى تجيش بنار نور تجليه فبحارها به مسجرة وخايضوها غرقى محيرة لامخيرة ومسخرة مسجرة «وربك يخلق مايشاء ويختار ماكان لهم الخيرة» .

قال، رضى الله عنه : « فلم يجدوالهم من دون الله انصاراً » وكان الله عين انصارهم ، فهلكوافيه الى الابد. فلو اخرجهم الى السبيف، سيف الطبيعة

۱ ــ س۲ ی ۰

۳ – س۲ ی۹۱۰

ه ـ س۷۱ ی۲۲۰

۷ ــ س۲۸ ی۸۲ ۰

۲ - س۳۳ ی۱۳۰

٤ - س٧١ ي٢٦٠

۲ - س ۸۱ ی۲ ۰

۸ - س۷۱ ی۲۲۰

لنزل بهم عن هذه الدرجة الرفيعة ، وان كان الكتلالله وبالله بل هوالله. » يعنى : «رضى الله عنه» اذا قطعت النظر الى الحق ، فلايبقى للعابد فيما عبد من ناصر ينصره ، واذاتحول الحق في صور اعتقاد المعتقدين العابدين فيماعبدوا واعتقدوا ، فحينئذ يكون الله قد نصرهم بما تجللى لهم ونظرهم ، والافهم في تبار و خسار ، وان كان عرفان في نفس انكار واقبال في عين ادبار، لكان مصير الكتل الى الله الواحد القهار ، ويؤول كالآل ماله اليه عندامكان الاعتبار ومشرب التحقيق يقتضى ان يصير الامور عين المصير ويؤول تأويله عندالتحقق انه هو «حتى اذا جاءه لم يجده شيئاً ووجد الله عنده» ، وهذا شهود فغرق في بحار الحيرة الاخيرة المخيرة ، فلو اخرجهم الله عن هذا البحر الزخار والتيار الدوار ، ورماهم الى ساحل طبيعة التقيد و التعين ، لنزل بهم الى الفرق الحجابي عن الجمع الكتابي، وانكان طبيعة التقيد و التعين ، لنزل بهم الى الفرق الحجابي عن الجمع الكتابي، وانكان المقيد ظهور مقيد و حدّ محدد ، فافهم .

قال، رضى الله عنه: «قال «رب» ماقال الهى، فان الرب له النبوت والاله يتنوع بالأسماء فهو كل يوم فى شأن فاراد بالرب تبوت التلوين، اذلايك الأهو. «لاتذر على الأرض» يدعوعليهم ان يصيروافى بطنها.»

يعنى: «رضى الله عنه» انهم مسهرون بالظهور فى الفرق ، وهوظاهر الارض و ذلك عين دعوته لهم الى الباطن الاحدى الجمعى .

قال، رضى الله عنه: « المحمدى «لودليَّتم بحبل لهبط على الله ،» يريد: «رضى الله عنه اذالحق من كونه عين مركز الكل والمحيط نسبة النوق اليه كنسبة التحت ، فكما انه عين فوقية كل فوق فكذلك هوعين تحتية كل

٢ \_ قال نوح رب .

۱ - س۲۶ ی۳۹۰

۳ – س۷۱ ی۲۷۰

تحت ، قال رسول الله : «صلى الله عليه وسلم»، لودليَّتُم بحبل ، لهبط على الله.

وقال : « له مافى السماوات ومافى الارض فاذا دفنت فيها قانت فيها ، وهى ظرفك : « وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم تارة أخرى » لإختلاف الوجوه . »

يعنى: «رضى الله عنه» ظهورهم فى ظاهرية ارض المظهر بالفرق منجهة كثراتهم بتعيناتهم فى صور الخلق والفرق فى احدية عين الحق.

قال، رضى الله عنه : « من الكافرين » الساترين الذين «استغشوا ثيابهم وجعلوا أصابعهم في آذانهم » طلباً للستر، لأنته «دعاهم ليغفرلهم» والغفر الستر، «ديارا» احداً حتى يعتم المنفعة ، كماعمتت الدعوة ، «انك ان تذرهم » أي تدعهم و تتركهم «يضلتوا عبادك» اي يحيروهم فيخرجوهم من العبوديتة الي مافيه [مافيهم من] اسرار الربويية ، فينظرون انفسهم ارباباً بعدما كانوا عند انفسهم عبيداً »، [فهم العبيد الارباب]

قال العبد: عسّباد صور الاسماء في حجابيات الاشياء من عمرة مواطن الشقاء لوتركوا مع الاهواء فلا يتحركون الا الى الاطراف الحائرة ، ولا يسكنون الا الى تعمير بقاع يفاع بقاع الحجابية الغامرة، ولا يعبدون الاالكثرة والتفرقة في صنميات الطواغيت البائرة ويدعون اهل الاستعداد من العباد الى ماهم فيه من المهالك ويكونون عليهم اعوان الشيطان في ذلك ، فاذا رأوا داعي الله يدعو الى التوحيد وتنزيه التحديد ، فلا يدعونهم بل يدعونهم الى الكثرة والتعديد و التفرقة فيضلونهم ضلالا بعيداً و يجير ونهم تحير اشديدا، فيهلكون ويهلكون طلبة الحق في فيافي حجابية الخلق غرقى في بحار الفرق كل الغرق، ويلبسون عليهم وجوه الرجحان والتمييز والفرق، في السترهم في بطون الارض كما استتروا عن استماع فصلاحهم وصلاح من بعدهم ان يسترهم في بطون الارض كما استتروا عن استماع

۲ ــ س۷۱ ی۲۸۰

۱ – س۷۱ ی۲۷۰

٣ - الى ما فيهم من اسرارالربوبية .

نداء العرض و يعرقهم فى طوفان بحار الكشف والجمع ، فتراب ما بهم من الفرق و الصدع والمستعدّون الموهلون لاجابة دعائك يتفرغون لاجابة ندائك فلايحار وافى الامر و يعبدوك ابدالدهر ، فلايرون انفسهم ارباباً ولايفتحون فى عبادتهم و عبوديتهم الى ربوبيتك ابواباً.

قال، رضى الله عنه : « لايلدوا» [اى وماينتجون ولايظهرون] «الافاجراً [ »اى مظهراً ماستر] »كفارا اى ساتراماظهر بعد طهوره ،فيظهرون ماستر، ثمّ يسترونه بعد طهوره، فيحار الناظر ولا بعرف قدد الفاجرفى فجوره ولا الكافر في كذره [والشخص واحد] .»

يعنى «رضى الله عنه»: ان اولاد الكفار الساترين بتعيناتهم الالهية الواحدة وتائجهم ، اى صوراسرارهم التى هى اخراج جمع التوحيد الى التكثير والتحديد، فلوعمرتهم للتعمير أبدالدهر و غمرتهم بنورالوجود والظهور و غمرت انياته بهويتك فى مواطن النور مازادوا عيرالفجور و هوشدة الظهور بما يجب ستره من الامور فى مواضع ارخاءالستور بتظاهرهم بدعوى الربوبية المعرضة الكامنة فيهم بالظلم و الزور ، وسترهم عن ربوبيتك الذاتية الحقيقية بعد كمال الظهور باحدية جمع جميع الأمور بالكفر . والمراد من الخلق هوان تعرف ولاتنكر ولاتكفر، باحدية جمع جميع الأمور بالكفر . والمراد من الخلق هوان عبدوك فلم يعبدوك الا فى بالتظهر فما خلقتهم الا لتعبد لالتجحد ، وهؤلاء وان عبدوك فلم يعبدوك الا فى انفسهم واهوائهم فرقاً وجحدوك فى احدية جمع لاهوتك فى افكارهم و آرائهم، وقد تناهوا فى طغيانهم بالفجور ، حتى اظهر واالنسب العدمية اعياناً وجودية و عبدوها ارباباً بكل عبودية ، وستروا حقيقة احدية جمعك فى اعيان طواغيت صنميسات الظهور خلف الحجب الظلمانية والنورانية والكيانية من الستور ، فانهيهم عن هذا التناهى والطغيان و نهيهم عن الفجور و الكفر و العصيان وتداركهم بنور الكشف التناهى والطغيان و نهيهم عن الفجور و الكفر و العصيان وتداركهم بنور الكشف

٢ \_ فيحادالناظر \_ف\_

۱ - س۷۱ ی۲۸ ۰

٣ - س٧١ ي٢٩٠

وطوفان العيان وادركهم بالغرق وخلصهم عن درك الفرق واطلع ماغاض في ارض تعيناتهم من النور فهي تفور بالتنتور وانزل عليهم مافاض من العذاب فاضكالبح المسجور ، ففتحنا عليهم ابواب السماء بماء منهم وفجر نا الارض عيوناً فالتقى الماء على امرقدقدر .

قال، رضى الله عنه: «رب اغفرلى» اى استرلى واسترمن أجلى فيحهل مقامى و قدرى كماجهل قدرك فى قولك: «وماقدروالله حققدره» و «لوالدى»: من كنت نتيجة عنهما وهما العقل والطبيعة. «ولمن دخل بيتى» اى قلبى . «مؤمناً» اى مصدقاً بما يكون فيه من الاخبارات الإلهيئة وهو ماحدثت به [انفسها] انفسهم [ «وللمؤمنين» من العقول « والمؤمنات » من النفوس] ».

يعنى «رضى الله عنه»: ان النفوس الجزوية البشرية ، نتايج العقول والنفوس العلوية والأمهات الطبيعية السفلية ، فاستر حقايق القوى الطبيعية وحقايق القوى اللبيعية ولل الروحانية فى احدية جمع قلبى الداخلة تحت حيطته مؤمناً مصدقاً بماورد علتى عن اسرار الجمع وانوار الخير والنفع مما يحدث فى من الوحى والالهام وتحدثنى بذلك فى مناجاة التعليم والاعلام وللمؤمنين من القوى العقلية والروحية والمؤمنات من القوى النفسانية .

قال رضى الله عنه: «ولاتزدالظالمين» من الظلمات اهل الغيب المكتنفين خلف الحجب الظلمانيَّة «إلاتباراً «اى هلاكاً، فلاتعرفون نفوسهم بشهودهم وجه الحق دونهم».

يعنى «رضى الله عنه»: اذاغرقوا في طوفان نورك المواج مستغرقا بهياجه

١- س٧١ ، ٢٩٥

لنارالفرق الهياج، فاضمحلت معرفتهم بغيرياتهم ودعاويهم في طواغيت صنمياتهم وحجابيات عرفهم وعاداتهم ومعتقداتهم، فعادوا غيباً خلف حجب عزعينك كما كانوا في مظهرياتهم.

قال ، رضى الله عنه : «فى المحمديين «كلشى هالك الا وجهه» [والتبار الهلاك] » .

يعنى «رضى الله عنه»: فى المشرب المحمدى شهودكلى لاضمحلال كل شىء فى عين الحق ، ووجه كل شىء حقيقة وحقيقته عينه الثابتة ، فهى وجه الحق الذى ظهربه وفيه وله، و هو الباقى منه فى قوله: «ويبقى وجهربك»، ويبور الحجب والستور ويبقى وجه نور النور، والى الله عاقبة الامور.

قال ، رضى الله عنه : «ومن ارادان يقف على اسرار نوح ، عليه السلام، فعليه بالرقتى فلك نوح وهو فى التنزلات الموصلية "لنا».

يعنى «رضى الله عنه»: ان اكثر اسرار ما يتعلق بكلمة نوح ، عليه السلام من الحكمة والمشاهد الغريبة لمن يعرج بروحه الى فلك الشمس ، فان طوفان انفهاق النور من تنتور عينها تفور . وقدذكر «رضى الله عنه» اكثر اسرار مقام نوح فى كتاب التنزلات الموصلية ، وهو كتاب جليل القدر ، فليطلب الاسرار النوحية منه انشاء الله تعالى .

## فيص حكمة قدوسية ، في كلمة ادريسية

قال الشيخ «رضى الله عنه»: العلو نسبتان: علو مكان وعلو مكانة. فعلو المكان «ورفعناه مكاناً علياً» واعلى الأمكنة المكان الذي يدور

۱ – س۸۶ ی ۸۸ · ۲ – س۵۰ ی ۲۰ · ۱

٣ ـ وفي نسخة في لنا، والله يقول الحق وفي بعض النسخ «والسلام» بدل «والله يقول الحق» .

٤ - س١٩ ي٨ه٠

عليه رحى عالم الافلاك وهو فلك الشمس، [وفيه مقامروحانية ادريس]». يعنى «سلامالله عليه»: ان العلق المكانى لفلك الشمس، لكونه وسطآ، فهو اعلى الأمكنة، اذالمركز، له علوالمكانة والمكان. اما علو المكانة، فلأنه سبب وجود المحيط، واما علو المكان فلائه فوق سبع اكر تحته. واما كونه اعلى الأمكنة، فلكونه جامعاً بين العلوين بخلاف غيره من السماوات. وفي فلك الشمس صورة روحانية ادريس، عليه السلام، واجتمع به هذا الخاتم «رضى الله عنه» هناك وجرت بينهما مفاوضات علية واسرار كلية آلية، فاطلبها من كتاب الاسراروكتاب التنزلات.

قال ، رضى الله عنه : «وتحته سبعة افلاك وفوقه سبعة افلاك وهو الخامس عشر . فالذى فوقه فلك الأحمر وفلك المشترى وفلك كيوان و فلك المنازل وفلك الأطلس وفلك البروج و فلك الكرسى وفلك العراش. والذى دونه فلك الثرهرة وفلك الكاتب وفلك القمر واكرة الأثير واكرة الماء واكرة التراب».

قال العبد: قد اسلفناك فيما مضى، ان الطبيعة هى القوة الفعالة للصور كلها في المادة العمائية، وهى منها وفيها، وان الطبيعة ظاهرية الالهية، والالهية باطنها وهويتها. والله هو الفعلية الوجوبية. وهويتها. والله هو الفعلية الوجوبية وهويتها. والله هو الفعلية الوجوبية الكونية كانت طبيعة واحدة جامعة للقوى الفي الفي المادة العمائية الكونية كانت طبيعة واحدة جامعة للقوى الفي الفي الفي المادة المناب المناب

١ - في بعض النسخ : وفلك القمر ، واكرة الهواء واكرة الماء الخ.

عرش الحياة على ذلك الماء قبل وجود الأرض والسماء ، فالحت عليه حرارة التجليات المتوالية والأنوار والاضواء، فتجرز جوهر الماء على صورة الهواء فصعد بخار عمائتي احاطى احدى جمعى، فاتصل بنور التجلى البسيط والمتجلى المحيط، فصار فلكا محيطاً وحدانيا بسيطاء، وذلك فى اقصى مافى قوة الجوهر من الصعود وجذب نور الرحمان المستولى عليه بالرحمة والجود، فيكون منه الفلك الاعظم وفيه فلك العرش فى اعاليه. ويسمى هذا الفلك فلك الافلاك وهو اطلس وحداني احاطى نوراني وجوهر ابدى فيه مستوى رحماتي على طبيعة واحدة احدية جمعية الحاطي نوراني وجوهر ابدى فيه مستوى رحماتي على طبيعة واحدة احدية جمعية هذا العرش من احاطة المستوى عليه، فانه احاطبكل شئ رحمة، وهي نفس الرحمان المستوى عليه . فالكلمة في العرش من نفس الرحمان ، وهو الأمر الالهي لا يجاد الكائنات .

قالخاتم الولاية المحمدية الخاصة ، سلام الله عليه: «واعلم ان هذا العرش له قوائم نورانية اشهدتها، و نورها يشبه نور البرق، مع هذا رأيت له ظلا فيه فوائم من الراحة مالايق دودرها، وذلك الظل، ظل مقعر فلك العرش يحجب نور الرحمان، وفي جوف فلك العرش فلك الكرسي، كحلقة ملقاة في ارض فلاة. ومن هذا الكرسي ينقسم الكلمة الى حسكم و خبر، وهو القدمين الواردين في الخبر كالعرش لاستواء الرحمان ، وله ملائكة قائمون به، لا يعرفون الا الرب، وبعد الرب توجه الاسم الغني بتجليه، فوجد فلك الافلاك وهو الاطلس ، و محد به تحت مقعر فلك الكرسي. واقتضى هذا الاسم ان يكون هذا الفلك اطلس متماثل الاجزاء، مستدير الشكل، لا يعرف لحركته بداية ولانهاية، بوجوده حدثت الازمان بعد خلق الله مافي جوفه من العلامات، ثم توجه الاسم المقدر لا يجاد فلك البروج. و ذلك انه لمادار فلك العرش جوهراً وحدانياً بما في جوفه من الكرستي وفلك الأفلاك نورانياً،

١ \_ القوة . خ .

فالحّت التجليات على باقى الجوهر المنحل المائي، فصعدته خالصاً نورياً كالاول، فصعد فلك كلى محيط وحداني، وفيه كل شي وحقيقة من الحقايق الكونية الطبيعية المندمجة في الجوهر الأصلى الأول الذي هو الجسم الكلي من المناسبات و غيرها. فلما اخذ الجوهر الصاعد الرابع مكانه تحت مقعر فلك الأفلاك، فيكون فلكاً محاطاً بمافوقه محيطاً لما فيجوفه حول المركز المنحل، وكانت التجليات المفصلة لهذا الجوهر المجمل الذي هو مفتاح الباب المقتفل مقتضية لتفصيل مافيها من الحقايق ، وكانت في صعوده غاية التحليل، وكان محيطاً واحداً مشتملاً على كثرة التفصيل، فتقدرت بتقدير القدير المقدر منازل النازل من الانوار التي هي الأسرار الاسماء الالهية وانوارها محال و مجال حوامل، فتعيّنت البروج بحقايقها و تبينت منازل الأنوار بدقابقها، و امتدت حبايل الاسماء وجداول النسب الربانية برقابقها، وخرجت اصول جواهر الأنوار العلويه الكلية الجسمية بطبيعتها العلية الفعلبة خروجاً طبيعياً وحدانياً نوريّاً، فاخذت الارواح والانفاس المشرقة الآلية الحاملة لانوارتجليات السبحات الوجيهة الوجيهة من هذا الفلك الكلى مظاهرها، واظهرت استرتها وعروشها ومناظرها، وتعيَّنت الوجوه التي للعقل الاول وهي ثلاثمأة وستون وجهاً من مقعر المحيط الكلى الاطلس في هذا الفلك، و الاطلس واحد وحدة كلية وبسيط بساطة نسبية مشاكلة لجوهر روحه وهوالعقل الاول، و تجلَّت انوار الرحمة مـن سبحات وجه الرحمان من عين وجوه العقل الأول من حضرة الاسم المدبّر .

ولماكانت الكلمة الرحمانية في العرش واحدة وانقسمت في الكرسي بتدلى القدمين الى كلمتين وهما الخبر والحكم، والحكم خمسة اقسام: لأنه ينقسم الى المر ونهي. وهما الي خمسة اقسام: وجوب وحظر واباحة و ندب وكراهة. والخبر قسم واحدوهو «مالم يدخل تحت حكم من هذه الاحكام» فاذا ضربت اثنين اللذين للقدمين في الستة، كان المجموع «اثني عشرة»: ستة الهية، وستة كونية، لانا على الصورة. فانقسم هذا الفلك على اثني عشر برجا، كما ان الكلمة الالهية العرشية في

قلب العرش وهو الشرع على ماذكرنا.

ولما كان الكرستي موضع القدمين، لم يعط فيالآخرة الا دارين: هما الجنة والنار. فانه اعطى للعباد بالقدمين مطلقاً دارين: وهما الدنياوالآخرة، واعطىفلكين فلك البروج و فلك المنازل الذي ارض الجنة. والمنازل مقادير التقاسيم التي في فلك البروج، وهي ثمانية و عشرون مناجل حروف النفس الرحماني، وهو مقسومة على اثنى عشر برجاً ليكون لكل برج في العدد الصحيح، و في الكسور حيظ حتى يعم حكمه في العالم. وكان لكل برج منزلتان و ثلث، وهذه الافلاك الاربعة وان وجدت من طبيعة احدية جمعية، ولكن ظهر حكم الطبيعة فيها ظهوراً تـركيبيا وحدانياً فتركب الناري من حرارة و يبوس، والمائي من برودة ورطوبة، والهوائي من حرارة ورطوبة، والارضى من برودة و يبوسة. وجعلت مثلثة كل ثلاث اربع اذا ضربت ثلاثة في اربع كان المجموع ايضاً «اثني عشر» وهيهنا تفاصيل ذكرهايؤدي الى تطويل يطلبها طالبها من الاخوان والاولاد من كتاب عقله المستوفز، للشيخ «سلاماللهعليه» وظهرت فيهذا الفلك الانفاس الرحمانية ارواحاً للكواكب الثابتة لما حصلت في هذا الفلك، وهو الرابع من فلك العرش و الرابع من فلك الشمس من الطبيعة امزجة شريفة جوهرية قابلة للاشتعال بنور التجلى النفسي الرحماني ، فتعيّت فيها ارواح الكواكب اجراماً نورانية جامعة لغرايب الطبايع و عجايب البدايع ، وتكتُّونت الكوائن في هذا التكوين البديع والصنيع الرفيع على وجه لايقبل الفساد واستوت عليه الانوار الأسمائية وافلاكها العقلية النورانية فيصورة طبيعة نورية مشاكلة لما فوقها من الانــوار والصور العرشية . ثهردارت الافـــلاك الاربعة بما فيها من الانوار والارواح والاجرام النورانية، والحت بتجلياتها و مطارح اشعتها وبمافوقها من العقل والنفس الكليين والاسماء الالهية على الباقي من العنصر ، فحلمته كل التحليل، واظهرت منه ماكانت باطنة وكامنة فيه بالتفصيل للتحصيل تحليلاً كلياً و تفصيلاً جملياً، فتميزت العناصر الاربعة وفي كل منهاكل

منها، اذالتحليلكان احدياً كلياً، فظهركل منها جميعاً بصورة الكل وقوته و نعته، ففي الركن الناري جميع العناصر، و لهذا اذا غلظ صارهواءً، واذا غلظ الهـواء صارماءً، واذا غلظ الماء صاراً ارضاً، و اذا لطفت الارض صارت ماءً، والماء هواءً، والهواء ناراً، فافهم. هذا على ذوق اهل الكشف والشهود منارباب مشرب احدية الجمع والوجود. ثهدارت الافلاك فطارت الارواح والاسلاك و توالت التجليات وتجلّت التجليات و الحرّت على هذه الاركان والعناصر، فصعدتها مرّة بعد اخرى حتى اطلقت مافيها من الجواهر والزواهر، فارتفع اولاً دخاني كلي احدى جمعتى منحاق المركز يكنفه ستة اخرى ثلاثة فوقه وثلاثة تحته، وهوالرابع، «فسويهن الله سبع سموات» فخلق على طبيعة الركن البارد البارد اليابس سماءكيوان، واشتعلت من خلاصة هذا الصاعد البارد اليابس زبدته بنور النفس الرحماني الرباني من حضرة الاسم الرب، فكانت نفس كيوان، وظهرت فيهذه السماء حقايق الربوبية من التربية والاصلاح و الحفظ والبقاء والثبات، واعتلت هذه السماء في ارتفاعها اعلى ماكان في قوته تحت مقعر فلك الثوابت، فكانت لها الغايات والنهايات والعلو، وذلك لحفظ ماتحته كالقشر الصائن لما في جوفه، ثـم تجلى الاسم العليم العلام الكشاف و القاضى للحاجات بحقايق العلم والكشف والحياة العلمية الطيبة والصلاح و السعادة والحكم والاناءة والطاعات والخيرات والمبرات فيروح المشترى، واشتعلت صفاؤه الجوهر السمائتي بنور النفس الـرحماني جرماً نورياً اونوراً جسمياً، وهو مظهر الاسم العلام الكشاف، و سماؤه خلاصة العنصر الحار الرطب. ثم تجلى القاهر القوى الشديد من اعوان القادر لايجاد سماء الاحمر الحار اليابس النارى، واشتعلت زبدتها وخلاصتها بنور النفس الرحماني من حضرةالقادر القاهر القوى الشديد. وقديكون في الوسط سماء الشمس وهي اعدل السماوات واخلص الصفاوات، واشتعل اخلص الزبدواصفي الجواهر منها بنورالنفسالرحماني

۱ \_ س۲ ی۲۷ .

من حضرة اللاهوت والحياة والنور بحقايق الملك. والسلطان من سدنة الاسمالة. ثم تكون سماء الزهرة من خلاصة العنصر البارد الرطب، واشتعلت زبدة السماء بنور النفسالرحماني من حضرة الاسم الجميل والمصرو واللطيف والودودوالمنعم والعطوف واخواتهم ثم تكورة سماء الكاتب من تجلى نور الاسم الباري والمحصى والحكيم والسريع الحساب واخواتهم. ثم تكونت سماء القمر و اشتعلت زبدة خلاصتها و صفاوة جوهرها بنور تجلى الخالق و المدرك والسريع والموحى والقابل والمحسن و الظاهر واخواتهم بانوار البشرى و الكرامات. وتكونت هذه السماوات السبع بانوارها الكوكبية من اخلص العناصرواصفاها على وجه اعدل واقوى واصفى وابقى. وتكون كل منها من الكل كليا وحدانيا. جمعيا .

ولاتظنن ان كلاً منها من عنصر واحد، فذلك لايمكن ، ولكن الغالب واحد، والثلاثة الانخر فيه بحسبه، فتكونت من خلاصة جواهرالعناصر، ولهذا لايتسلط عليها حقايق المباينة والمنافرة والتضاد بالإفساد، فلا تقبل ذواتها الانخرام، ولكن الفساد سيطرء عليها من حيث اعراضها الصورية وكيفياتها النورية العرضية اذاقامت القيامة وطاف طوفان العنصر الاعلى النارى واستوى على العنصريات «فكانت السماء وردة كالدهان» فتعيرت صور طبقاتها وانوارها دون جواهر حقايقها وذواتها، فتطوى صور نضد الطبقات كطى السجل للكتاب دون ذوات السماوات، فان طبيعتها وحدانية وقوتها اقوى و ابقى من ساير الجواهر العنصرية، ولكن ولهذا بقيتهذه السماوات الى يوم القيامة ثابتة بصورها ودامت بذواتها وجواهرها وحقايقها مع ماهى متشبتة بها من انوار الافلاك والاجرام التى فيها فوقها بيقاء وحقايقها مع ماهى متشبتة بها من انوار الافلاك والاجرام التى فيها فوقها بيقاء انوار الحقايق الاسمائية وافلاكها العقلية النورية المحيطة بملكوت الاجرام والافلاك والسماوات العلوية الجسمية الطبيعية . ثم بقيت العناصر السافلة الثابتة كمايقال

۲ الفلك خ .

«الصاعدات» فانحازت الى احيازها الطبيعية وامتازت مميزاتها وخصوصياتها الذاتية واحاطت بعضها على البعض فثبت الارض في المركز، ويبست و غلظت واحاطت بها اكرة الماء واحاط بالماء الهواء واحاط بالهواء النار الاثيرية، فصارت الاكر مع السماوات الى فلك الشمس «سبع طبقات» وكذلك فوقها سبعة افلاك منها سماوات ثلاث للقهار والعليم والرب، واربعة افلاك للرحمان والرحيم الكريم الشكوروالغني والمقدر، فصار فلك الشمس له المكان الاوسط كالمركز، فهو على بهذا الاعتبار كما اشار اليه الشيخ «رضى الله عنه بقوله: وهو الخامس عشر. فخذ هذه الاصول الكشفية على قانون التحقيق المؤيد بالشرع والنظر الدقيق، والله ولى التوفيق، يقول الحق وهو يهدى الى سواء الطريق .

## [نقل ماذكره الشيخ ابوريحان البيروني]

وفى هذا المقام علم الهيئة الفلكية و المباحث على مشرب اهل الكشف والشهود سنستقصى القول فيها انشاءالله، ورزقنا المهل فى الآجل فى كتاب مفرز لعلم الهيئة الفلكية والمباحث الطبيعية على قانون علم الحقيقة. فان الاصول المذكورة فى علم الهيئة من الاوضاع الفلكية واكرة الارض فى كرية السماوات وكونها افلاكاً محيطات متحركات، حركات «دولايية» على رأى المتأخرين من حكماء الرسوم لايوافق مقتضى الحقايق والكشف والشرع والبراهين التى استوى عليها علمهم فى زعمهم انما هى فروض و تقادير، ليس شئ منها فى هذه المطالب موجوداً واقعاً، ومع هذا فهى واهية وجميع براهينهم على كرية السماوات وفلكيتها محيطات بمركز الارض بصفة عروجها كماذكرها «الشيخ ابوريحان» فى «قانون المسعودي» اكثرها يتعلق باحاطية فلك الثوابت والقطبين. ونحن قائلون بان فلك الثوابت والاطلس فلكان محيطان، ف للايرد علينا وارد واحد، وثلاثة وجوه باقية يتعلق بغروب الشمس والكواكب السيارة، وهى ايضاً مدفوعة لفرض حركة منطقة البروج والكواكب السيارة فيها «حمايلية» لا «دولايية» على ما بينها فيما يليق بذلك، انشاءالله، تعالى.

قال ، رضى الله عنه : «فمن حيث هوفلك [قطب الأفلاك] الافلاك هورفيع المكان . واما علو المكانة فهولنا اعنى المحمديين ، قال ، تعالى، «وانتم الأعلون والله معكم». في هذا العلو ؛ وهويتعالى عن المكان لاعن المكانة ولما خافت نفوس العمال منا، اتبع المعية بقوله : «ولن يتركم اعمالكم» : فالعمل بطلب المكان ، والعلم يطلب المكانة ، فجمع لنا يبن الرفعتين ، علو المكان بالعمل وعلو المكانة بالعلم ».

قال العبد: العلو حقيقة نسبية للعالى والعلى كالرفعة للرفيع، وهي على قسمين حقيقية لمن هي منسوبية اليه اواضافية ، وانكانت هي فيعينها وحقيقتها نسبة ولكنها قديكون ذاتية حقيقية كالعلو الالهي الذاتي علىما سنذكر فيموضعه، انشاءالله، تعالى، وقديكون اضافية والاضافية على وجهين علوبالنسبة الى المكان العالى كاالمتمكنات الكانية اعالى الأمكنة او الكاينات المتمكنة في الاماكن العالية كالصور الطبيعية العالية العرشية، ثم الصور الفلكية التي حـولاالكرسي وفيه، و هذا النوع من العلو المكاني معلوم عـرفاً وعقلا ً وشرعاً، والذي ذكـره الشيخ «رضى الله عنه» من علو المكان على مقتضى التحقيق الكشفى هو لفلك الافلاك الحقيقي الكشفي لاالمشهور العرفي المتداول فيعرف المتفلسفة، فإن فلك الافلاك عند حكماء الرسوم هو الاطلس الذي فوق الامكنة كلها محيطة بها، وهوظاهر، ولكن ثم ستراً علياً و تحقيقاً الياً، وذلك كماذكرنا ان علو الحقيقي هوالذاتي، فانكان مكان من الاماكن له مكانة ذاتية كفاك الشمس الذي مكانه الوسطية التي اليها نسبة جميع الاماكن على السواء كالمركز نسبة كل جزء من اجزاء المحيط اليه على السواء، فكان اذن لهذا المكان علو ذاتى على ساير الاماكن ومزية مرتبة ، فهواذن اعلى الامكنة والاماكن، وكذلك للفلك الاطلس منحيث احاطته بـالكــل

۲- س۷۶ ی۳۷

۱ \_ س۱۶ ی۳۷۰

۳ ـ س۷۶ ی۳۷۰

العرش والكرسى من حيث المستوى والمتدلى ولكنها نسبية اضافية وكالفلك الوسطى القطبى الشمسى الرابع عرفاً والثامن تحقيقاً من فوقه و من تحته ، فان فوقه سبعة و تحته سبعة وهو الثامن من كل جهة ، فلهذا المكان المكانة الزلفى والاحاطة المعنوية العليا ، وفيه عرش الالهية من نور اللاهوت والحياة والجود ، ومنها تنفهق الانوار وتنبعث الاضواء ، علواً وسفلا ً فاستحق هذا الفلك في مشرب التحقيق ان يكون فلك الافلاك ، والعلو المذكور في ادريس عليه السلام ، هو علو المكان في قوله: «تعالى» «ورفعناه مكاناً علياً » ، وفي هذا المكان روح ادريس بماتروحن من جسده الشريف ، عليه السلام .

واما علوالمكانة مطلقاً فهو للمحمديين منقوله: «تعالى» «واتتم الاعلون» من فهولنا لكمال نسبتنا من حضرة الجمع المحمدى لكون الافضلية للعلو المرتبى من حيث المكانة على العلو المكانى، وهو، تعالى، معنا في هذا العلو، لكون مرتبته فى الوجود المطلق اعلى من مرتبة الوجود المقيد، ولمرتبته ايضاً احدية جمع المراتب كلها، ثم انه لما اثبت الله لنا علو المكانة فى كتابه الكريم دون العلو المكانى، كما اثبت لادريس، عليه السلام، خافت نفوس من لم يثبت له علو المكانة العلمية من العمال والعباد من العباد من هذه الامة، لكون الاعمال جسمانية، ان لايبقى لهم من علو المكان حظ الهى، فاعقب سبحانه و تعالى، بقوله: «ولن يتركم اعمالكم» من اعمالكم الجسمانية ، شيئاً، فا ناعمالكم لها اعلى الامكنة، لان سدرة المنتهى التى اليها ينتهى اعمال بنى آدم مترتبة الى العرش الذى له اعلى الامكنة، فجمع الله نا من الحوارث المحمدى بين العلوين، فنحن الاعلون، والله معنا في هذه الاعلوية.

قال: رضى الله عنه. «ثم قال تنزيها للاشتراك بالمعية: «سبِّح اسم

۲ ـ س۱۶ ی۳۷۰

۱ - س۱۹ ی۸ه ۳-س۷۶ ی۳۷

ربك الأعلى» عن هذا لاشتراك المعنوى».

يعنى: «رضى الله عنه» ان الله تعالى، لما وصفنا بانا الاعلون، ثم اثبت لهويته، تعالى، المعية معنا، بقوله: «وهومعكم» أ، فاوهم بالاشتراك فى الاعلوية، فاتبع، تعالى، بقوله: «سبح اسمربك الاعلى» أى عن هذه الاعلوية الثابته لنا وعن الاشتراك، فان درجات الاكملية و الاعلوية، لانهاية لها، فانا وان كنا الاعلين لجمعنا بين علو المكان وعلو المكانة فانه جمع مقيد بين علوين مقيدين، والحق جمع الجمع بين علوى جميع المكانات والامكنة من كونه عين الكل، ومن وجه آخر اعلى وهو العلو الذاتي، فان العلى لذاته مع ماله من انواع العلوكماذكرنا، فعلوه غير منحصر فى العلو المكانى او المرتبى اوالجمعى والذاتى، فافهم.

قال، رضى الله عنه: «ومن اعجب الأمور كون الانسان اعلى الموجودات اعنى الانسان الكامل و مانسب اليه العلو الابالتبعيثة ، اما الى المكان اوالى المكانة وهى المنزلة . فما كان علثوه لذابة فهو العلى بعلوالمكان وبعلوالمكانة ، فالعلو لهما. فعلثوالمكان «كالرحمن على العرش استوى» وهو اعلى الأماكن ، وعلوالمكانة «كلشىء هالك الاوجهه ، «و اليه يرجع الامر كله» ، ، « اله معالله » .

يعنى: «رضى الله عنه» ان علو المكانة الخصيص بالله، تعالى، من حيث رجوع الامركلية، ففنى من لم يكن فيمن كان، ولم يكن معه شئ، وبقى من لم يزل، وهو وجه كتل شئ، اى حقيقته، فتحققت الحقايق بالحق، فلاحقيقة لا ولا تحقق الاله «ءاله مع الله الاهو» و فلو كان اثنان اواكثر فى الوجود، لم يتحقق هذا العلولله، تعالى،

۲ ـ س۷ه ی ۰

٤ \_ س ٢٠ ي ٠

٠ ١٢٣٥ ١١س - ٦

۸ س ۲۷ ی ۲۰

۱ \_ س۸۷ ی۱

۳ ـ س۱۷ ی

٥ ـ س۲۸ ی۸۸۸

٧\_ فلاحقيَّة ، خ

٠ ١/٤٢ ٠

وهوله، تعالى، ثابت متحقق فلاحقيقة الاحقيقته، تعالى، انيكون معه غيره في الوجود .

قال ، رضى الشعنه: «ولما قال ، تعالى: «ورفعناه مكاناً علياً» ، فجعل «علياً» نعتا للمكان، «واذقال ربك للملائكة انى جاعل فى الارض خليفة» ، فهذا علوالمكانة» .

يعنى: «رضى الله عنه» العلو الخصيص بالانسان الكامل وهو علتو المرتبة الجمعية الكمالية .

قال ، رضى الله عنه : «وقال فى الملائكة : «استكبرت ام كنت من العالين»، فجعل العلو للملائكة، فلو كان لكونهم ملائكة، لدخلت الملائكة كثلهم فى هذا العلو . فلما لم يعم ، مع اشتراكهم فى حد الملائكة ، عرفنا ان هذا علو المكانة عندالله . وكذلك الخلفاء من الناس لوكان علوهم بالخلاقه علواً ذاتياً ، لكان لكل انسان . فلمالم يعم، عرفنا ان ذلك العلو للمكانة ».

يعنى «رضى الله عنه»: ان علو الكمل و الملائكة العالين من حيث المكانة، اذ لوكان العلولهم بالذات، لاشترك كل انسان في ذلك، بلذلك الانسان موصوف بالخلافة الحقيقية الكمالية لاغير، وذلك، علو مرتبى وكذلك الملائكة العالون مع اشتراكهم في علو المكانى الذي لملائكة الرحمان معهم من حيث كونهم في المكان العرشي، فلهم علو المكانة من حيث لم يؤمروا بالسجود، فهم اعلون من ان يؤمر و ابا لسجود لهيمانهم في الحق و غيبوبتهم عن غيره وفنائهم فيه عنه، وعما يسمى سوى الحق، فهم لا يعرفون انفسهم ولا يعرفون ان الله خلق آدم.

قال، رضى الله عنه»: «ومن اسمائه الحسنى العلى. عمن وماثم الأهو

١ -س١٩ ي٥٨٠٠

۲\_ س۲۸ ی۷۲۰

۳ –س۲ ی۸۲ .

فهو العلى "لذاته . اوعماذا ، وماهوالاهو ؟ فعلوه "لنفسه وهو منحيث الوجود عين الموجودات . فالمسمى محدثات هى العلية لذاتها و ليست الاهو . فهو العلى "لاعلى إلا العام [الثابتة فيه] ماشمت رائحة الوجود، فهى على حالها مع تعداد الصور فى الموجودات . والعين واحدة من المجموع فى المجموع [فوجود الكثرة فى الأسماء ، وهى النسب وهى امور عدمية . وليس الا العين الذى هو الذات . فهو العلى لذاته لابالاضافة] ».

قال العبد: لمافرغ «رضى الله عنه» من ذكر العلو النسبى والاضافى، اخذ فى بيان العلو الحقيقى الذاتى، فقوله: عمن اشارة الى ان هذا الاسم ليس علتوه علتو اضافة، فيدخل فيه عن وعلى، بلهو على بالذات، ليس علوه بالمكان ولابالمكانة النسبييتن، اذليس فى الوجود الا الله وحده لاشريك له فى الوجود، فهو على بهذا العلو الذاتى لابالعلو الاضافي النسبى، فهو على بالذات لنفسه.

ثم اعلم: ان الوجود الحق القيوم للموجودات عينها، فمن كونه عينها وكونها عينه، هي ايضاً علية بذاتها وهو الوجود الحق، فانها معقطع النظر عن الوجود الحق لاغيره، فالموجودات بهذا الاعتبار علية بالذات لاعلو اضافة ونسبية كما انما من حيث هي سوى الحق علية بالمكان او بالمكانة علواً نسبياً اضافياً ليس لها بهذا الاعتبار عليو ذاتى، وقوله: «رضى الله عنه الاعيان الثابتة انها ماشمت رائحة الوجود، اشارة الى ماذكرنا من العلو الذاتى، من حيث ان اعيان الموجودات التى لم تكن وكان الله ولم يكن معهشى، هي على حالتها العدمية الاصلية، فكما ان الحق كان ولم يكن معهشى، كذلك الاشياء على ماكانت كما هو الآن على ماعليه كان، فما ثم الالله الواحد الاحد.

قال ، رضى الله عنه : «فما في العالم من هذه الحيثية علو اضافة ، لكن

١ ـ ماشمت رائحة من الموجود ـف وفي م: رائحة من الوجود .

الوجوه الوجودية متفاضلة ، فعلو الاضافة موجود فى العين الواحدة من حيث الوجوه الكتيرة . لذلك مقول فيه ، هولاهو ؛ انت لاانت».

يشير «رضى الله عنه» ان مستند العلسو الاضافى هو العلو الذاتى، فالعلو للحق ذاتى من حيث احدية العين، ثم بحسب تغاير التعينات والوجوه المتفاضلة فى هذه العين الواحدة يظهر العلو النسبس، لتفاضل الوجوه، ولهذا يقول الاشاعرة فى الصفات انها هو لأهو، ويقول اهل الحجاب فى العالم انه لاهو، ويقول العارفون انه هو هو، ويقول المحققون انه هو لاهو اى يصدق عليه انه هو من حيث الوجوه الحق الذى هو عين الكل و يصدق عليه انه لاهو من حيث الكثرة والعدد التعينى، فان كل جزء من الكبير صورة غير الآخر، واذاكان غيراً فماهو عين فافهم.

قال ، رضى الله عنه : «قال الخراز و هو وجهمن وجوه الحق ولسان من ألسنته ، ينطق عن نفسه بان الله لا يعرف الابجمعه بين الأضداد فى الحكم عليه [بها] ، فهو الأول والآخر والظاهر والباطن ، فهو عين ماظهر وهو عين مابطن في حال ظهوره وما ثم من يراه غيره؛ وما ثم من يبطن عنه، فهو ظاهر لنفسه باطن عنه . وهو المسمى «ابا سعيد الخراز» وغيره من اسماء المحدثات ».

قال العبد: يشير: «رضى الله عنه» الى احدية العين وكثرة الوجوه، فهو الواحد الاحد بالذات والعين، والكثير المتعدد بالتعين و الصورة، وعلى هذا ف بوسعيد الخرّاز وجه من هذا الوجوه و تعين من تعينات الواحد العين، فهو من حيث هو يخبر عن نفسها انه عرف نفسه، بجمعه بين الأضداد، قيل له: « سلام الله عليه » بع عرفت الله ؟ قيال بجمعه بين الأضداد ، وذلك لان الهوية الالهية موضوع لجميع به عرفت الله ؟ قيال بجمعه بين الأضداد ، وذلك لان الهوية الالهية موضوع لجميع

١ - تقول فيه ٠

۲- رحمه الله تعالى فف وهوابوسعيد احمدبن عيسى الخراز صوفى من اهالى دارالسلام بفداد م ۲۷۷

٣ ـ ابوسعيد ٠٠٠ وغير ذلك ف.

الاضداد والانداد في قوله: «هو الاول والآخر و الظاهر و الباطن» و هي احدية جمع والمضلّل واللطيف والشديد و الغفور والمنتقم و غير ذلك ، و هي احدية جمع جميع الاسماء والمسميّات التي تقضى بكمال ، الاقتدار لا يعرف الا بكمال ظهور اثر القدرة وكمال القدرة في الجمع بين المتنافيات والمتنافرات و المتشاكلات والمتماثلات تحت حيطتها، مع احدية العين وذات هي جمع جميع المتنافيات والمتباينات والمتشاكلة من وجه او وجوه لا يكون شئ خارجاً عن حكمه ولاشئ يشبهه ولاشئ يناقضه و يضاده و يباينه و يحاده وان كانت المين الواحدة ظاهرة بوجوه كثيرة مختلفة مفترقة ومؤتلفة متفقة، وحيثيات متعددة متباينة و متناسبة، فلا اختلاف اذن في الحقيقة والعين بل في الحيثيات التعينية والاعتبارات التعقلية، فاذا اعتبرنا الحقيقة والعين، قلنا بالاحدية الصرفة، واذا اعتبرنا الكثرة بالفرق والجمع، قلنا بالكثرة .

قال ، رضى الله عنه: «فيقول الباطن ، لااذاقال الظاهرانا ، ويقول الظاهر لااذا قال الباطن انا. وهذا في كل ضدّ، والمتكلم واحد وهوعين السامع. يقول النبى ، صلى الله عليه وسلم: «وماحد ثنت به انفسها [والعين واحدة واختلفت الأحكام . ولاسبيل الى جهل مثل هذا فانه يعلمه كل انسان من نفسه وهو صورة الحق] ».

يعنى: «رضى الله عنه» فى مغفرة الله لامة محمد، صلى الله عليه وسلم، ذنو بهم الظاهرة من الجوارح الجسمانية والباطنة الكاينة من القوى الباطنة وماحد ثت اى يفعله من الذنوب و ان لم يفعل فهى المحدثة السامعة حديثها العاملة بماحد ثت به نفسها، و العين واحدة ، واختلفت الاحكام، ولاسبيل الى جهل مثل هذا، فانه يعلمه كل انسان من نفسه .

٢ - العالمة . خ .

یعنی: «رضی الله عنه» ان المحدثة نفسها قال و هــو صورة الحق، یعنی کال انسان ابهذه المثابة، فكذلك فی الجانب الالهی، فافهم .

قال: «فاختلطت الأمور و ظهرت الاعداد بالواحد فى المراتب المعلومة. فاوجد الواحد العدد، و فصل العددالواحد، وماظهر حكم العدد الا بالمعدود. والمعدود منه عدم ومنه وجود؛ فقد يعدم الشىء من حيث الحس وهو موجود من حيث العقل. فلابد من عدد ومن معدود؛ ومن واحد ينشأ ذلك فينشأ بسبه».

قال العبد: لمَّاكانت العين الواحدة التي لاعين الاهي، كثيرة التعينات، فتنوعت ظهوراتها و تعددت انباتها، فكانت واحدة كثيرة، وحدة في عين كثرة وكثرة فيعين وحدة ، فكانت عين الاضداد في الاعداد، فاختلطت الامورواشكلت على الفكر الوقوف على سرّ ذلك والعثوروحار الحمهور وخارالعقول وعبرالوصول و يعذر عليها الاطمينان الى ذلك والقبول، وذلك لسريان العين الوحدة الموجودة في مراتبها ومرئيها المشهودة ، اذلاعين على الحقيقة الاحقيقة واحدة هي ذات الحق والمراتب نسب تجلياتها وهي التي غمرتها بنورها وعمرتها بتحليّه وظهورها ، و تسمى بالواحد في اول مراتب تعينه و بالعشرة في المرتبة الثانية و بالمأته في الثالثة وبالالف في الرابعة ، وكل حقيقة من هذه الحقايق المرتبية العددية كلية يحتوي على بسائط الواحدوهي تسمد فمن الواحد من كونه متعيناً في اول مراتب تعينه الي العشرة بسائط الواحد من كونه خارجاً عن العدد و منشيا لحقايق عقودها ، بمعنى ان الواحد عين الاثنين وغيرها، و تسمى في ثاني مرتبة الواحد اثنين، وهو واحد و واحد جمعاً، والاثنان اسم الهيئة الاجتماعية، وهي فيمرتبتها حقيقة واحدة، والثلاثة ايضاً كذلك واحد و واحد و واحد وهي تعين الواحدالذي هو هو في الكل تسمى ثلاثة في ثالث مرتبة ظهوره و تعينه، وهمي حقيقة واحدة، والكانت هيئة اجتماعية من آحاد، فالواحد منكونه داخلا ً في مراتب العدد مسمى بجميع

١ - انها ، خ

اسماءالاعداد، بالغاً مابلغت اثنان وثاني اثنين وثلاثة و ثالث الثلاثة، واربعة ورابع الاربعة، واى جزوفرضت مناى عددكان، ومنكونه خارج الاعداد وليس منها بلهو مبدؤها و مُبدئها و موجدها ومنشيها، مامن «ثلاثة الاهو رابعهم ولاخمسة الاهو سادسهم ولا ادنى منذلك ولااكثر الا وهومعهم» أ، وماثم الاعين واحدة تجلى في ثانى مراتبه، فسمى منحيث التعين والتجلى، اثنين وهكذاالي مالايتناهي، فماثم الاواحد يفصل في المراتب تجليته وتعينه وتدليه ولاتحقق للعدد الابالمعدود، لانه نسبة تعينية، فلاوجودلها الا بالمتعين المعدود وهو الواحد الذي لاحقيقة الاله، ولاتحقق للتعين والتعدد و التجلي واللاتعين واللاتعدد و اللاتجلي الابه ، ورحمة وجوداً و حكماً، فان تجلى في احديته الغيبية العينية الذاتية، بطنت فيه الاعداد الغير المتناهية كبطون النصفية والثلثية والربعية وغيرها من النسب العددية الى مالايتناهى، كان الله ولاشى معه، فان هذه النسب الغير المتناهية في الواحد غير متمايزة ولاوجودلها الا بالمتعدد والمعدود الذيكانت فيه احدية مستهلكة الاعيان، وان تجلى فيمراتب تعينه وتعدده، اظهر الاعـــداد و اوجد الآحاد وانشأ الازواج والافراد، وذلك بالتنزل والتجلي و التعين و التدلي، وماثم الاهو، فهذا سرّ انشاء الواحد العدد و تفصيل العدد الواحد الاحد.

قال ، رضى الله عنه : «وان كان كل مرتبة حقيقة واحدة كالتسعة مثلاً والعشرة الى أدنى والى اكثر الى غير النهاية ماهى مجموع» .

يعنى : «رضى الله عنه» التسعه و العشرة والمأته والالف و غيرها من العقود كل عقد عقد منها حقيقة واحدة متميزة عن غيرها مسماة بغير اسم الآخر ويتضمن غير مايتضمنه الآخر، لاشك فى احدية حقيقتها، وهى احدية الجمع السمعين

٢ -- فان كلمرتبة من العدد حقيقة

۱ ـ س۸ه ی۸۰ ـ ۱

٣ \_ الى غير نهاية

ومجموعيتها اعتبار زائد على حقيقتها العددية الخصيصته بهذا المجموع، فالاسم اسم الهيئة الجمعية والاحدية احدية الحقيقة و العين.

قال ، رضى الله عنه : «ولاينفك عنها اسم جميع الآحاد فان الاثنين حقيقة واحدة، والثلاثة حقيقة واحدة بالغاً ما بلغت هذه المراتب وان كانت واحدة منهن عين ما بقى . والجمع يأخذها فنقول بهامنها ونحكم بها عليها .»

يعنى: «رضى الله عنه» لاينفك عن هذه الحقيقة الواحد جمع آحادها المعينة، قال: فيقول بهامنها. يعنى: يقول باحدية تلك الحقيقة منها اىمن الحقيقة هى هيئة اجتماعية من آحاد معينة. ويحكم بها عليها اى بالاحدية على الحقيقة.

قال، رضى الله عنه : «وقدظهر على في هذا القول عشرون مرتبة»

نضرب لماذكر، مثلاً، انكان فى القول عشرون مرتبة، فقدظهر حقيقة احدية جمعية من عشرين من الآحاد، وهذه الحقيقة، وانكانت احدية جمع هذه الآحاد المعينة، ولكنها حقيقة واحدة منحيث المسمى الظاهر وهو الواحد فى هذه الهيئة الجمعية المعينة، فعشرون اسم لحقيقة هيئة جمعية احدية كالاسم العلم لهذا الجمع المعينة، ظهرت فى مرتبة العشرات، وامهات المراتب العددية اربع وبسايطها التركيبية النسبية لانهاية لها، فافهم .

قال، رضى الله عنه: «فقد دخلها التركيب»

يعنى: اذاقلنا: عشرون مرتبة، فقد قلنا في حقيقة مرتبة واحدة انها مركبة من عشرين مرتبة، فاشتملت هذه المرتبة الواحدة المسماة بعشرين على حقايق بسايطها، فاذا اشرنا الى الحقيقة العشرينية، قلنا حقيقة واحدة، لكونها ليست عين مابقى ،

١ \_ اسم جمع الآحاد . ٢ \_ فالجمع يأخذها .

٣ \_ في بعض النسخ: فيقول بها ويحكم ٠٠٠

٤- «قدظهر» بدون \_واو\_ هـ عشرون مراتبة \_ف\_

فانك تسمى ما بقى باسماء غير العشرين، وكذلك ماقبل هذا العقد باسماء غيرها كلحقيقة منها واحدة في حقيقتها، فتقول في بسائط تحت عقد العشرين مثلاً تسعة عشر، و ثمانية عشر، و سبعة عشر، الى الواحد، فتعين قولك عشرون يتحقق ان الحقيقة الاحدية الجمعية المسماة بعشرين، وانكانت مرتبة واحدة، انها احدية جمع، والواحد من كونه واحداً لايكون جمعاً، اذالجمع آحاد مجموعه، فكل عقد عقد من هذه العقود وحقيقة تحقيقة من الحقايق العددية، يأخذها الجمع ويدخلها التركيب.

قال، رضى الله عنه: «فما تنفك تثبت عين ماهو منفى " عندك بعينه» اذاقلت عشرين فقد اثبت العدد وتعينت الاحدية، واذا قلت مرتبة اوحقيقة فقد اثبت احدية حقيقة العقد المعين و نفيت العدد، لعدم توقف احدية الحقيقة اوالمرتبة اوالعقد على تعقل العدد اذذاك، فانت اذن ماتنفك عن نفى ماتثبت من وجهين واعتبارين مختلفين، فان العدد الذي يشمل عليها حقيقة عقد من العقود العددية منفي عن احدية الحقيقة من حيث كونها احدية جمع معين، وكذلك ثبتت فقد في كل عقد عدد معين احدية، هي منفية عن العدد من كونه عدداً، فاذا عينيت فقد عينت عقداً واحداً على جملة اعداد مجموعة. فهو عقد واحد مشتمل على احادعدة معينة متناهية، والتناهي لم يدخل الا من كونه عقداً معينا، والاحدية من كونه منشيا بذاته لهذه العقود المعينة فوقها وتحتها، محيطة بها، «والله من ورائهم محيط» الأهو، فافهم. «مامن نجوى ثلاثة الاهو رابعهم ولاخمسة الاهو سادسهم» وماثم الاهو، فافهم.

قال، رضىاللهعنه : «ومنعرف ما قتررناه فىالأعداد [وان نفيهاعين اثباتها، علم] عرف انالحقالمنتزه هوالخلق المشبّه» .

یعنی: «رضی الله عنه» ان الواحد من کونه منشأ للاعداد بذاته المتعینة فی مراتب عدة سمتی کثیراً ملاحظة للتعدد، فالتعدد نعت لتعین الواحد فی مراتب متکشرة،

٢ \_ عندك لذاته \_ف\_

لانعت للواحد منحيث هو واحد ، فانقسم نظر الناظرين في العالم على قسمين، منهم من اقتصر على ملاحظة الكثرة والتعدد والتعينات، فسمى كل هيئة اجتماعية من ظهور الواحد وتعينه فيمراتب عدة ، فقال : اثنان و ثلاثة واربعة وخمسة وستة وغير ذلك، كما نقول عقل ونفس وطبيعة وهيولي وصورة وجسم و فلك وكوكب وسماء وارض، مع ان الائنين واحد و واحد، والثلاثة واحد و واحد و واحد ، وكذلك الاربعة والخمسة والستةوالسبعة وغير ذلك الىمالايتناهي، فماثم الاواحد غير متناهي التعين والظهور، وتنوعها فيمراتب معقولة لاتحقق لها منحيث هيهي معقطع النظر عن الواحد المتعين فيها وبها، والقسم الآخر كشفوا الامر على ماهو عليه في نفسه عندالحق وفي علمه، فقالوا ليس الاواحد تنوع ظهوره و تعينه في مراتبهما المعقولة والمراتب والظهور والتعييّن كلها نسب للواحد ولاتحقق لها الا بالواحد وفيه، فافهم فما ثم الاحقيقة واحدة محققة فيذاتها وحقيقتها، و تحقق وتعيين في العقل متكثرة متعددة، ليس شي منها في الحقيقة محققاً، والمحقق هـو الحق الواحد تحقق لك بوجوده متعيّناً في العدد والكثرة، فاظهر تعينات وتجليات وتنوعات وجمعيات واحديات بالعرض، فهي لايقدح في احدية الواحد ان امعنت النظر وانعمت، فافهم، فانه عال غال، والمتحقق به اعلى واغلى والله الملهم والمفهم.

قال، رضى الله عليه : «وان كان قدتميّز الخلق من الخالق . فالأمر الخالق الخالق المخلوق الخالق» .

يعنى: ان الحق من كونه خلقاً ليس هو الخالق كونه خالقاً، فان تمييز الخالقية عن المخلوقية ظاهر كتميز الكثرة عن الاحدية والزوجية عن الفردية ، ولكن العين في الزوج والفرد والواحد الاحد ، والكثير المتعدد، عين واحدة، والعين في مرتبة الاحدية واحداحد وفي الظهور في مراتب تعينه متعدد عدد، فالتعدد والتعين في مراتب العدد، الوجود الحق الواحد وخارج العددوالكثرة في الواحدية والاحدية «فالامر الخالق المخلوق» سميته واحداً احداً وحقاً خالقافي اول مراتب

تعينه بالاحدية والواحدية ، وفي ثانيها اثنين وفي ثالثها، ثلاثة، وغيرها من شأن ذلك الواحد الحق المتعين والظهور، احدياً حقا وكثيراً خلقاً، وهو المسمى بساير الاسماء حقا و خلقاً، فافهم، مااشار اليه الشيخ العارف المحقق، ابو المحسين النورى «رضى الله عنه» لطف نفسه، فسماه حقاً، وكثف نفسه فسماه خلقاً، فاثبت مع اثبات كو نه حقاً في لطافته، خلقاً في كثافته معا أن الحقيقة الذاتية الالهية، لها ان يظهر حقاً خلقاً الها مألوها، ربا مربوبا ، فان الحقيقة المطلقة في عينها يتساوى اقتضائها الخاتي لهمامعاً، فالامر الخالق هو المخلوق «والامر المخلوق الخالق» طرداً وعكساً.

قال، رضى الشعنه: «كلذلك من عين واحدة، لا، بلهوالعين الواحدة [الواحد] وهو العيون الكثيرة. فأنظر ماذا ترى، قاليا ابت افعل ما تؤمر والوالد عين ابنه . فمارأى يذبح سوى نفسه ، «وفداه بذبح عظيم» فظهر بصورة كبش من ظهر بصورة انسان . وظهر "بصورة ولد، لا، بلبحكم ولد من هو عين الواحد «وخلق منها زوجها» ، فما نكح سوى نفسه . فمنه المصاحبة والولد والامر واحد في العدد .»

يعنى: «رضى الله عنه» ان الوجود الواحد الحق الواحد المتعبّن فى الإنسانية المطلقة المسمى ابراهيم فى ابراهيم، والوالد هو المسمى من عينه فى اسحاق او اسماعيل باسحاق او اسماعيل كذلك وكذلك المتعين فى صورة آدم المسمى بآدم هو المتعين فى صاحبته المسمّى بحّوا، ظهر ذلك الوجود الحق الواحد فى مراتب عدة بصور مختلفة وصيغ مفترقة ومؤتلفة، فسمّى فى كل مرتبة مرتبة و تعين تعيّن باسم غير الآخر، فمنه الصاحبة والوالد والولد والزوج والفرد والواحد، والعين باسم غير الآخر، فمنه الصاحبة والوالد والولد والزوج والفرد والواحد، والعين

١ - س٣٧ ى١٠١ ٠ ٢ - والولد عين ابيه ـف . . .

٣ \_ وظهر بصورة لابحكم ولد \_ف\_ } \_ ولدمن هو عين الوالد \_ف\_

٥ ـ س } ي ١ ٢ ـ فمنه الصاحبة والولد ... ف

واحدة، وهو الوجود الحق الذي لاتحقق الاله في كل متحقق معين، معانه من كونه متعيناً بكذا مسمى بكذا غير المتعين بتعين غيره و غير مسمى باسم غيره، فالمسمى بعلاً منحيث تعينه ينكح نفسه من كونها متعينة في صورة صاحبته وكذلك المتعين في صورة ابراهيم، متعين بصورة ولده الذي اراد ذبحه، وهو الظاهر بصورة الذبح العظيم .

قال، رضى الله عنه: «فمَن الطبيعة ومن الطاهر فيها، وما رأيناها نقصت بماظهر منها ولازادت بعدم ماظهر؟ وما الذي ظهر غيرها في ماهي عين ماظهر لاختلاف الصور بالحكم عليها: فهذا حاريّيابس، وهذا بارد يابس، فجمع باليبس وابان بغير ذلك، والجامع الطبيعة،»

يعنى: «رضى الله عنه كما ان الطبيعة حقيقة واحدة پي فانها تختلف بعينها وصورها بحسب المادة، فتقبل الحكم عليها بالاضداد، فنقول: ان طبيعة كذاباردة يابسة وطبيعة كذا حارة رطبة، وطبيعة كذا، باردة رطبة، فتكون الطبيعة فى الاضداد عينها، فتجمعها بحقيقتها وهى حقيقة واحدة من شأنها الظهور فى الاضداد اعياناً متضادة من حيث التعين والظهور، وهى من حيث كليتها، حقيقة واحدة جمعية معقولة مقولة على كثيرين متضادة فى مراتب كثيرة والاضداد المختلفة من كونها اضداداً لا تجتمع فى مادة يقبل هذه الصور المتضادة وليس تعينها باحدها اولى من تعينها بغيرها، وكذلك الطبيعة الجامعة لحقيقتها لكل منها، فانها عين الكل، وكذلك الهيولى، اعنى المادة.

قال، رضى الله عنه: «لا، بل العين الطبيعة »

يعنى : «رضى الله عنه» العين المظهرة لصور الاضداد في المادة القابلة لها ،

<sup>1</sup> \_ ومن الظاهر منها \_ف\_

٢ \_ وماالذى ظهر غيرها ؛ وماهى عينماظهر ... باختلاف الحكم عليه \_\_ف

٣ \_ الطبيعية \_ف\_

عين صورها ، عين المادة ، فيّان الكيّل في الكل ومن الكل .

قال، رضىاللهعنه : «فعالمالطبيعة صور فىمرآة واحدة، بلصورة ٢ واحدة فىمرايا مختلفة .»

يعنى، رضى الله عنه ، ان الطبيعة حقيقة واحدة قابلة لظهور الصور المختلفة فيها مختلفة بموجب حقايقها ، فانتها بحسب الجميع فمالها حسب معين يوجب تعين الكل واحداً معينا ، فيظهر كل من الأضداد فيها بصورتها كظهور حقايق العالم فى مرآة الوجود الواحدالحق بموجب خصوصياتها المتكثرة المختلفة المتباينة و المتماثلة وبمقتضى حقايقها ، وهذامشهد الكل ومشرب المحقق الراسخ المكمل ، اوالطبيعة صورة واحدة فى مرائى مختلفة كعكس ماذكرنامن المشهد ، كظهور الوجود الواحدالحق فى اعيان الاشياء بحسب خصوصياتها ، وهو مشهد الجمهور من المراهف والشهود من المتقدمين «رحمهم الله» .

والحق ان الأمرين صادقان فيحالة واحدة وموجبان الحيرة العظيمة في مرتبة الفكرعند العقلاء الوارثين للحقايق بموازين الفكروالنظرالعقلي .

قال، رضى الله عنه : «فما ثم الاحيرة لتفر قالنظر . ومن عرف ماقلناه لم يحر .»

يعنى: فى نظراهل الحجاب « ومن عرف ماقلناه لم يحر» يعنى: «رضى الله عنه» اذاعرف ان حقيقة الوجود الواحد الحق لذاتها يقبل كل ذلك ومن عينها يقتضى الظهور بجميع ذلك ، فانه لن يحار اصلا الاالحيرة ا خيرة التى هى عين الشهود الحق . والأمثلة قدتقدمت ، فانظروتدبر ، والله الموفق، والعارف مماقلنا فى مزيد علم ، والله اعلم .

قال، رضى الله عنه : «واذاكان في مزيد علم فليس الأمن حكم المحل

١ ــ لابلصورة واحدة ــفــ

والمحل عين العين الثابتة ، فيها يتنوع الحق في المجلى فيتنوع الأحكام عليه، فيقبل كلحكم وما يحكم عليه الاعين ما تجلى فيه، ما ثم الاهذا»

يعنى «رضى الله عنه»: ان زيادة علم العارف المحقق فى المشهدين جميعاً عايد الى العين الثابتة التى ظهرفيها الوجود الواحدالحق بحسبها ، اوظهرت الاعيان الثابتة فيه بحسبها ايضاً كذلك ، اذلاحيثية ولاخصوصية للوجود الحق ، كماقررنا مراراً . فهو حق كل حقيقة ، وبه تحقيقت الأعيان في حقايقها با حكامها و خصايصها و آثارها .

قال، رضى الله عنه :

فالحق خلق بهذا الوجه فاعتبروا وليس خلقاً بذاك الوجه فادكروا يعنى «رضى الله عنه»: ان الوجود الواحد الحق من كونه متعيناً في مرتبة الألوهية هوعين الله ، فهو بحسب الله وبحسب الصورة الأحدية الجمعية الالهية ، ليس خلقاً مخلوقاً ، بل خالق المخلوقات موجد الموجودات ، فليس هوهي ، ولا هي هو «ما للتراب ورب الأرباب» فادكرو لا تخلط بين المراتب ولا تخبط خبط عشواء في الحقايق والمذاهب .

ثم الوجود الواحدالحق من كونه متعيناً في المرتبة الخلفية المنفعلة والاعيان المتأثرة الكونية قابلا الصورالأكوان خلق ليس حقال كذلك ولكن الوجود الحق الواحد المطلق من كونه قابلا الصورالحقيقة الالهية وقابلا ايضاً لصور الخلقية عين الحق والخلق ، فهو فيهما معاحق و خلق، فيصدق من حيث هذا الوجه وضع كل منهما اعنى ، الحق والخلق ، وحمل الآخر عليه . فاعتبر هذه الاعتبارات كلها ، ولا تطلق القضايا الا بوجوهها المعتبرة ، ولا تغفل عن الحقيقة الوجودية المطلقة الظاهرة في المراتب كلها ، انشاءالله ، تعالى .

١- فيها ينبوغالحق... فينبوغ الأحكام ـبـ

قال «رضىاللهعنه» :

من يدر ماقلت كم يخذل بصيرته وليس يدريه الأمن له بصر جمع وفرق، وان العين واحدة وهي الكثيرة لاتبقى ولات ذر وعين الوجود الحق واحدا ولاتحقق الاله في عينه كماعرفت، فما ثم الاهو تعين في مرتبة الجمع واحدا الها في مرتبة التفرقة كثيراً خلقاً ، والوحدة والكثرة والجمع والحق والخلق والاطلاق والتقييد والتعين واللاتعين ، والظهور والبطون نسب نفسية له ولاتحقق لهابدونه فما ثم موجود الاهو.

قال، رضى الشعنه: «فالعلى لنفسه هوالذى يكون له الكمال الذى يستغرق به جميع الأمور الوجودية ، والنسب العدمية، بحيث لايمكن ان يفوته نعت منها ، وسواء كانت محمودة عرفاً وعقلاً وشرعاً ، اومذمومة عرفاً وعقلاً وشرعاً ، وليس ذلك الالمسمى الله خاصة .»

يعنى «رضى الله عنه»: ان العلو الذاتى الحقيقى الذى ليس بالنسبة والاضافة ليس الاللذات السماة بالإسم الله، فانه هو المتحقق في جميع المراتب والنسب و الظهورات والتعينات بوجوده، فان الذات المتعينة بالتعين الأول حقيقة الحقايق الظاهرة بالانسان الكامل الحقيقى الواحد الأزلى الأبدى هو المسمى بالاسم الله خاصة ، وهو الاسم الاعظم لذات الله، تعالى الدال على احدية جمع الجمع الكمالى الذاتى، فمسمى الله، تعالى، من حيث انه متعين بالحقيقة الانسانية الكمالية الذاتية مستغرق جميع الذوات الموجودة والنسب العدمية المفقودة والأفعال والاخلاق والنعوت والصفات المذمومة والمحمودة بحيث لا يخرج شئ اصلاً عن حيطته ولا يسبق لمتوهم وهم ان مسمى الله هو المتكثر في هذه الكثرة فانه يتعالى عن الظهور بما يناقض الكمالات الألمائية ، فان الله احدية جمع جميع الكمالات الأسمائية المؤثرة والحقايق الفعالة الوجوبية الوجودية لاغير .

قال، رضى الله عنه : «واما غير مسمى الله خاصة مماهو مجلى له او صورة فيه، فان كان مجلى له ، فيقع التفاضل ـلابد من ذلك ـ بين مجلى ومجلى ؛»

یعنی: کلعین عین من اعیان العالم، فانه مرآته و مجلاه، یتجلی فیه وجوده فیتأتی للمشاهد شهوده .

قال، رضى الله عنه : «وان كان صورة فيه فتلك الصورة عين الكمال الذاتى، لأنها عين ماظهرت فيه . فالذى يسمى الله هوالذى لتلك الصورة.» قال العبد: يعنى ان الصورة الانسانية الكمالية الذاتية الالهية، هى صورة الذات المسماة باسم الله، وتلك الصورة هـى التى تستغرق جميع الصور المعنوية الغيبية الاسمائية الفعلية المؤثرة والعينية الكونية المتأثرة المظهرية، و جميع الصور الروحانية العقلية والنفسية ، وجميع الصور المثالية الجبروتية البرزخية والطبيعية الفلكية والعنصرية، السماوية والارضية ، والنسب الاضافية العدمية، فان العالم بكماله و تمامه، صورة تفصيل هذه الصور الانسانية الكمالية الجمعية الذاتية ، فافهم.

قال، رضى الله عنه : «ولايقال هي هو ولاهي غيره .»

يعنى: ان هذه الصورة صورة للذات المسماة بالله، تعالى، وصورةالشئ ليست هى المتصورة بتلك الصورة ، فالصورة لاتعطى الا مدلول لفظ الصورة، وانكانت صورة احدية جمعية، فان العقل يفترق بين الصورة وبين ذى الصورة ، ولايقال ايضاً انها غيره من جميع الوجوه، فانها صورة ذاتية، لاينفك عن مسمى الله، تعالى.

قال، رضى الله عنه : «وقداشار ابوالقسم بن قسى في خلعه [الى هذا بقوله: ] ان كل اسم الهي يسمتى بجميع الأسماء الإلهية وينعت بها . و

١ ـ ليست لفظة «خاصة» في النسخ المعتبرة .

٢\_ فتلك الصورة عين كمال الذاتي فـ

٣ لمسمى الله ف - ١ يتسمنى

ذلك هناك ان كل اسم يدل على الذات وعلى المعنى الذى سيقله ويطلبه، فمن حيث دلالته على الذات له جميع الأسماء ،»

یعنی: «رضی الله عنه» ان الاسم من حیث مایدل علی الذات عینها فله مالها ، فیسمتی وینعت بجمیعها، کهی له هو هی من هذا الوجه.

قال، رضى الشعنه: «ومن حيث دلالته على المعنى الذي يتفردبه، يتميز عن غيره، كالرب والخالق والمصور الى غير ذلك. فالاسم المسمى من حيث الذات، والاسم غير المسمى من حيث ما يختص به من المعنى الذي سيق له .»

قال العبد: مذهب ابن القسى، بفتح القاف و تخفيف السين و تشديد الياء ، من اكابر شيوخ المغرب مشهور معتبر، كان قبل الشيخ، «رضى الله عنه» آن اى اسم الهى اخذت من الاسماء الالهية، كالرب و الخالق و الهادى و المصور و غيرها فوضعته مبتداء و ان الاسم الله وساير الأسماء الالهية تحمل عليها خبر آجمعاً وفرادى، كما ذكرنا، فتذكر. وخلعه، كتاب من تصانيفه اسمه: خلع النعلين، شرحه الشيخ، رضى الله عنه.

وقال: «اذا فهمت انالعلى ماذكرناه ، علمت انه ليس علوالمكان والحكام ولا علوالمكانة، فان علوالمكانة يختص لولاة الامر كالسلطان والحكام والوزراء والقضاة وكلذى منصب ، سواءكانت فيه اهلية ذلك المنصب اولم يكن ، والعلوبالصفات ليس كذلك، فانه قديكون اعلم الناس يتحكم فيه من له منصب التحكم وانكان اجهل الناس . فهذا على بالمكانة بحكم التبع ماهو على في نفسه . فاذا عزل زالت رفعته والعالم ليس كذلك .» يعنى: «رضى الشعنه» ان اعلى مراتب العلو هو العلو الذاتى، كمامر ودونه يعنى: «رضى الشعنه» ان اعلى مراتب العلو هو العلو الذاتى، كمامر ودونه

٢ يختص بولاة الأمر

۱ ـ ينفردبه ــفــ

٣ \_ فيه اهلية لذلك

عليّو الصفات، كالعلم والقدرة و غيرهما، فمن كان اعلم، فهوا على بصفة العلم ، وفي هذا العلو لايكون الموصوف و الظاهر به عليّاً بالتبع بل بالصفة النفسية ، وقديكون علياً بالذات والصفة والمكانة والمكان و يختيّص به الرب، تعالى، فانله اعلى المكانات والمراتب واعلى الاماكن، كالعماء والعرش، و اعلى الصفات وهو الاحدية الجمعية الالهية، والانسان الكامل منه او فرحيّظ ونصيب، كادريس ، عليه السلام، مثلاً، فانه من اعلم العلماء، وهو على الصورة الذاتية، وله مكانة النبوة، وقدرفعه الله «مكاناً علياً» ، جعلنا الله واياك ، ممن جمعت له هذه الحقايق.

٥ فص حكمة مهيسمية في كلمة ابراهيمية

قدذكرنا سبب اسناد حكمة التهيُّم الى كلمة ابراهيم، عليه السلام.

قال، رضى الله عنه : «انما سمتى خليلاً لتخلله وحصره جميع ما اتتصف به الذات الالهية . قال الشاعر :

قد تخللت مسلك الروح منى و به سمتى الخليل خليلاً يعنى: «رضى الله عنه» لما قامت الصفات و الاسماء الالهية بابراهيم وقام بحق مظهرياتها حق القيام، فاتصف بجميعها فتخلل حضراتها وسرت الصورة الالهية بحقايقها فى ذات ابراهيم و حقايقه فتخللته، وكذلك سرت المحبة الالهية الذاتية فى جميع حقايقه و سرت محبّته ايضاً فى حقايق الحضرات ، فسمى خليلاً فعيلا بمعنى فاعل و بمعنى مفعول.

قال، رضى الشعنه: «كما يتخلل اللون المتلون، فيكون العرض بحيث جوهره ماهو كالمكان والمتمكن ؛»

قال العبد: اذا تداخل جسمان او اجتمعا، فانكاناكثيفين كالمكان والمتمكن فلاسراية لاجزاء احدهما في الآخر، فلايخلال، وانكان احدهما لطيفا والآخر كثيفا،

١ - س١٩ ٥٨٥ ٠ ٢ - حكمة مهيمنة ـف .

٣\_ انماسمتى الخليل خليلا ـفـ

سرى اللطيف في الكثيف وتخلله بحسب لطف اللطيف و تخلخل اجزاء الكثيف و تناسبهما، وان اجتمع لطيفان و تناسبا في اللطف والرقة، كانت السراية اقوى والتخلل اشدّ واوفى، وان اتفق ان يكون معهما حرارة غريزية تناسبية في كل منهما لكل منهما ملز مة لا نحلال احدهما في الآخر و تخلله ، اشتد السريان و قوى التخليل ، فادى الى اتحادهما بحيث يكونان شيئا واحداً لايتميز احدهما عن الآخر، وفي السراية والتخلل والاتحاد يقع التفاوت بحسب قوة اللطف والرقة والمناسبة بين المتخللين ، وهذا في الاجسام وفي الجواهر، واما الاعراض، فانكانت من اللوازم الجوهرية الذاتية، فانها يكون بحيث جواهر كالرطوبة والرقة للماء، والحرارة واليبوسة للنار، وانكان العرض غريباً ليس ذاتياً للجوهر فسالوساطة الجوهرية الحامعة بينهما، كتخلل اللون الغريب في جوهر غير ذي لون انما يكون بواسطة جوهر لطيف متلتون بذلك اللون الغريب، فيسرى به اللطيف المتلتّون فيمالالون له، فاذا سرى اللطيف في جميع اجزائه و تشرّب الكثيف به وفارقهاللطيف، بقى العرض الغريب فيجوهر مالالونله، فعاد متلتّوناً بذلك اللون، وكل هذا ضرب مثل لما من الحق في الخلق ولما للحق من الخلق، واذاكان الامر في الاجسام على هذا الوجه، ففي الروحانيات يكون اتم واعم، وكذلك الجواهر والاعراض، و ذلك بحسب القبول والتناسب والنفوذ، وكذلك سريان احكام الحقايق والمعانى والنسب بعضها فيالبعض بواسطة الوجود الجامع بينهما بحسب شدة المناسبة و قوة المحبة بين المتخلل و المتخلل.

فلما ناسب مظهرية الخليل، عليه السلام، لتعين الحق فيه و به من جميع الوجوه اواكثرها بحسب مرتبته ومقام مظهريته للحق الذي هو ربه، سرى كل منهمافي الآخر سراية كلية في ابرهيم في محبة ربه اوفي ربه، فظهر في هوية ابراهيم انية الحق وكذلك يتخلل ابراهيم في حضرات الالهية ، فقام بجميع المظهريات الالهية الاسمائية على وجه الاتم، وظهر فيه وبه ومنه ايضاً ، حقايق الحضرات بالظهور الاكمل الاعم، فاتخذه الله خليلاً، وهذه الخلة كسراية العرض بالجوهر اللطيف في الكثيف حتى

يكون بحيث جوهره ، ويذكر قول الخليل، عليه السلام، يوم القيامة، حين يفزع الخلايق اليه في الشفاعة، فيقولون له انت خليل الله، اشفع لنا اوكما يقولون له فيقول انماكنت خليلا من وراء وراء، والخلة المحمدية افضل واكمل، ونظيره سراية اللطيف المناسب في مثله لطافة ومناسبة بالحرارة المعتدلة الحبية الملزمة للكمال تخلل الحدهمافي الآخروانحلاله حتى يرتفع التمايز ويتحد الخليلان كماينحل ويتخلل الابوان في الصنعة وهما العيان و العروس المطهران المثبتان المحلولان اذا مزجناهما على ميزان العدل والزمناهما الطبخ الطبيعي فانهما ينحل كل منهما في الآخر انحلالا منها ويتعده ابدا و ينعقدان جوهرا واحداً، فاذا التقيناه ذاب ذوبانا واحدا وعاص عوصاواحد اولا يطهر احدهمادون الآخر، فيكون احدهما عين الآخر، كماقال، تعالى والشورسوله احق ان يرضوه المفارق الضمير في الخبر لمحمول بعد تثنية المبتداء الموضوع، وقال «من يطع الرسول فقد اطاع الله ، وقال: هذه يدالله، واشار الى يده «ومارميت اذرميت ولكن الله رمى "فافهم.

قال، رضى الله عنه : «اولتخلل الحق وجود صورة ابراهيم عليه السلام. وكل حكم يصتح منذلك، فان لكل حكم موطناً يظهر فيه لا يتعداه . الا ترى الحق يظهر بصفات المحدثات ؟ واخبر بذلك عن نفسه ، وبصفات النقص وبصفات الذم ؟»

یعنی: «رضی الله عنه» ان الحق منحیث تعینه بوجوده فی صورة ابراهیم یضاف الیه جمیع مایضاف الی ابراهیم منصفات المخلوق، ولایتعدی الیه فی صورة لالهیة الازلیة، فانه، تعالی، اخبرنا انه ینادی ویمکر ویستهزی، ویسخرو یمرض ویجوع ویظماً، علی لسان الصادق الذی «ماینطق عن الهوی ان هو الاوحی یوحی» ۱،

۲ - س کی ۱۸۲۵

۱ – س۹ ی۳۳ ۰

۳ ــ س۸ ۱۷۵ ۰

**٤** - س٣٥ ي٣ - **١** 

وذلك بظهوره وتعينه في انية العبد، بوجوده الحق، كماعلمت، فاذكر، وقوله وكل حكم يستح من ذلك فان لكل حكم موطناً يظهر فيه لا يتعداه، يريد: «رضى الله عنه» ان انضياف اصناف الاحكام والاحوال والاخلاق والافعال والاسماء والنعوت الخلقية التي توهم النقص ويوجب الدم في مرتبة العقل والشرع اوالعرف السي الجناب الالهي بالاصالة، كماذكرنا ليس الا من حيث تعينه بالوجود في عين هذا العبد الذي به وفيه ظهرت تلك النقايص، لامن حيث هوهو ولامن حيث موطن الحر، فان موطن الدنيا و ظهور الوجود الحق بالعبيد في الدنيا، يوجب ذلك وعامتها منتفية عن العبد ايضاً في الدار الآخرة و المواطن الجنانية، فافهم .

قال، رضى الله عنه : «الاترى المخلوق يظهر بصفة الخالق من اولها الى آخرها وكلها حقله، كماهى صفات المحدثات حق للحق .»

يعنى: «رضى الله عنه» ان صفات المحدثات من حيث تعين الوجود الحق بالمحدثات وفيها بحسبها، ينضاف اليه جميع صفات المحدثات وافعالها وآثارها، وهي حق له استحقها من حيث تعينه وظهوره فيها وظهورها و وجودها به، ولان الوجودله صلاحية الظهور بها واظهارها، وذلك مقتضى حقيقته وكذلك من حيث هذا الوجه، وباعتبار ان حقايق المحدثات واعيانها الثابتة في العلم الذاتي الازلى، هي شئون الحق ونسبه الذاتية التي هي فيه هو لاغير يثبت ايضاً كذلك للمحدثات جميع الاسمأ والصفات والنعوت والنسب التي للحق من اولها الى آخرها، وهي حق له من هذين الوجهين، فافهم.

قال ، رضى الله عنه: «الحمدلله»: فرجعت اليه عواقب الثناء من كل حامد ومحمود «واليه يرجع الأمر كله» فهتم ماندُم وحمد، وماثمالا محمود او٢ مذموم».

١ -بصفة الحق ـفـ

۲ ـ وماثم الا محمود و مذموم ـ فـ

يشير: «رضى الله عنه» ان كل حمد من كل حامد لكل محمود، فانه لله لانه المحمود بالحقيقة في كل مظهر وموجود بما يظهر فيه من الكمالات والمحامد، والظاهر بها في ذلك الحامد، فاذن هو الحامد و المحمود والحمد، فاذكر اقسام حمد الحمد، كما ذكرنا في شرح الخطبة.

قال ، رضى الله عنه : «اعلم انه ما تخلس شيء شيئاً الاكان محمولاً فيه. فالمتخلل باسم فاعل محجوب بالمتخلل اسم مفعول فاسم المفعول هو الظاهر و اسم الفاعل هو الباطن المستور ، وهو غذاءله ، كالماء يتخلل الصوفة فتربو و تتسع» .

يعنى ، رضى الله عنه: «ان ابر اهيم، عليه السلام، بتخلله جميع الحضرات الالهية يكون محمولاً فى الحق محجوباً فهو للحق جميع اسمائه و صفاته الظاهرة عليه»، فهو غذاؤه بالاحكام والنعوت والاسماء والصفات، وكذلك بتخليل الوجود الحق صورة ابراهيم، يكون محمولاً فى ابراهيم، فيكون الحق سمعه و بصره ولسانه وسايرقواه.

قال ، رضى الله عنه: «فان كان الحق هو الظاهر ف الخلق مستور فيه ، فيكون الخلق جميع اسماء الحق سَمعَه وبصره وجميع نسبه وادراكاته . وان كان الخلق هو الظاهر فالحق مستور باطن فيه ، فالحق سمع الخلق و بصره ويده ورجله و جميع قواه ، كماورد في الخبر الصحيح» .

قال العبد: يشير: «رضى الله عنه» الى مقامى قرب الفرايض والنوافل، وذلك ان وجود الحق هو الاصل الواجب وهو الفرض و وجود العالم وهو العبد، نفل وفرع عليه، لان الوجود الحق لكمال سعته وسع الحق المطلق، والخلق، المقيد، فاذا ظهر الحق خفى العبد فيه، كان الله ولاشئ معه اولاً «لمن الملك اليوم لله الواحد

١ \_ فالمتخلل \_ اسم فاعل \_ف\_ و في(م) : كالمتخلل

۲ - فتربوبه -ف-

القهار» ، آخراً، فكان العبد سمع الحق وبصره وساير قواه، كماقال، صلى الشعليه وسلم، انالله قال على لسان عبده سمع الله لمن حمده، هذه يدالله، واليديد محمد، وكذلكهو الرامي حقيقة في «اذرميت» ٢، فيده يدالحق والحق هو الرامي لنفيه الرمي عن محمد في قوله: «ومارميت اذرميت»، واثباته الرمي للحق بقوله: «ولكن الله رمي»۲،.

والثاني قرب النوافل فهوكون الحقبوجوده محمولاً في انية العبدوهويته له فهو سمع العبد وبصره ولسانه وساير قواه، والحديث الثابت في الصحيح المثبت سترالمقامين، قدذكر فيما ذكر فتذكر.

قال ، رضى الله عنه: «ثمان الذات لوتعرَّرت عن هذه النسب ، لم تكن الهاً . وهذه النسب احدثت اعياننا ؟ فنحن جعلناه بما لوهيَّتنا الها ، فلابعر ف حتى نعر ف ».

يعني: «رضي الله عنه» ان تحقق احد المتضايفين يتوقف على الآخر بالضرورة فالالهية والربوبية والخالقية ، لايتحقق الا بالمألوه والمربوب والمخلوق، وجوداً وتقديرًا، فلايعرف الله منكونه الها حتى يعرف المألوه.

قال ، رضى الله عنه: «قال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم: من عرف نفسه فقد عرف ربَّه . وهو اعلم الخلق بالله. فان بعض الحكماء عم واباحامد ادعوا انه يُعرفالله من غير نظر الى العالم ، وهذا غلط. نعم تعرف وات قديمة ازليَّة لاتعرف انها اله حتى يعرف المألوه ، فهو الدليل عليه».

يعني: «رضي الله عنه» أن الالوهية والربوبية وغيرهما من النسب لاتحقق لها كمامّر الابالمألوهية والمربوبية، فانها حقايق اضافية، فلاوجود لها الا بــالنسبة

١ - س٠ ٤ ي١٦٠

۲\_س۸ ی۱۷ ۰

٣ - احدثتها اعياننا \_ف\_

<sup>3-</sup> في بعض النسخ: فان ابا حامد ادعى ...

ه \_ تعرف ذاتا قديمة .

والاضافة، ولايثبت للذات المطلقة الا بشرط موصوفيتها بالايجاد والربوبية ، ولاربوبية الا بالمربوب، فالربوبية والالهية والخالقية ومعرفتها يتوقف ثبوتها للذات المطلقة على المربوب والمألوه و المخلوق وانلم يتوقف وجودها الذاتى على شع اصلام، فإن الله من حيث ذاته غنى عن العالمين وعن الاسماء الالهية.

قال، رضى الله عنه: «[ثمبعد هذا] في ثانى حال يعطيك الكشف ان الحق نفسه كان عين الدليل على نفسه و على الوهيته، وان العالم ليس الا تجليه في صور اعيانهم الثابتة التي يستحيل وجودها [بدونه] وان يتنتّوع ويتصور بحسب حقايق هذه الاعيان واحوالها، وهذا بعد العلم بهمنا انه اله لنا».

قال العبد: یشیر: «رضی الله عنه» الی ان الواجب علی کل ان یعرف ربته والهه الذی یعبده، وذلك لایكون الا بعد معرفة عبدانیته ومربوبیته، فاذا عرف نفسه عبداً مربوبا، تأتی له ان یعرف ان له الها هوربه خلقه، ثم بعد هذه المعرفة الصحیحة ان عرف انه موجود بالحق اوعرف ان الموجود هو الحق فی عینه وصورته یتنوع ظهوره بحسب خصوصیة المظهر، عرف ان العالم تجل منه، فهو الظاهر بالعالم وفیه بحسب خصوصیة حقیقة العالم من القبول، فهو منحیث ظهوره فی العالم المحدث، کان دلیلا علی نفسه، انه احدثه واوجده، و کان الحق، حینئذ منحیث ظهوره فی دلیلا علیه انه رب اله خالق لك، فافهم، فماانت اذن انت علی ماکنت فی زعمك، بل تعین و تجل من تجلیاته فی مرتبة کلیة اوجزویة فی حقیقة عین ثابتة ازلیة ذاتیة من جملة شئونه الذاتیة التی لم توجد و لاشمت رائحة من الوجود العینی بل هی مای وجودها العلمی الازلی الابدی، والموجود المشهود منك فی الاعیان تجلی طلاهر فی مظهر و کذلك الموجود المشهود من العالم تجل کلی و تعین عینی ظهر فی مظاهر و مجالی و ترائی فی مناظر و مرائی کثیرة مختلفة، فما یشهد و لا یوجد

ف ۲ وانه بتنوع ۰

فى المرآة الا الحق لاالمرأى، فان متعلق الشهود والوجود ليس الا المثال الظاهر من ناظر واحد محاذ بصورته لهذا المرائى الكثيرة، وهى اعيان العالم و حقيايقه فانظر ماذاترى، فانت يااخى على عدميتك الازلية، والمشهود هو الوجود الحق الظاهر فى مظهريتك ومرآتك، وهو الدليل على نفسه من جهتين و مرتبتين مطلقة ومقيدة، فافهم.

قال ، رضى الله عنه: «ثتم يأتى الكشف الآخر، فيظهر لك صورنافيه، فيظهر بعضنا لبعض فى الحق ، فيعرف بعضنا بعضاً، و يتميتز بعضنا عن بعض، فمنا من يعرف ان فى الحق وقعت هذه المعرفة لنا بنا، ومنتا من يجهل الحضرة التى وقعت فيها هذه المعرفة بنا، «اعوذ بالله ان اكون من الجاهلين».

قال العبد: اما فى الكشف الاول شهدت الحق فى مجالى حقايق العالم ومرائى مظهرياته بحسبها ، فكان الشاهد والمشهود هو الحق، وفى هذه الشهود مرتبتان لاربابهما :

احدبهما \_ ان الحق هو الموجود المشهود في حقايق العالم واعيان المحدثات وهي مظاهر للحق موجودة في اعيانها ، ظهر الحق بها وفيها وبحسبها ، نحوا من الظهور وضربا من التجلي .

وفى الثانية \_ يكون الحق ايضاً كذلك هو الموجود المشهود فى مرائى ، غير موجودة فى اعيانها ، بلهى على عدميتها العينية ووجودها العلى، ظهر الوجود الواحد الحق المنسحب عليها بحسب خصوصياتها وقابلياتها، فظهر الوجود الواحد الحق بهذه المظاهر المختلفة مختلف الصور ، فالمشهود الموجود فى الشهودين ، هو الحق .

واميًا الكشف الثالث يعطى ان الشهود نقوش اعيان العالم وصورهاوامثلتها في مرآة الوجود الواحدالحق الموجود هوالحق المشهود في صورنسبه ونقوش

۱ ـ س۲ ی۳۳ .

شئونه واحواله الذاتية ، وهى اعنى النسب والشئون التى هى اعيان العالم ، لـم ينتقل من العلم الذاتى الى العين ، ولكن اثرت فى مرآة الوجود الحق مـن حيث قبوله وصلاحية لذلك الآثار هيئات وصوراً منها بحسبها .

قال ، رضى الله عنه: «وبالكشفين معاً مانحكم علينا الابنا ، بلنحن نحكم علينا بنا ولكن فيه ، فلذلك قال: «فلك الحجة البالغة» تبعنى على المحجوبين اذقالوا: لمفعلت بناكذا وكذا بما لايوافق اغراضهم ؛ فيكشف لهم الحق عنساق ، وهوالأمر الذي كشفه العارفون هنا ، فيرون انالحق مافعل لهم ماادعوه انه فعله، وان ذلك منهم، فانه ماعلمهم الاماهم عليه ، فتدحض حجتهم و تبق الحجة لله البالغة ».

قال العبد: ان الحاكم علينا نحن على الكشفين معاً، لانا على الكشفين معاً اما تجل وحق متعين بمقتضيات اعياننا الثابتة ، اوصور اعيان ظهرنا في مرآة الوجود الحق بمقتضيات اعياننا و خصوصياتنا كذلك، فاذن لم يحكم الحق علينا في كل ما حكم علينا ، دنيا وآخرة ، روحاً وجسماً، ظاهراً وباطناً، شقاوة وسعادة الابموجب مااقتضت خصوصياتنا و استعداداتنا الغير المجعولة الذاتية و قابليات مظهرياتنا التي استدعت من الحق ان يحكم علينا بمانستاهله و نستحقه ، والله العليم الحكيم ، العدل الحكم، لا يحكم على كل محكوم عليه بكل حكم حكم عليه الا بموجب علمه بالمحكوم عليه ، و بالحكم الذي يطلبه و يقتضيه يحقيقته و علمه بهعلى ماهوعليه وبحسبه ، وبموجب استعداده ، ولا ينسب الى الحق نا يتوهم اهل الجهل ان الله قدر وحكم على الخلايق اوكتب عليهم بماليس فيهم ، وهو ظلم اهل الجهل ان الله قدر وحكم على الخلايق اوكتب عليهم بماليس فيهم ، وهو ظلم

١ - الابتأويل نحن . خ، وفي بعض النسخ: مايحكم علينا الا بنا؛ لابل نحن ...

٢ \_ ولذلك . خ . ٣ \_ س٦ ى ١٥٠٠

<sup>}</sup> \_ ممالايوافق ٠٠٠ وفي نسخة \_ف : مالايوافق

ه ـ فتندحض ـف .

محض ان يقدر على احد ويحكم عليه على وجوده في الازل بافعال واحوال وآثار ليست فيهم ومنهم ، ثم اذا صدرت منهم في الدنيا بموجب ماقدر وكتب عليهم طالبهم بذلك في الآخرة وعاقبهم، واخذهم بها وعذبهم، تعالى الله عما يقول الظالمون الجاهلون ، علوا كبيراً ، بل الله يحكم علينا بمقتضيات استعداداتنا و بموجب خصوص قابليات صور معلومياتنا له ، ازلام فلم يحكم علينا الالماطلبنامنه او حكمنا ان يحكم علينا بذلك ، فماحكم علينا الابحكمنا ونحن صور نسب علمه وشئونه و احواله الذاتية النفسية ، بل نحن حكمناعلينا بالحق وفيه، فافهم .

قال رضى الله عنه: «فان قلت: فمافائدة قوله: «فلوشاء لهديكم اجمعين» للنا: لوحرف امتناع لامتناع: فماشاء الاماهو الأمر عليه. ولكن عين الممكن قابل للشيء و نقيضه في حكم العقل ؛ واي الحكمين المعقولين وقع ، فذلك هوالذي كان عليه الممكن في حال ثبوته . ومعنى «لهديكم» المليب ين لكم. وما كلممكن من العالم فتح الله عين بصيرته ، فادرك الأمر في نفسه على ماهو عليه : فمنهم العالم والجاهل. فماشاء، فماهداهم اجمعين ، ولايشاء، وكذلك «ان يشاء» : فهل يشاء، هذا مالا يكون».

قال العبد: لوفى لوشاء لهدى ، تعليل عدم الهداية لعدم المشية، فانه حرف امتناع لامتناع مايسنداليه، فحيث اسندالى المشية بين امتناع المشية ، وانما جاء لعدم الهداية وامتناعها لامتناع المشية . يعنى ماهديهم اجمعين ، لانه لم يشأهدايتهم اجمعين ، لعله انهم لايستعدون لقبول الهداية جميعاً، بل البعض، فشاء بموجب علمه، هداية البعض المستعدين لها ، فهديهم ولوشاء هداية الكل لهدى الكل، ولكنه لم يشأ لعدم تعلق العلم بهداية الكل لمالم يكن فى قابليتهم الاهتداء،

۱ \_ قبل . خ . ۲ \_ س۲ ی ۱۵۰ .

٣ \_ في حكم حد العقل . وفي ف في حكم دايل العقل .

٤ - فتيحالله عين بصيرته لادراك الأمر .

اذالمشية، وهي تخصيص بعض المعلومات للهداية تابع للعلم في تعلقه بهداية البعض الذين لهم قابلية الهداية، فما شاء الاذلك البعض، لان مشية الحكيم العليم ، لا يتعلق الا بمافيه صلاحية مايشاء والالكان عبثاً، ويتعالى عن ذلك علواً كبيراً، و كذلك «ان يشأيذهبكم» ، حرف امتناع وشرط ممتنع ، دخل على المشية ، لامتناع الاذهاب، فامتنع اذهابهم، لامتناع تعلق المشية به، فهل يشاء الممتنع، هذا لا يكون، لعدم تعلق مشية الحكيم بالممتنع .

قال ، رضى الشعنه: «فمشيَّته احدية التعلَّق ، وهى نسبة تابعة للعلم والعلم نسبة تابعة للعالم اثر والعلم نسبة تابعة للمعلوم ، والمعلوم انت واحوالك . فليس للعالم اثر فى المعلوم» .

یعنی : «رضیاللهعنه» لانه ماجعله علی ماهوعلیه، بل تعلق بهبحسبه ، و هذا ظاهــر .

قال، رئضى الله عنه: «بل للمعلوم اثر فى العلم في عطيه من نفسه ماهو عليه فى عينه».

يعنى : «رضىالله عنه» ان العالم انما يتعلق بالمعلوم بحسب ماهو المعلوم عليه فهو تابع للمعلوم في تعلقه به، فليس للعلم اثر في المعلوم .

قال ، رضى الله عنه: «وانما وردالخطاب الألهى بحسب ما تواطأعليه المخاطبون وما اعطاه النظر العقلى ماورد الخطاب على ما يعطيه الكشف. و لذلك كثر المؤمنون وقال العارفون اصحاب الكشوف « ومامنا الآلا له مقام معلوم» وهو ماكنت به فى ثبوتك ظهرت به فى وجودك، هذا ان ثبت ان لك وجوداً. فان ثبت ان الوجود للحق لالك ، فالحكم لك بلاشك فى وجود الحق. وان ثبت انك الموجود ، فالحكم لك بلاشك .

٢ \_ في العلم \_ف\_

۱ ــ س} ۱۳۲۵ ۰

۳ س۳۷ ی

الحاكم الحق ، فليس لهالا افاضة الوجود عليك ، والحكم لك عليك. فلا تحمدالا نفسك ولاتذم الا نفسك ، [ومايبقى للحق الاحمد افاضة الوجود لأنذلك له لالك]» .

يعنى: «رضى الله عنه» ان الله، تعالى، انما يخاطب عباده على قدر فهمهم و بحسب ماتواطأوا عليه، ان الله لونعلقت مشيته بهداية الجميع اوباذهاب الجميع، لهداهم جميعاً، اواذهبهم جميعاً هذامبلغ علوم اهل العموم من المخاطبين، لاقتصارهم في نظرهم على ظاهر المفهوم من كمال القدرة والاراد والارادة، وهو نصف البحث، فلورزقو االعثور على الشطرالآخر. لفازوا بادراك الامر على ماهو عليه، وهو مقتضى الكشف بان المشية لايتعلق الا بمقتضى الحكمة، والعلم والحكمة يعطيان ان ليس فـــىقوة استعداد الجمع وقابليتهم صلاحية الهداية، بل في البعض، فتعلقت، المشية بهداية المهتدين بنوره، لما في استعدادهم قبول نور الهداية ، والذي لم يستعد الهداية في حقيقته وخصوصية عينه الثابتة، لم يتعلق بهدايته المشية، فلم يهتد وهذا مقتضى الكشف الصحيح والحق الصريح الرجيح، فرزقالله اهلالكشف والتحقيق الاطلاع على هذا السّر، وهو سرّر القدر، فنزع بذلك عن قلو بنا غل الاعتراض على الله، بالجهل، كما اعترض اهل الحجاب من الجمهور، في افعاله واوامره واحكامه، ونسبوا اليهله الظلم، واجاز بعضهم الظلم من الله، تعالى، على خلقه، لانهم تحت تصرفه وهو موجدهم وربهم، فله الحكم وعدل منه الظلم، وكل ماقالوا جهل بالحقايق، لأن حقيقةالظلم لاينقلب عدلاً، ثتم الحكيم لايريد ولايفعل الا مااقتضته حكمته، فهـولايكلف نفساً الاوسعها ولايطلبها الا ماآتيها، والا فماهوبحكيم وحكم بخلاف حكمت وعلمه، والله تعالى، حكيم، فهو لايسومنا ماليس فينا، فافهم، وهذابين، فلله الحجة البالغة، فمامنا احد الاله مقام معلوم، فنحن معاشر اهل الكشف والشهود، بحمدالله لم نقف مع علوم هؤلاء المجتهدين، فكشف لنا بحمدالله ماوراء هذا السر، وذلك بمقتضى اعياننا الثابتة في العلم الازلى، فالحكم للعين فينا انكان لنا وجود حقيقي

على ماتقرر، وانلم يكن لناوجود، فالحكم لنا علينا ايضاً كمامر مراراً، فادكر، فما يصل اليك نورالوجود الا بموجب استعدادك، فان كان على الوجه الاكمل، فلا تحمد الانفسك، فانها صورة شأن الهي من الشئون، وان وجدت غيرذلك فلا يلومين الانفسك، وليس لله، تعالى، الاحمد افاضة الوجود، وليس للوجود الا اظهار ماكنت عليه وكان فيك منك ازلام، فافهم.

قال ، رضى الشعنه: «فأنت غذاؤه بالأحكام ».

يعنى: انالوجود الحق انما يظهر بصورة احكام عينك، فقد تغذى بصورة العين الثابتة وجود ظهر فيك بحسبك.

قال ، رضى الله عنه: «وهو غذاؤك بالوجود».

يعنى: لانه ظهرت بالوجود، فان احكام عينك الثابتة لايظهر الا بالوجود، كما انالوجود لايظهر الابحسب تلك الاحكام.

قال ، رضى الله عنه: «فتعيتن عليه ماتعيتن عليك وهو حكمك بالأمر منه اليك ومنك اليه ، غير انك تسمى مكلفاً و ماكلتفك الا بماقلت له كلفنى بحالك وبما انت عليه . ولا يسمتى مكلفاً : اسم مفعول اذلا كلفة عليه ».

يعنى: ان الحكم منك وانتوجه على الحق ان يكلفك بماحكمت، فانه لا يسمى مكلفاً اسم مفعول، كما انك لا تسمى مكلفاً اسم فاعل، لكون الفعل والتأثير والحكم لله بالاصالة، فانه احدية جمع حقايق الوجوب والا يجاب والفعل والتأثير والا نفعال والتأثر، والقبول لك بالافتقار الاصلى الذاتي، كما علمت، فاذكر، فهكذا اعطت الحقايق فان حكمت واثرت وفعلت، فلانك حقيقة من حقايق الجمع الالهى، فافهم .

قال «رضى الله عنه»:

فیحمدنی واحمده و یعبدنی واعبده یعنی «رضیالله عنه» یحمدنی الحیّق علی کمال قابلیّتی وحسن قبولی لنور

<sup>1</sup>\_ «...ماتعين عليك ، فالأمر منه اليك ومنك اليه \_ف\_

وجوده واظهار صورته على ماهى عليها منغير تغيير، واحمده اعترفه ، بالكمالات التى ظهربهافتى اوظهرت بهافيه ، و يعبدنى، اى يطيعنى لماسألته بالاجابة ، كماقال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، حين قالله ابوطالب مااطوع لك ربك يامحمد ، وانت ياعم ان اطعته اطاعك ، والعبادة الطاعة على اح معانيها ، والعبادة الجحود ايضاً ، يقال عبد حقه اى جحد ، والعبد يطيع الله فى ظهوره بالالهية والربوبية، فاذا ظهر فى تعينه بصورة مخلوق و صفته، جحده وانكره .

وقال «رضى الله عنه»:

ففى حال اقتر به وفى الأعيان اجحده فيعرفتي وانكره

اى هو منحيث هو يعرفنى على كل حال، واما انكره، اى هو منحيث هـو يعرفنى على كل حال واناانكره حال ظهوره فى صور الاعيان المحدثة.

قال «رضى الله عنه»:

واعرفه فاشهده.

يعنى: «رضى الله عنه» انافى نفس الامر اعرفه واشهده، لكون المعرفة والشهود من مقتضى حقيقتى منه، فهو يعطى المعرفة والشهود .

قال «رضى الله عنه»:

وانتًى بالغنى و انا اساعده واسعده ؛

يشير «رضى الله عنه» الى توقف النسب الاسمائية على الاعيان الكونية، فان الالهية متوقفة على العبودية، فهو من حيث انيتنى العبدانية يساعده بى ويسعده ، كما قال الله، تعالى، «ان تنصروا الله ينصركم و يثبت اقدامكم» أ، والنصر المساعدة والاسعاد في تحقيق الربوبية والالوهية، وحسن تأتتى القابل في كمال مظهريته لربة

۱ - س۷۶ ی۸۰

اسعاده له فان سعادة الحقايق والنسب الاسمائية انيظهر آثارها في مظاهرها، كما قلنا في كتاب المنازل لنا، واذا الحقايق لم تبن آثارها عدت من الاموات لاالاحياء.

قال «رضىاللهعنه» :

لذلك الحق اوجدني فاعلمه و اوجده.

يعنى: انما اوجدنى الحق مظهراً له ومظهرا، فاوجده فى العلم صورة مطابقة لما هو عليه فى العين.

قال «رضىاللهعنه» :

بذاجاء الحديث لنا وحقّق فتى مقصده.

جاء فى الحديث الثابت عنه، عليه السلام، حكاية عن الله، تعالى، قد مثلتونى بين اعينهم، اى اوجدوا مثالى فى رأى اعينهم علما وشهوداً، فكل من كان فى علمه المتح تصتوراً للحق فقد اوجده فى علمه وشهوده.

قال، رضى الله عنه: «ولماكان للخليل هذه المرتبة التي بها سمتى خليلاً لذلك ستن القرى [ضيافة] وجعله ابن مسترة الجبلى معميكائيل ملك الأرزاق ، وبالأرزاق يكون تغتنى المرزوقين. فاذا تخلل الرزق ذات المرزوق بحيث لايبقى فيه شيء الا تخلله، فان الغذاء يسرى في جميع اجزاء المغتذى كلها وماهناك اجزاء فلابتد ان يتخلل جميع المقامات الالهية المعبر عنها بالاسمأ ، فيظهر بهاذاته ، جلوعلا .

قال العبد: لما تخليل ابراهيم بكمال مظهريته وسعتها وحيطة فلك قابليته جميع المقامات الالهية التي ظهربها المسمى و تخليله وسرى فيها سراية الرزق في اجزاء بدن المرزوق، فصار غذاء أله. وكذلك الوجود الحق سرى باحدية جمع النفس السارى من حضرة جمع الجمع في حقايق ابراهيم، عليه السلام، وصار غذاء له ولولا سرايته فيه بالصورة، لما وجد، فعدى ابراهيم، عليه السلام من حسن مظهريته وكمال قابليته باحكام عينه الوجود الواحد الاحد، وعدى ايضاً بالوجود الحق

حقايق عينه التي هي شئون الحق وصور انانيته العينية، ظهرلذلك في حاله ستر هذه الحقيقة، فستن القرى للبادى والحاضر وغدى الخلايق من كل وارد وصادروواخي الله بينه و بين ميكائيل ملك الارزاق على مذهب ابن سرة الجبلى، فان حملة العرش الثمانية يوم الفصل والقضاء، اربعة منهم الملائكة الاربعة، جبرئيل وميكائيل واسرافيل وعزرائيل، وقد اختلف فيهم وفي الانبياء الذين هم معه في حوله المفجعل ابن مسرة ابراهيم مع ميكائيل.

قال «رضى الله عنه»:

فنحن له كماثبتت ادلَّتنا و نحن لنا .

يعنى: معاشر الكمل قائمون بالحق على ماثبتت الادلة الكشفية، فنحن بحقايقنا الذاتية شئون الحق واحوال وفيه صور ونسب ذاتيةله، وكذلك منحيث وجوداتنا المشهودة وانائياتنا الظاهرة المعهودة الموجودة نحنلنا منحيث اعياننا فانا منحيث صورناالعينية تماثيل واشخاص وجوده لحقايقنا واعياننا العينية.

قال «رضى الله عنه»:

و لیس سوی کونی فنحن له کنحن بنا .

يعنى: ليس للحق مظهرا اتم واكمل من الانسان الجامع وهو الانسان الكامل، اوالانسان المفصل وهو العالم، فنحن بمظهرياتنا وعبدانياتنا وظهوره بناكنحن منحيث اعياننا وحقايقنا قائمون بصور وجوده، فنحن لوجوده الحق في الوجود العينى كنحن له منحيث اعياننا في الوجود العلمي العيني، فهو باطننا ونحن ظاهره قائمون به وبوجوده، وهوظاهر بنا وفينا اوبالعكس، فلاننفك عنه ولاينفك عنا.

قال «رضى الله عنه»:

فلى و جهان هووانا و ليس له أنابأنا .

١ \_ فيحمله ، خ .

يعنى: «رضى الله عنه» ان انا لفظلا يصلح لانائيته الا لفظاً لاحقيقة، وظهور انائيته حقيقة فى الوجود العينى، انما هو بالانسان الكامل، لان الانسان الكامل لهوجه الى الحق المطلق وهو باطنه وهويته الغيبية ووجه ايضاكذلك الى العالم، وهو انائيته وظاهريته وحيث لا يصلح لفظة انالظهور انائيته، تعالى، فظهورها فى انيات الموجودات كلها تفصيلاً اسمائياً، وفى انائية الانسان الكامل جمعاً ذاتياً.

قال «رضىاللهعنه» :

ولكن فتَّى مظهره فنحن له كمثل أنا .

يعنى: «رضى الله عنه» ظهورانائية الحق حقيقة فتى، لانى اناتعينه الجامع الافضل و شخص انيته الشامل الاكمل، فالانسان الكامل للحق كالاناء، فانه ظاهر فيه و متعين به كتعين مافى الاناء بالاناء، فانيته لهوية الحق انا ، فافهم .

٦ \_ فص حكمة حقية في كلمة اسحاقية .

قدذكر سرّ استناد الحكمة الى الكلمة في الفهرس، فليطلب ثمّ .

ثم قال «رضى الله عنه» :

فداء نبى ذربح نربح لقربان و اين ثواج الكبش من نوس انسان يعنى: «رضى الله عنه نفسى فداء لنبتى جعل ذبحاً عن ذبح قربان امر ابراهيم، عليه السلام، ان يقرب قربانالله، تعالى، وانه، عليه السلام، انما امران يذبح قربانا يناسب سترقربانه بنفسه من حيث حقيقة الاسلام الذى هو الانقياد الحقيقى الكلىلله من كل وجه، وهو ذبح النفس تفدية وقرباناً لخليله الذى اسلمله، ويحق ان يكون النفس الكاملة قرباناً للحق، وهذا ستركمالى الهى، يقتضيه مقام الخلة، فظهر هذا الستر على يدى ابراهيم بالقربان الذى وقع به الذبح، اعنى الكبش الظاهر بصورة ابنه، وكان فى الحقيقة كبشاً هو صورة ستر اسلام ابراهيم وابنه، قال: واين ثواج الكبش من نوس انسان، يستبعد «رضى الله عنه الكبش فى وقوع الذبح به الكبش من نوس انسان، يستبعد «رضى الله عنه الكبش فى وقوع الذبح به

قرباناً لله، والذبح بكسر الذال هو المذبوح قرباناً لله، ولما تصور الكبش بصورة ابنه في منامه، قصد، عليه السلام، ذبحه قربا نالله، وسرّ ذلك ان الخليل، عليه السلام، لما اسلمله حق الاسلام، ارادان يقرب بنفسه، اذلم يكن عنده اعز من نفسه و هـو حقيقة الاسلام، قال: «انالله اشترى من المؤمنين انفسهم وامو الهم بان لهم الجنة يقاتلون فى سبيل الله فيقتلون ويقتلون «١» وكماقال رسول الله، صلى الله عليه وسلم، حين تحقق بالفناءالكلى في الله بسرّ الاسلام: وددت ان اقاتل في سبيل الله، فاقتل، ثم احيا ثم اقاتل فاقتل، الهاحيافاقاتل فاقتل، فيهذه ثلاث مراتب للحقيقة الاسلامية المحمدية، فأن له مبداء " و وسطاً ونهاية، فمبدء التقرب بالمال، وماله في سبيل الله، والوسطالخروج والتقرب بجسمانيته لله ، تعالى، والغاية التقرب بروحه و نفسه انكانله نفس، فلما قــام ابراهيم، عليهالسلام بحقيقة الاسلام، همانيتقرب بنفسه الـــى الله، بعد خروجـــه من ماله، فكشف الله له عن سرّر اسلامه انه صورة استسلامه وانقيادهله، و انه موهل لاسرار الخر الكمل منه، اولها؛ الاسلام، وهو الانقياد الجسماني، ثهالايمان، ثهم الاحسان ثمّ الـولاية ثم النبوة ثم الرسالة، ثم الخلافة واولها الامامة والخلة ثمّ الاستخلاف ، ولانهاية للدرجات الاكملية، ففداه الله بذبح عظيم و هو الكبش لمناسبته في سلامة النفس واستسلامه للذبح بالفاني عن نفسه المقرب بروحه لله و تشخص لابراهيم في المنام بصورة ابنه، عليه السلام، لأنه صورة سرّر اسلام ابراهيم والولد سرابيه، ولهذا اسلم نفسه للقتل، «فلما اسلماوتليّه للجبين» ٢، اوحى اليه ان الموهل للذبح ظاهراً هوالكبش لاانسان، فان الانسان قائم بحقيقة الامروباطن السّر، حيث فني عن نفسه واسلم حقيقة لرب العالمين واما صورة هذا السّر في الشاهد انما هوالكبش، اوجدهلله للذبح على يدالانسان وفيه كماله، و بذلك يبلغ درجة الانسان، فافهم .

قال «رضى الله عنه»:

۲ س۳۷ ی۱۰۳

وعظه الله العظيم عناية به اوبنالم ادر من اي ميزان قال العبد: اسقط اليا وفيه لطف تسويغ لذلك مع سوغان لم ادراولم يدر مبنياً للمفعول احترازاً عن محذور وهو نفى ماهو ثابت عنده وتحقق، لعلمه «رضى الله عنه» ان نيابة الكبش عن خليفة الله فى القربات لمناسبة صحيحة بينه وبين الانسان، فعظمه الله، اى الهذاء بما اقامه مقام اشرف عبيده فى اشرف القربات اليه، تشريفاً وتعظيماً للصورة الانسانية التى ابراهيم وابنه عليها، ان يقتل اويقع به الذبح، فانها صورة الله، فهى اعظم ان يقربه لعظمة صورة التى هو عليها، فقوله لاادر مع درايته، اشارة منه ان الوجهين معا صادقان فى ذلك.

قال «رضىاللهعنه» :

ولا شك ان البدن اعظم قيمة وقد نزلت عنذبح كبش لقربان يريد: «رضى الله عنه ال قيمة البدن اعظم من الكبش بالضعف واكثر رعاية لجانب الفقير، ولهذا يجزى فى الضحايا عن سبعة، ولكن ليست البدن مخلوقة للاستسلام، كمامر دون امر، فان البدن تركب وتحلب وقد تذبح للقربان، والغنم ليس الاللذبح والحلب والنتاج تبع لذلك بخلاف البدن.

قال «رضى الله عنه»:

فياليت شعرى كيف ناب بذاته شخيص كبيش عن خليفة رحمان يحرض «رضىاللهعنه» على دراية هذا السرّ الذي استقصينا القول في بيانه هيهنا وقبله في شرح فيّص ابراهيم في الفهرست، فانظر.

قال «رضى الله عنه»:

الم تر ان الأمر فيه مرتب و فاء لارباح و نقص لخسران ؟

ا \_ فى اكثر النسخ الموجودة عندنا: «لم ادر...» وفى نسخة ف ون ون ون بنااويه الأدر . . .

٢\_ في نسخ ف- : الم تدران الأمر ...

يعنى: «رضى الله عنه» ان الاقدار في قيم الاشياء مرتبة، فمن فدانفسه بذات غالية القيمة عالية المنزلة، فهو اعلى واغلى، فمن يفدى بمادون ذلك فكان ينبغى ان نفدى بالبدن كمافدا والدرسول الله، عبدالله بن عبدالمطلب على ماعرف واشتهر، ولكن المسرّ ماذكرنا.

قال «رضى الله عنه»:

فلا خلق اعلى من جماد و بعده وذو الحسن بعدالنبت والكل عارف و اما المسمتى آدم فمقيد

نبات على قدر بكون و اوزان بخلاقه كشفاً و ايضاح بـُرهان بعقل وفكر او قلادة ايمان بذا قال سهل والمحقق مثلنا لأناً واياهم بمنزل احسان

يريد : «رضى الله عنه» ان الكبش وان نزل من كونه حيواناً على درجة الانسان الكامل وينقص في الدلالة والمعرفة والمظهرية عن الكامل، ولكنه اعلى من الانسان الحيوان، لكون الكبش عارفاً بخلاقه كشفاً وبالذات والحقيقة، لابالفكر والعقل، كالانسان الحيوان ، فان معرفة العارف منالانسان الحيوان معرفة نظرية استدلاليّة، وقدلايطابق الواقع فينفسالامر، لامكان وقوع خلاف نظره واستدلاله في نظر ذى نظر واستدلال آخر منوجه آخر، بخلافه دلالة الحيوان ومعرفته الذاتية النظرية التي فطره الله عليها، اذلاخلاف في ذلك اصلاً لكونه فطر عليه .

فان قلت: وكذلك الانسان ، فطرهالله على معرفته.

قلنا: نعم، ولكن الانسان الحيوان غير معرفته الفطرية، ومازج بها وخلطها بتصرفات فكرية، وحركات اراديّة نفسية، ومعنى قولــه تعالى ، «فطــرة الله التي فطرالناس عليها»"، ان المعنى بالناس الكميّل، لاالانسان الحيوان الا من حيث مااشار اليه رسولالله، صلى الله عليه وسلم، كل مولود يولد على الفطرة، وبرواية على

۲ - سهل بن عبدالله التسترى - ۱۳ -1 واما المسمى آدماً . . .

٣ ـ ـ س ٣٠ ي٢٩٠

فطرته، فابواه يهود انه ويمجسَّانه وينصّرانه، الحديث، واعلى المخلوقات فــى هذاالكشف والمعرفة المعدن والجماد، لكونه ابقى وادوم، على هذه المعرفة الذاتية الفطرية، وليس فيه اصلا ً تغيّر عنجبلته الفطرية مادام ذاته، والجمادكامل التأتى والقبول الانقيادي الذاتي لكل ماتصرف فيه متصرف عليهم بمصارف تصريفه بلاتأب ولاتصرف مخرجله عنكمال الانقياد والطاعة الذاتيين لله فاطرالسماوات والارض ومابينهما، فالجماد اتم فيهذا النوع من المعرفة، فانه تحقق بالذات والمرتبة والوجود، ان لامتصرف الا الله، ولاتصرف الالله، فهو بالحقيقة والوجود والمرتبة مستسلم منقاد قابل مطواع لماارادالله منه، ودونه في المرتبة النبات النمو ولكن تلك الحركة الطبيعية الفطرية بالنمّويضاف اليه عرفاً، فيقال فيه انه جسم نام، فذلك نوع تصرف طبيعتى زادعلى اصل الفطرة التي للجماد، وبهذا ينقص معرفته الجماد، وكذلك الحيوان ذوالحسّ والحركة الارادية، ينقص في المعرفة المذكورة عن النبات لزيادة تصرف وحركة في الحيوان، بحيوانيته فينقص بقدر مازاد على الجماد الثابت على اصل المعرفة الفطرية، وعلى النبات بلب الضِّعف، ثم الانسان الحيوان يتقصعن ساير الحيوان والنبات والجماد، فيهذهالمعرفة النزية الفطريةالالهية الغير المتغيرة بالآثار النفسية والتصرفات العرضية الغير الذاتية، وفي الحيوان تحقق بها الغنم فانظركمال انقياده و استسلامه لامرالله بالذبح فيه، فانلم تشهد مايشهدك الله فآمن بماقال الصحابي عن بدن النبي «صلى الله عليه وسلم» حين امر النبتي ، عليه السلام، بتقريبه الله، فرائين انها جعلت يزدلفن اليه بايهن يبدأ في قربانه، فكن يااخي امَّا منارباب القلوب الذين يشهدونالله بقلوبهم ويشهدون الامر على ماهو عليه الامر في نفسه عندالله، اوالق السمع وانت شهيد، تحيّظ بدرجة الايمان ، انلم ترق الى ذروة فلك الاحسان وهوالعلم والشهود والكشف والعيان التي اوتيها الانسان، اعنى الكامل، فقام بمظهريته الجامعة الكاملةلله وعرفه حق المعرفة حين قصر عن ذلك الانسان الحيوان وساير المخلوقات في الارضين والسماوات ومن المبدءات، جميع الروحانيات السفليات والعلويات، ولكن الانسان الحيوان، تصرف في فطرته الظاهرة واحدث احكاماً بعقله ووهمه اوبموجب حدسه وظنه وفهمه في في في مقتضى مدركه وموجب في حقيد المطلق وحصره في مقتضى مدركه وموجب فكره وعقله وجرمه بجرمه في حكمه فكان «من الاخسرين اعمالا الذين ضلسعيهم فكي الحيوة الدنيا وهم يحسبون انهم يحسنون صنعا ، فلهم الفرض والتقدير والحسبان، ولنا بحمدالله التحقيق والايمان والكشف والعيان والشهود والايقان والعلم والبيان، والحمدلله ولي الاحسان.

قال: «رضى الله عنه»:

فمن شهد الأمر الذى قدشهدته ولاتلتفت قولاً يخالف قولنا هم الصم و البكم الذين اتىبهم

يقول بقولى فى خفاء و اعلان ولا تبذرالسمراء فى ارض عميان لأسما عناالمعصوم فى نص قرآن

يعنى: «رضى الله عنه» من شهد الحق متعيناً فى الاعيان الوجودية ، عرف ان دلالاتها على الحق ذاتية فطرية وعلومها بموجدها بموجب وجودها وفطرها لابموجب فكرها ونظرها، وهذا العلم هو المعتبر عند معتبرها، ومن لم يشهدها كذلك فقد شهد حجابيات الاشياء ولم يرالحق الموجود المشهود، فعمى عن الحق، فاذا اخبر بخلاف مدركه لم يسمع فهو الاصم، وليس له ان ينطق بالحق عن الحق، فهو ابكم، ولذلك نفى الله عن المحجوبين السمع والبصر والعقل والبيان والنطق منفياً عندهم وهو شهود وجه الحق فى كل مشهود والسماع عن الحق فى كل نطق وناطق والنطق بالحق كذلك، «فلهم قلوب لايفقهون بها ولهم اعين لا يبصرون بها ولهم آذان لا يسمعون بها فافهم .

قال «رضى الله عنه: «اعلم ايتدناالله واياك ان ابراهيم الخليل ، عليه

٢ ــ ولايلتفت ــفــ

۰ ۱۷۸ *ی* 

۱- س۱۸ ۱۰۳۵ -۱۰۹

٣ \_ ولاتبذل \_ف\_

السلام، قال لابنه: «انى ارى فى المنامانى اذبحك» والمنام حضرة الخيال فلم يعبرها . وكان كبشاً ظهر فى صورة ابن ابراهيم فى المنام، فصدق ابراهيم الشرؤيا ، ففداه ربه من و هم ابراهيم بالذبح العظيم الذى هو تعبير رؤياه عندالله وهو لايشعر . فالتجللى الصورى فى حضرة الخيال يحتاج الى علم آخر به يدرك ماارادالله بتلك الصورة . الاترى كيف قال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، لابى بكر فى تعبير الرؤيا : «اصبت بعضاً واخطأت بعضاً فسأله ابوبكر ان يعرفه مااصاب فيه و ما خطأ ، فلم يفعل، صلى الله عليه وسلم».

قال العبد: حضرة المثال وحضرة الخيال حضرة تجسد المعانى والحقايق والارواح والانفس و حقايق الصور والاشكال والهيآت الاجتماعية، فمن رأى صورة اوشكلا اوهيئة ولم يعبرها ولم يؤولها الى مايؤول اليه امر ذلك الشكل اوالصورة والهيئة التى رأى فى الرؤيا، فقد صدق الرؤيا، ومن عبرها، صدق فى الرؤيا حيث اعطى الحضرة حقها فعبرها، فلوعبر ابراهيم رؤياه صدق ان الذبح هو الكبش ولم يكذب الذبح الواقع بابنه، ولكن كان كبشاً ظهر فى صورة ابنه، فصدقها ، فارادايقاع الذبح بابنه فماصدق ، اى لم يقع ، وسنذكر سببذلك .

قال ، رضى الله عنه : «وقال الله لابراهيم حين ناداه «انيا ابراهيم قد صدقت في الرؤيا انه ابنك : لأنه ما عبرها بل اخذ بظاهر مارأى ، والترؤيا تطلب التعبير]».

يعنى «رضىالله عنه» : صدقت تجسد الذبح بصورة ابنك ، وليس كذلك، فان الرؤيا يطلب التعبير والتفسير .

قال، رضىاللهعنه : «ولذلك قالالعزيز: «انكنتم للرؤيا تعبرون» ٢

ومعنى التعبير ، الجواز من صورة مارآه الى امرآخر. فكان البقر سنين في المحل والخصب».

يعنى: كانت البقرة العجاف سبع سنين في المحل والسمان في الخصب.

«فلو صدق فى الرؤيا لذبح ابنه ، وانما صدق الرؤيا فى ان ذلك عين ولده ، وماكان عندالله الا الذبح العظيم فى صورة ولده ، ففداه لما وقع فى ذهن ابراهيم عليه السلام : ماهو فداء فى نفس الأمر عندالله. فصّور الحسّ الذبح وصور الخيال ابن ابراهيم ، عليه السلام».

يعنى: انابراهيم ، لماصدق في حقيقة ايمانه بالله واسلامه ، عوده الله بتجسيد الوحى والامورله ، على صورة ماكان يرى في منامه ، فكان ، عليه السلام، يرى رؤيا غيرهذاالمشهد ، فيقع في الحس، رؤياه على صورة ماكان يرى، عليه السلام من غير تعبير يحوج الى تفسير وتأويل وتعبير ، فصدق بحكم مااعتاد ، هذه الرؤيا ايضاً على صورة مارأى من غير تعبير ، وكان الله قد ابتلاه في ذلك بلاء حسنا ، اى اختبره ، بمعنى اعطاه الخبرة ، فان الله ، كان خبيراً خبره مبينة جلية الامر و مبينه عن كشفه مقتضى الوهم والخيال بالفكر ، فلما ظهر صدق ايمانه و صدق في اسلامه واسلام ابنه في تصديق رؤيا اظهره الله له وابان صدق مارأى، ففداه بذبح عظيم ، فعلم ابراهيم ، عليه السلام ان الذي رآه في نومه على صورة ابنه ، كان الذبح العظيم ، لاابنه ، لانه ذبح مارأى في المنام ، فلما كذب صورة الذبح الذي رآه، فلم يقدر على ذبح ابنه، حقق الله له صورة الذبح وصدق ابراهيم ففداه بالذبخ العظيم و وقع به صوره الذبح فعلم، عليه السلام، عند دلك ان مارأى كان كبشا في العظيم و وقع به صوره الذبح فعلم، عليه السلام، عند دلك ان مارأى كان كبشا في صورة ابنه لمناسبة ذكرنا ، فتذكر .

قال، رضى الله عنه: «فلورأ الكبش فى الخيال لعبّبره بابنه او بامر آخر». يعنى «رضى الله عنه»: كماعبر الحق له رؤياه بمافداه بالذبخ فكذلك لورأى

١ \_ فكانت البقر \_ف\_ .

امراً في صورة الذبح لعبره بذلك الامر وهو اسلامه اوبابنه انه صورة اسلامه ، لكون الولد سرابيه .

قال: «ثمقال: «ان هذا لهوالبلاء المبين» اى الاختبار المبين اى الظاهر، يعنى: الاختبار فى العلم: هل يعلم ما يقتضيه موطن الرؤيا من التعبير ام لا؟ لأنه يعلم ان موطن الرؤيا وطلب التعبير ففعل، فماوفتى الموطن حقه وصدق الرؤيالهذا السبب كمافعل تقى بن مخلدا لامام صاحب المسند، سمع فى الخبر الذى ثببت عنده انه، عليه السلام، قال: «من رآنى فى المنام، فقدر آنى فى اليقظة، فان الشيطان لا يتمثل على صورتى» فرآه تقى بن مخلد وسقاه النبى ، صلى الله عليه وسلم، فى هذه الرؤيا لبنا فصدق تقى بن مخلد رؤياه، فاستقى قفاء لبنا، ولوعب رؤياه، لكان ذلك اللبن علما ، فحرمه الله العلم الكثير على قدر ماشرب. الاترى رسول الله، صلى الله عليه وسلم، اتى فى المنام بقدح لبن قال: «فشربته حتى خرج السرى من اظافيرى، ثم اعطيت فضلى عمر» قيل ماأو الته يارسول الله؟ قال: العلم، وماتر كه لبنا على صورة مارآه لعلمه بموطن الشرؤيا وما يقتضى من التعبير».

قال العبد: اعلم ان الامور المغيبة عن العبد ، اذا ارادالله ان يطلع العبد عليها و يشهده ماشاء منها قبل الوقوع، فانه، تعالى، تمثل له ذلك في منامه في صورة مناسبة لذلك الامر في المعنى، كظهور العلم الفطرى في صورة اللبن لكون اللبن غذاء لصورته الجسدية من اول الفطرة، كالعلم الذي هوغذاء روح المؤمن من اول فطرة الروح، وكذلك الماء والعسل والخمر صور علم الوحى والالقاء والحال

٢\_ ان موطن الخيال يطلب...

<sup>}</sup> علماً كثيراً في .

٦ - وماتقضيه من التعبير ـفـ

۱ - س ۳۷ ی ۱۰۱ ۰

٣\_ فاستقاء

ہ ـ اظفاری

٧ \_ علوم .خ.

اذا جسدالله لعبده هذه الحقايق على هذه الصور، فينبغى ان يكون صاحب الكشف الصور الذى يجسدالله ويمثل له المعانى والامور الغيبية صوراً مثالية وامثلة جسدية محسوسة من الله على علم آخر من الكشف المعنوى يكشف عن وجه ذلك المعنى المعنى له قناع الصورة الامثلة الالهية ، وهو كشف عال وعلم شريف، يؤتيه الله من مناء من عباده المصطفين المعتنين، ليس علم التعبير الذى يأخذونه من كتب التعبير، وذلك ايضا بالنسبة الى اول معبر علمه الله تأويله كرسول الله، صلى الله عليه وسف الصديق، عليه السلام وابن سيرين ومعبتر قرطبة في هذه الامة وغيره ممن وجد العلم من عند الله واخذه منه، من مشايخ الصوفية والمحققين منا .

قال: «وقدعلم ان صورة النبسَّى التى شاهدها الحس انها فى المدينة مدفونة، وان صورة روحه ولطيفته ماشاهدها احد من احد ولامن نفسه كل روح بهذه المثابة.

يعنى «رضى الله عنه» ان صورة العنصرية المشهودة فى الحس مدفونة فى المدينة لا يتعلق رؤية احدبها، والصورة الروحانية النورية التى لروحه، صلى الله عليه وسلم، فى مظهريته الله، تعالى، لا يراها احد من غير رسول الله، صلى الله عليه وسلم، ولا من نفسه انه يظهر بتلك الصورة المقدسة، لكونها خاصة بالنبى صلى الله عليه وسلم، وكذلك صورة روح كنل احد لا يتمثل بها وفيها الاروحه لاروح احد غيره.

قال: «رضى الله عنه» فتجسد للرائى روح النبى فى المنام بصورة جسده. يعنى بصورة مثالية شبيهة بصورة جسده ، كمامات عليه لا يحزم منه شيئاً فهو محمد ، صلى الله عليه وسلم ، المرئى من حيث روحه فى صورة جسدية يشبه المدفونة لا يمكن لشيطان ان يتجسد بصورة جسده ، عصمة من الله فى حق الرائى ، ولهذا من رآه بهذه الصورة ، يأخذ عنه جميع ما امر به ونهاه عنه او يخبر، كماكان يأخذ عنه ، فى الحياة الدنيا من الاحكام على

حسب مايكون منه اللفظ الدال عليه مننص اوظاهر اومجمل اوماكان.

يعنى: «رضى الله عنه» لاتأويل لماقاله، بل يقتصر على مدلول لفظه، صلى الله عليه وسلم، لكون المراد ذلك المدلول لاغير، ولوكان المراد غيره لقال لفظا دالاً على ذلك، فما فى الامر جهل.

قال : «رضى الله عنه» فان اعطاه شيئاً فذلك الشيء هو الذي يدخله التأويل ، فان خرج في الحس كماكان فتلك رؤيا لا تعبير لها .

قال العبد: اذا نزل على روح الرائى من الغيب امر ظهر فى الروح عكس ذلك الامر انعكاساً نفسياً، ثم ينعكس عكس ذلك الى مخيلته ، فيتشكل ويتصور فى الحس المشترك على صورة عكس العكس فيشبه الاصل، فيخرج المنام في الحس على صورة ماراة فى المنام، وهو كشف صورى، فلا تعبيرله .

قال: «رضى الله عنه» وبهذا القدر وعليه اعتمد ابراهيم الخليل، عليه السلام، وتقى بن مخلد، ولما كان للرؤيا هذان الوجهان و علمنا الله فيما فعل بابراهيم وقال له الادب لما يعطيه مقام النبوة علمنا فى رؤيتنا الحق، تعالى، فى صورة يردها الدليل العقلى ان نعبر تلك الصورة المشروع بالحق المشروع، اما فى حق الرائى او امكان الذى رآ فيه اوهما معاً، فان لم يردها الدليل العقلى، ابقيناها على ما رأيناها، كمايرى الحق فى الآخرة سواء.

يعنى: «رضى الله عنه» ان الحق اذا تجلى لشخص فى صورة يردها الدليل العقلى، اولناه بالحق المشروع، كمارأى بعض المسلمين الصالحين فى بلاد الغرب الحق فى دهليز بيت له، فلم يلتفت اليه ولطمه فى وجهه، فلما استيقظ قلق قلقاً شديداً، فجاء الشيخ، رضى الله عنه، واخبر بمارأى وفعل، فلما رأى الشيخ على ذلك الرائى من القلق امراً عظيماً، فقال له الشيخ: اين رأيتة؟ قال: فى بيت لى اشتريته، قال الشيخ: ذلك الموضع مغضوب وهو حق للحق المشروع، اشتريته، ولم يجعل مالك منه

ولم تفحق الشرع، فاستدركه، ففحص الرجل عن ذلك، فاذا هو من وقف المسجد وقد بيع بغض، والرجل لم يعلمه ولم يلتفت الى امره، فلما تحقق رده الى وقف المسجد واستغفرالله، فمثل هذا اذارأى دخله التأويل والتفصيل، واذا تجلى الحق في صورة لايردها الدليل العقلى، فقد تجللي لناورأيناه بحمدالله، كما تراه في الآخرة كالبدر وكما يتجلى لاهل المحشر في صورة تنكر و يتعوذ منه ويعرف ويسجدله ، سواء بلافرق في الحكم .

قال «رضى الله عنه»:

فللواحد الرحمان في كل موطن من الصور مايخفي وماهوظاهر فانقلت هذا الحق قدتك صادقاً وان قلت امر آخر انت عابر وما حكمه في موطن دون موطن ولكنه بالحق للخلق سافر

ای عابر منصورة مارأیت الی مایؤول الیه تأویل الصورة، یعنی رضیالله عنه ان الحق اذا تجلی فی موطن، فلیس ذلك الموطن اولی بتجلیه من موطن آخر، اذالمواطن بالنسبة الی الحق علی السواء، ولكنه، تعالی، بحقیقته یسفر عنوجه الحق للخلق، هذا ظاهر مدلول العبارة، وثم معنی لطیف، كانه «رضیالله عنه الیه یؤمی، وهوان الحق اذا تجلی لك، اوللخلق، فانما یتجلی من العین الثابتةالتی للخلق، فقد سفر فی تجلیه بحقیقته و وجوده عنوجه الحق، ای كشف صورة العین الخلقة الكونیة ، وهی شأن من شئونه، كمامتر، فقوله: سافر للخلق، یعنی كاشف لصورة عین المتجلی له من الخلق .

قال : «رضى الله عنه» :

اذا ما تجلى للعيون ترده عقول ببرهان عليه تثابر يعنى «رضى الله عنه اذاكان التجلى في صورة محسوسه، واذاكان حقا في هذا الطور وعندالله في نفس الامر، ولكن العقل يتعاظم ذلك بالوهم، ويستكبر ويبرهن بالتنزيه الوهمي، على انه ليس بحق، فانه، يتعالى، ان يظهر محسوساً،

فى زعمه، للحس فى مبلغ علمه، واذن جاز فى حقه الجهة، وحازه الحيز والوجهة ، وانه، يتعالى عن ذلك علواً كبيراً، هذا غايتهم فى برهانهم، وهو عندالتحقيق تنزيه وهمى و تحكم على الحقيقة بموجب عقله الفكرى، والحق نزه نفسه عن هذا التنزيه، فانه، تبارك و تعالى، مع انه تجلى عن التقيد بالجهة لذاته فانه سبحانه متجل من كل جهة غير متخل عن وجهة والا انحصر فى اللاجهة وحد بغارج الجهة، وهو ظاهر بكل وجهة باطن عن كل وجهة لعدم انحصار حقيقته فى الظهور بالجهة والبطون فى اللاجهة، «اينما تولوا فثم وجهالله» ولكنه غير مدرك للمقيدين بمقتضى افكارهم والمتعشقين باوطانهم العرفية والعادية واغطاؤهم الضنكة الاعتقادية واوكارهم، وهم المقيدون للمطلق الذات فى زعمهم والمتحكمون عليه بالانحصار والتحديد فى مبلغ علمهم بوهمهم، ويتعالى الذات المطلقة والمطلق الذات عن كل قيد وحصر، يتعلق بكل حد و طور فى حكم معين او امر موزن بميزان نظرى مقنن بقانون فكرى عقلا و حسا تخمينا اوحدسا، «ماقدروا اللهحق قدره» ، ولاوفو االنظر في حقه فى حقة فى حقة .

قال : «رئضياللهعنه» :

ويقبل في مجلى العقول وفي الذي يسمى خيالاً والصحيح النواظر يعنى «رضى الله عنه» الرؤية اذاكانت في صورة عقلية غير محسوسة ولامتكيتفة بكيفية يشبه شيئا فيها، فالفكر والمبرهن بفكره يقبلانها ويقبلان عليها، ولاينكرانها، وكذلك اذا رأى في المنام خيالاً، اي صورة خيالية فان العقل يجيزه ويقبله ويأخذه مقصوراً على موطن الرؤيا ويعبره، والصحيح كشفاً، شهود العيون النواظر اليه في صورة تجلياته ظاهراً، كماقال: «وجوه يومئذ ناضرة الى ربها ناظرة» فالنواظر الغير المحجوبة نواطر للحق نواظر الى الحق، غير حاصرة له فيماترى و تجلي لها.

۲ - س۲۲ ی۷۳۰

۱ – س۲ ی۱۰۹۰

۳ س۷۵ ک۲۲ ۲۳۰۰

قال: «رضى الله عنه» يقول ابويزيد البسطامى في هذا المقام: لوان العرش وماحواه مائة الف الف مرّة في زاوية من زوايا قلب العارف مااحس به في علمه.

قال العبد: كل مادخل فى الوجود اوماوجد الى الانسان مثلاً فهو متناه محدود محصور، وكذلك لوقدر مالايتناهى متناهياً، لكان الظاهر المتعين من الحق المطلق بايجاد هذا المقدر انتهاؤه من الممكنات بالنسبة الى مالم يتعين بالايجاد من غيب الحق اللامتعين تعيناً معيناً، وكل متعين محصور محدود بنفس تعينه وتميزه من المطلق، وقلب العارف الحقيقى لايمتلى بتعين معين، بلهو فى محاذاة الحق المطلق ابداً.

قال : «رضى الله عنه» فانه قدثبت ان القلب وسع الحق و مع ذلك ما تصف بالرى ، فلوامتلاء ارتوى .

يعنى: «رضى الله عنه» يظهر العارف من مطلق قابليته وقلبه لكل تجلّ من تجليات الحق مجلى، يقبل به الى التجلى فيقبله ولاينقص ذلك من مطلق قابليته التى في مقابلة مطلق الغيب الذاتى اصلاً ولايمتلى بذلك فلو امتلا ارتوى، والمحقق المحنك لايرتوى، وقدقال ذلك ابويزيد البسطامي سلام الله عليه، بل الرجل من يتحسى بحار السماوات والارض ولسانه خارج يلهب عطشاً. يعنى «رضى الله عنه» ان تجليات الحق الظاهر في السماوات والارض ، لايرتوى له العارف ، فانه لا يحس بتجليات الحق المتعين في العرش والكرسى اللذين فيهما السماوات السبع والارضون السبع ، كحلقة ملقاة في ارض فلاة ، فانظر ماذاترى .

قال: «رضى الله عنه» ولقد نبهنا على هذا المقام: بقولنا: ياخالق الاشيا في نفسه انت لما تخلقه جامع تخلق مالاينتهم كونه فيك فانت الضيق الواسع يشير «رضى الله عنه» الى الاحدية الذاتية ، بمعنى انه هو الموجود وحده ليس

لغيره حقيقة ولاوجود حقيقة ، فليس خلقه للاشياء خارجاً عنه ، اذلاخارج عنه ، لكونه هوهو وحده، فلاخارج ولاداخل فهوجامع بذاته في نفسه لما يخلقه من الصور لانه احدية جمع الجميع ، فالكل فيك ، ولولاك لماكانله وجود ، انالله يمسك السماوات النورية الاسمائية الالهية ، والسماوات الروحانية العلوية والارض الخلقية الجسمانية ان تزولا، اى تزول الصورة العلوية السماوية والسفلية الارضية على ماذكرنا ، عن الوجود بانقطاع التجلى النورى الوجودى ، فان الكل مع قطع النظرعن التجلى عنه يرجع بالطبع الى عدمية عينه ، «ولئن زالتا ان امسكهما من احد من بعده انه كان حليماً »\ ، عندغلوصور الاشياء على الوجود الحق الحامل الممسك لها ، «غفوراً» ، اي ساتراً بصورالاشياء وجهالوجود الحق المتعين فيها، واظهاره لهابظهور وجهه فيها لمن لايري غير وجه الحق منكل جهة ووجهة يخلق مالايتناهي كونه ، اي من صورالاشياء فيك ، اي في عين الوجود الحق من نفسك ونفسك فانه انت الواسع الذي وسعت مالايتناهي منالممكنات الغيرالمتناهية والا سماء الحسني التي لايبلغها الاحصاء كذلك بمالايتناهي لهمن وجودك الحقالمفاض على صورالموجودات وماهياتها ومععدم تناهى الكل فلاخارج عنكفلامحيص ولا مناص ولامحيل ولامهرب ولامخرج لهاعنك يضيق الاشياء التي وسعتها فانت من كونك عينها تسعها من حيث انت احدية جمعها وتضيق عن نفسك من حيث هي وانتهى، ضافت عنك يضاق بعضها عن بعضها ، فاانت الضيّق بهذا الاعتبار وانت الواسع بالاعتبار الاول .

قال: «رضى الله عنه»:

لـوان مـاقد خلق الله مـالاح بـقـلبـى فجـره السـاطـع في البيت تقديم وتأخير و تقديره لـوانماقد خلقالله بقلبى ، اىلوكان فيه ماظهر لائحة مع سطوع نوره الوجودى الذى وسع المخلوقات .

ا \_ س ۳۵ ی ۳۹ .

قال: «ربضى الله عنه»:

من وسع الحق فماضاق عن خلق فكيف الأمر يا سامع يعنى : «رضى الله عنه» لما وسع قلبى الحق الذى وسعت رحمته كلشىءفانى يضيق عن خلق وسعه من وسعه وهوالله ، قال الله : ماوسعنى ارضى ولاسمائى و وسعنى قلب عبدى المؤمن .

قال: «رضى الله عنه» بالوهم يخلق كل انسان فى قوة خياله مالا وجودله الا فيها، وهذا هوالامر العام، والعارف يخلق بالهمة مايكون له وجود خارج محل الهمة، ولكن لايزال الهمة تحفظه ولايؤدها حفظهاى حفظ ماحلقه فاذا طرء على العارف غفلة عن حفظ ماخلق عدم ذلك المخلوق الاان يكون العارف قد ضبط جميع الحضرات وهولا يغفل مطلقا، بللابتدله من حضرة يشهدها، فاذا خلق العارف بهمته ماخلق وله هذه الاحاطة ظهر ذلك الخلق بصورته فى كل حضرة وصارت الصور تحفظ بعضها بعضاً فاذا غفل العارف عن حضرة ما اوحضرات».

يعنى من حضرات الوجود علواً وسفلاً.

وهوشاهد حضرة مامن الحضرات حافظ لمافيها منصور خلقه انحفظت جميع الصور بحفظ تلك الصورة الواحدة في الحضرة التي ماغفل عنها ، لان الغفلة ما تعتم قط لافي العموم ولا في الخصوص .

قال العبد: خلق العارف بالهمة ، هو باستجماعه في فكره ووهمه على ايجاد امر وتعليق الهمة بذلك وتسليط النفس عليه ، فان الهمة خلاقة، وحيث كان موجب وجود ذلك الخلق جمعية الهم على وجوده وجمعية القلب واستجماع قواه والحضور فيجب استصحاب الموجب حتى يبقى مخلوق الهمة بخلاف خلق الله ، فانه ليس باستجماع القوى، ولكن لابد من توجهات الاسماء ثم ايضاً، وليس بالحضور الكلى معه من جميع الوجوه، فانه لا يعزب عنه شي اصلاً، بخلاف من يخلق بالهمة، فانه

مهما غفل عمّا خلق بطل موجب ظهور المراد في خلقه، فبطل المخلوق بالهمة ببطلان موجبه، ولكن العارف اذا لم يغفل مطلقاً بل ان غفل عنه من وجه كان حاضراً بهمن جهة اخرى حفظ بماحضر في حضرة ماغفل عنه من جهة حضرة اخرى، مثاله اجتمع عارف بقلبه وعلّو همته بكون اوخلق و تكوين كلى اوجروى ، فانه بمداومة تعليق الهمة و تسليط النفس بجمع الهم والوهم، وجد خارج محل الهمة ذلك الامر المراد، ولكن استمرار وجوده يتوقف على استمرار موجبه وهو الحضور والجمعية، فمهما غفل انخلع الوجود عن تلك الامور ولاسيتما اذا علق همته بكون ثم غاب عن موطن الحس و حضرة الشهادة بالنوم مثلاً فلايقي موجب ظهور ذلك الامر لعدم تعلق همته بذاك، اذذاك، فيعدم ولكن العارف بعالم الحس وعالم الخيال والمثال وارتباط بعض هذه الحضرات بالبعض بالحق لا يغفل عن صورة ماخلق في حضرة الحس وهو في عالم المثال اوفي الخيال يشهدها مخلوقة فيها موجودة في حفظها في خفظ تلك الصورة المثالية اوالخيالية صورته الحسية ، فها موجودة في حفظها في خفيه فالطف و تلطف .

قال: «رضى الشعنه» وقداوضحت هنا سَّراً لميزل اهل الله يغارون على مثل هذا ان يظهر، لمافيه منرد دعواهم انهم الحق، فان الحق لايغفل والعبد لابدله ان يغفل عن شيء دون شيء، فمن حيث الحفظلما خلقله ان يقول اناالحق، ولكن ماحفظه لها حفظ الحق.

قال العبد: انما يغارون على ظهور مثل هذا السّر على انبطلع عليه الدخيل المدعى فيعلم الفرق بين الخلقين والحفظين فيرد عليهم .

قال: «رضى الله عنه» فقد بينا الفرق، ومن حيث ماغفل عن صورة اوحضرتها فقد تميز العبد من الحق، ولابتدان يتميز معبقاء الحفظ لجميع الصور بحفظه صورة ما واحدة منها فى الحضرة التى ماغفل عنها، فهذا حفظ بالتضمن، وحفظ الحق ما خلق، ليس كذلك بل حفظه لكل صورة

على التعين، وهذه مسألة اخبرت انهماسطرها احد في كتاب لااناولاغيرى الا في هذا الكتاب فهي يتيمة الوقت فريدته ، فاياك ان تغفل عنها ، فان تلك الحضرة التي يبقى لك الحضور فيها مع الصورة ، مثلها الكتاب الذي قال الله فيه : «مافرطنا في الكتاب منشىء» ، فهو الجامع للواقع وغير الواقع ولا يعرف ماقلناه الا من كان قرآناً في نفسه .

يشير «رضى الله عنه الى ان الانسان الكامل هو الجامع لجميع الحضرات فاذا غاب عن الحس و دخل عالم المثال، فان حضوره يستصحب معه صورة ماغاب عنه في الحس بعد خلقه بهمته، في حضر بمثال صورة ماغفل عنه فيبقى ذلك المخلوق فى الحس موجوداً ، وهذا ليس الا للجامع الكامل، وله درجة القرآنية الجمعية الاحدية والابرار والمتقون بالتقوى العرفى، يجعل الله لهم فرقاناً، والمقربون لهم القرآن الجامع وفرقانهم ارفع فرقان و تقويهم اعظم تقوى.

قال: «رضى الله عنه» فان المتقى الله يجعل له فرقانا ، وهو مثل ما ذكرنا في هذه المسألة فيما يتميز به العبد من الرب ، وهذا الفرقان ارفع فرقان .

قال: فوقتاً يكون العبد ربّا بلاشك، يعنى الربوبية العرضية منكونه رب المال والملك، والملك عرضت للعبد منه، فحالت بينه و بين تحققه بالعبدانية المحضته التي ماشأنها ربوبية ولاشأنها تصرف والوهية.

قال : «رضى الله عنه» ووقتاً يكون العبد عبداً بلاافك

يشير «رضى الله عنه» الى ان العبد اذا شاب عبوديته ربوبيته، فعبوديته و عبدانيته بالافك، ماهى خالصة، لان العبدانية لوكانت خالصته لله ماشابها ربوبية، كمايكون للعبد فى وقت لا يتصف فيه بالربوبية ولم يضف الى نفسه فعلاً ولا اثراً، وامسك عن التصرفات النفسية الا ما امر به الشرفافهم.

۱ - س۲ ی۳۸۰

ثم اعلم: ان الوقت الذي يكون العبد الكامل فيه رباً هو وقت خلافته عنالله، فاذا نتص على خلافته فهُو الجامع اذن بين العبودية العظمى والربوبيته الكبرى، عبدلله ربللعالمين بالخلافة، فان الخليفة على صورة مستخلفه وربه تخلفه ربًّا للعالمين ، وصورته التي خلقهاي الخليفة عليها هي الربوبية، فافهم، والوقت الذي يكون العبد عبداً بلاافك، هو زمان استخلافه لله، بعد ان الله كان مستخلفاً له، وكان خليفةالله، فصار مستخلفاً لمستخلفه تحققاً بالعبودية العامة والمعرفة التامة ، كقوله، صلى الله عليه وسلم، في هذا المقام: اللهم انت الصاحب في السفر والخليفة في الاهل، فخلف الله على اهله، وهو صاحبه في سفره اليه ومنه وفيه، فافهم ، فهو الجامع بين الخلافة والاستخلاف، وهو مقام الخلة العظمى التي اشار اليه الخليل، انما كنت خليلاً منقراء وراء، وهوظاهر الخلافة المحمدية اذهبوا الىمحمد، فانه الخليل والحبيب، فإن الخليفة شغل بخلافتهله احبهالله، وقيال رسول الله، صلى الله عليه وسلم، في آخر امره، وهو على الطرفاء، اني ابرء الى الله ان اتخذ احد منكم خليلاً، ولوكنت متخذاً خليلاً لاتخذت ابابكر خليلاً، انالله اتخذني البارحةخليلاً كما اتخذ ابراهيم خليلاً، اوتيت مفاتيح خزائن السماوات والارض.

قال : «رضى الله عنه» :

فان كان عبداً كان بالحق واسعاً وان كان رباً كان في عيشة ضنك فمن كونه عبداً يرى عين نفسه و تتسع الآمال منه بلا شاك قال العبد: اذا تحقق الانسان الكامل بالاستخلاف و تشبت فلى مركزية فلك العبودية العظمى، كان بلاشك واسعاً بالحق و وسعه الحق بكل شيء ، فانه في وكالة الحق وكفالته بربوبيته، وهو رب بالحقيقة، فيتسع آمال العبد في الله حقيقة، فان للامال والآملين في فيحاء فضاء ربوبيته، تعالى، مجالاً جليلاً وظلاً ظليلاً، وانكان ربا وظهر بربوبية عرضية، لزمه القيام بربوبية من ظهر يعبوديته، وحينئذ لم يقم بذلك حق القيام فان الخليفة وانكان فيه جميع ما يطلبه الرعايا، ولكن ذلك

غير ذاتى له بل مجعول فيه وله، فقيامه بربوبيته العالم بجعل الله ، وانكان قبول ذلك باستعداد غير مجعول، ولكن الفرق بين الربوبية الذاتية والربوبية العرضية بين، وانكان الكل حقاً للكل فى الحقيقة ولكن لكل من الكل مستند اصيل فى الكل هوله ذاتى كالنقايص والمذام والانفعال والتأثر والفقر والعبودية، فانها ذاتية للعبد والكون وللموجود الحق من حيث تعيينه فى العبد لابالذات، وللكون من حيث اتصافه بالوجود فافهم.

قال: «رضى الله عنه»:

ومن كونه ربا يرى الخلق كله يطالبه منحضرة الملك والملك عنى: «رضى الله عنه» اذا ظهر بربوبية الخلافة توجه الملك والملكوت و الجبروت بمطالبة حقوقها منه، اذلابتد للخليفة ان يقوم بجميع ماللرعايا ولاشك انه يعجز عن ذلك لكون ربوبيته غير ذاتية .

قال: «رضى الله عنه»:

و يعجز عما طالبوه بذاته لذا كان بعض العارفين به يبكى وفي اكثر النمخ لذاته، بعض العارفين لعلمه بعدم قيامه بربوبيته العالم وفيه حذف الياء من ترى، فكان يبكى حين طولب بمالم يحضره بالفعل في بعض الاوقات.

قال : «رضىاللەعنە»

فكن عبدرب لاتكن ربعبده فيذهببالتعليق في الناروالسبك قال: «رضي الله عنه» فص حكمة علية في كلمة اسماعيلية ان مسمى الله احدى بالذات كل بالاسماء

قال العبد: يعنى «رضى الشعنه» ان المسمى بالله فى ذاته واحد احد له احدية جمع قهرت وغلبت الجمع، فكان احديا بالذات، فهو وانكان بالذات احد بالكنه واحد، وله نسب ذاتية كثيرة، فانه نصف الاثنين و ثلث الثلاثة وربع الاربعة وغير ذلك من النسب، التى لاتناهى، والواحد عين الكل فى الوجود والكل فيه واحد،

فهو كل بهذه النسب ، لانه احدية جمع الجمع، فهو بذاته كامل الذات بالذات .

قال : «رَضَى الله عنه» فكل موجود ماله من الله الأربه خاصة، يستحيل ان يكون له الكل .

يريد «رضىاللهعنه» ان الموجودات كلها وانكانت تحت ربوبيةالله، والهيته، والله هوالرب الارباب، ولكن كلجنس جنس ونوع نوع و شخص شخص لهخاصته من مطلق ربوبيةالله تربيه وتقوم له بربوبية خاصة، لاتصلح ولاتصلح الا لـذلك الموجود المخصوص، كالربوبية الظاهرة من مطلق ربوبية الله للنير الاعظم مثلاً وعليه وفيه وبهربوبية بالملك والالوهة والسلطنة والغلبة والنور والحياةوالتسخير ومايلائم ويشاكل هذه الحقايق، والتي يختص بالمريخ مثلاً منالعلويات ربوبية القهر والغلبة والشدة والاستعلاء والقتل والفتك والاحراق والظلم والجور وما شاكل ذلك، فهذه حقايق قامت بربوبية المريخ يستدعى من الله تعين الربوبية بالنسبة اليه فيه وعليه منحضرة الاسم القادر القوى القاهر الشديد الغالب، ومنه وفيي المخلوقات المنسوبة الى فلكه الغالب على امزجتهم واخلاقهم وافعالهم وآثارهم ماذكرنا من الحقايق ف افهم، ان شاءالله، وكذلك الربوبية الخصيصة بالمشترى ، فارواح ذلك وملائكته بخلاف جميع ماذكر فيالمريخ منالعلم والحلم والصلاح والعفيّة والرحمة والرأفة واللطف والطاعةلله والعبادة وماشاكل ذلك فيتعين من مطلق الربوبية لكل واحد من المربوبين العلويات والسفليات ربوبية خاصة، وهي حصة من مطلق الربوبية، فان ذلك الموجود من النوع اوالشخص الانساني مظهراله ربالعالمين، منحيث تلك الربوبية الخاصة، وهولهاكالتمثال والصورة الظاهرة ، فان عبد فهو حجابية ذلك الاسم وصورته، والحق منحيث ذلك الوجه ربه.

قال : «رېضى الله عنه» :

فلكل شخص اسم هوربه ذلك الشخص جسم وهوقلبه

١- لرب الاربابي .

فيستحيل ان يكون لكل واحد واحد مجموع ماللربوبية الكلية الالهية الاحدية الجمعيّة .

قال: «رضى الله عنه» واما الاحدية الالهية ، فمالاحدفيها قدم، لانه لايقال لواحد منها شيء ولآخر منها شيء، لانه لايقبل التبعيض.

يعنى: «رضى الله عنه» ان الاحدية الذاتية القائمة بمسمى الله، لاينقسم ولا يتبعيّض ولا يتجزى، فهي الذات الاحدية الجمعية.

قال : «رضى الشعنه» فاحدية الله مجموع كله بالقوة .

يعنى : «رضى الله عنه» ان جميع الربوبيات المتعينة فى جميع المربوبين من جميع الحضرات الالهية الاسمائية فى الاحدية الذاتية الالهية بالقوة والاجمال، قد تفصلت فيهم وبهم بالفعل .

قال: «رضى الله عنه» والسعيد من كان عندربه مرضياً وما ثم الاهو عندربه ، لانه الذى يبقى عليه ربوبيته، فهوعنده مرضى فهو سعيد، ولهذا قال سهل «رضى الله عنه» ان للربوبية سرّاً وهوانت يخاطب كل عين عين، لوظهر لبطلت الربوبية، فادخل عليه لو وهو حرف امتناع لأمتناع فهو يعنى ذلك السرّر، لا يظهر فلا تبطل الربوبية، لانه لا وجود لعين الا بربه فالعين موجودة دائماً ، فالربوبية لا تبطل دائماً .

يريد ، «رضى الله عنه» ان الربوبية لماكانت من الحقايق الاضافية ، فلاتحقق لها الابطرفيها ، فيتوقف ظهورها على عبد مربوب، والمفهوم من الربوبية عرفاً ان يتوقف عليه المربوب، ولمالم يظهر الافى كل عين عين من المربوبين ، كان كل عين عين سرها الموجب لظهورها وتحققها ، فلوظهر هذا السر لبطلت الربوبية المفهومة عرفاً ولم تبطل حقيقة ، لان الاعيان لايظهر ابداً بلهى على حالها في غيب الله ، فلا تبطل الربوبية ابداً .

قال : «رضى الله عنه» وكل مرضى محبوب وكل ما يفعل المحبوب

محبوب فكله مرضى، لانه لافعل للعين ، بلالفعل لربها فيها ، فاطمأنت العين ان يضاف اليها ، فعل ، فكانت راضية بمايفعل فيها وعنها منافعال ربها ، مرضية تلك الافعال ، لان كل فاعل وصانع راض عن فعله وصنعته، فانه وفي فعله وصنعته حق ماهي عليه .

قال العبد: لماكان المربوب هوالذى يظهر ربوبية الرب ويبقى عليه ربوبيته ومطلوب الرب من المربوب، ان يكون مظهراً له، يظهر فيه افعاله وآثاره، كما يحب ويرضى، فقامت عين المربوب بماار ادربه منه من اظهار عينه، فكان مرضياً محبوباً لقيامها بما احب ورضى، والعين تحت الربوبية مسخرة طوعاً مطمئنة قد مكنت ربها الظاهر فيها ان يظهر عليها وعنها افعاله، فالفعل فيها اذن للرب لالها، والرب راض بفعله لعلمه ان ذلك الفعل المطلوب المحبوب لايمكن وجوده الافي هذا المربوب المحبوب، فرضى الرب عن عبده ورضى العبد عن ربه في كل مافعل فيه وبه، فهوراض مرضى محبوب.

قال : «رضى الله عنه» «اعطى كلشىء خلقه ثم هدى» ، اى بين انه اعطى كل شيء خلقه، فلايقبل النقص والزيادة .

لمارضى كل رب من الاسماء الالهية و حقايق الربوبية من الاعيان مظهراً اظهر عليه وفيه وبه افعاله وآثاره، كمايح ب ويرضى، وقدوفى للمظهر حقه فقد اعطى لكل شئ خلقه، بموجب مايقتضى خلقيته، فبين له بفعل ربها فيها، انها كانت على هذا الخلق والخلق الذى ظهر فيها وعليها.

قال: «رضى الشعنه» فكان اسماعيل، عليه السلام، بعثوره على ماذكرناه عند ربه مرضياً ، وكذاكل موجود عند ربه مرضى، ولايلزم اذاكان كل موجود عندرب عبد آخر، لانه مااخذ الربوبية الا من كل، لامن واحد، فما تعين له من الكل الا

١ - س.٢ ي٥٥

مايناسبه ، فهو ربه ، ولايأخذ احد من حيث احديته .

يعنى: «رضى الله عنه» ان حصة كل احد من مطلق الربوبية، وانكانت معينة مخصوصة، ولكنها ما تعينت ولا تخصصت الا من الكل بحسب خصوصيته، فناسب خصوص قابليته من مطلق الربوبية ما اقتضته، فرضى كل واحد من الرب والمربوب بصاحبه لمناسبة معه ، ولايلزم ان يناسب تلك الربوبية المخصوصة بخصوصية عين اخرى، هذا مالايكون له ابداً، فان الخصوصيات تميزت بعضها عن بعض بما به المباينة والامتياز، فلايتشارك فى الخصوصيات فيكون كل عين مرضية عند ربها خاصة، فلو اخذت الربوبية من واحد معين واخذ منه كذلك غيرها، لكانت الربوبية المعينة المخصوصة غير مشتركة، فما اخذت كل عين عين الا من كل فيه مجموع ما للكل بالقوة، فلا يظهر بالفعل الا بما يعينها وما يعينها وما يعينها والعينها الاخصوصيات الاعوان بحسبها.

قال: «رضى الله عنه» ولهذا منع اهل الله التجلى فى الاحدية، فانك انظرته فهو الناظر نفسه ، فمازالت ناظراً نفسه بنفسه ، وان نظرته بك فزالت الاحدية ، لان ضمير التاء فى نظرته ماهو عين المنظور ، فلابد من وجود نسبة مااقتضت امرين ناظراً و منظوراً، فزالت الاحدية ، وان كان لم يرنفسه الا بنفسه و معلوم انه في هذا الوصف ناظر منظور ، فالمرضكى مايصح ان يكون مرضياً مطلقاً الا اذا كان جميع ما يظهر به من فعل الراضى فيه .

يعنى: «سلام الله عليه» اذا امتعنت التجليات فى الاحدية، فلايظهر التجلى ابدآ من احدية الذات فيه كل مايطلبه الاستعدادات ما يقتضيه ذاته، لاغير، فكل احد مرضى عند ربه لامطلقاً، فلوكان مرضياً مطلقاً لظهربه وفيه وعليه جميع مايطلبه الربوبية الكلية من الافعال والاحوال والاخلاق والآثار وليس كل احد بهذه المثابة، ولكن الانسان الكامل الذى فيه جميع المظهريات بالفعل.

قال: «رضى الله عنه وفضل اسماعيل ، عليه السلام، غيره من الاعيان بما نعته الحق من كونه عند ربه من شيئاً ، وكذلك كل عين مطمئنة ، قيل لها «ارجعى الى ربك» فما امرها ان ترجع الا الى ربها الذى دعاها ، فعرفته من الكل راضية مرضية ، «ف دخلى في عبادى و ادخلى جنتى» من حيث مالهم هذا المقام ، و العباد المذكورون هنا ، كل عبد عرف ربه واقتصر عليه ، ولم ينظر الى رب غيره مع احدية العين لابدمن ذلك ، وهو ظاهر .

يعنى: «رضى الله عنه» العباد الذين فيهم تدخل النفس المطمئنة تحت اوامر ربها ونواهيه وافعاله، اذادعيت الى ربها، فاجابت النداء راضية مرضية فلابدان تدخل فيهم، فان المقام بينها وبينهم لكونهم جميعاً راضين مرضيين مطمئنين مدعوين.

قال: «رضى الله عنه» وادخلى جنتى التى بها سترى وليست جنتى سواك ، فانت تسترنى بذاتك ، فلااعرف الابك ، كما انك لاتكون الابى، فمن عرفك عرفنى وانالااعرف فانت لاتعرف ، فاذا دخلت جنته دخلت نفسك فتعرف نفسك معرفة اخرى غير المعرفة التى عرفتها حين عرفت ربك بمعرفتك اياها ، فتكون صاحب معرفتين معرفة به منحيث انت و معرفة بهبك من حيث هولامن حيث انت .

قال العبد: اشتقاق الجنة من الستر وكل جنة تجنّن ارضها بماعليها من النبات والشجر، وهي بالنسبة الى اهل الجنة مقامات ومنازل يلايمهم كل الملائمة، فكل عبد مرضى عند ربه يلائمه بكونه مظهر آله في جميع مايحب ويرضى ان يظهر فيه ربه فهو جنة ربه حيث ظهر به وسترهو في مظهريته، فجعل العبد نفسه وقاية لربه وجنت له من الافعال والآثار المذمومة عند من لايرضاها من الارباب والعبيد، فاضاف الى نفسه جميع المذام وهي بالاصالة افعال وآثار لربه فيه، فصار وقاية ربه عن السنة

اهل الذم والمذام، وهدفا لسهام الطعن والملام وجعل ربه وقاية له في جميع المحاب والمحامد، فاضافها جميعاً الى ربه جنة له فلايضاف المحامد اليه منحيث هو بل الى ربه واستتر هو بربه عن اضافة المحامد، كماسترربه عن المذام، فكما ان العبد لايكون موجوداً الابربه، اذ هوكون، فكذلك الرب لايكون ظاهراً متعيناً في عينه الا بالعبد، فهو مظهر ومظهر والناظر فيه وبه، فينظره فلايعرف الابه، واذ قد ثبت ان الله لايعرف بالحقيقة، فعبده الذي هو مظهره الاكمل لايعرف بغيره، فاذا نادى كل رب عبده اليه وامره بالدخول في جنة ربه، دخل العارف تفسه، فيعرف انه مظهره ومجلاه هو عبده وهو مولاه وهو عرشه ومستواه، ولاينفك ربه يحبه ويرضاه، ولايزال عبده يعرفه ويهواه، فلابتد لكل منهما عن الآخركما قلنا في هذا المقام ؟

## شعر:

فما انفك يرضاني بكل محبة وما زلت اهواه بكل مودة فممتنع عنه انفصالي و واجب وصالى بلاامكان بعد وقربة

فحينئذ يعرف العبد نفسه لربّه وبهغير المعرفة المعينة الاولى وفيه هذه المعرفة يضاف اليه كل مايضاف الى ربه كل مايضاف الى ربه كل مايضاف اليه من المظهريات ، فيعرف نفسه بربه بعد معرفته ربه بنفسه ، طرداً و عكساً جمعاً وفرادى دائماً ابداً، فيعرف ربه ونفسه منحيث ربه لامن حيثهو، وكان يعرف ربّه منحيث نفسه لامن حيثربّه، فحصل له الجمع بين المعرفتين والتحقق بالحسنيين .

قال: «رضى الله عنه» فانت عبد وانت رب لمن له فيه انت عبد وانت رب وانت عبد لمن له فى الخطاب عهد، انت عبدله منحيث ظهور سلطانه عليك، وانترب له منحيث ظهور سلطانك به على مندونك وعليه ايضاً منحيث اجابته لسؤالك، فما انت على كل حال الا تعييناً من تعييناته وتجلياً من تجلياته، وانت رب ايضاً منحيث

ظهور الربوبية بك وفيك لرب خاطبك بخطاب «الست بربكم» فقلت بلى بين العباد الراضين بربوبيته المرضيين عنده حين قالوا ماقلت، فنالوا مانلت وماتوجه الخطاب من الاحدى الذات اليك خاصة.

قال: «رضى الله عنه» فكل عقد عليه شخص يحلّه من سواه عقد . فان عبد اللطيف والرؤف على عقد وعنزيمة يحل العقد والعزيمة التي عليه القهار والمعذب، وعبد الظاهر على اعتقاد وعلم يحله عبدالباطن، وهكذا بينجميع المربويين والارباب من غير تخليط ولا تخبيط بين المقامات والعقايد.

قال: «رضى الله عنه» فرضى الله عن عبيده فهم مرضيون و رضوا عنه، فهو مرضى ، فتقابلت الحضرتان تقابل الامثال، والامثال اضداد، لان المثلين ، يعنى حقيقة لا يجتمعان اذلا يتميزان ، وماثم الا متميز ، فما ثم مثل فما فى الوجود ضدّ، فان الوجود حقيقة واحدة، والشىء لايضاد نفسه .

قال العبد: «ايده الله به» حضرات الارباب تقابل حضرات العباد تقابل الامثال، وذلك لانكل واحدة من الحضرتين مرضية عند الاخرى راضية بها، فالمثلية بين الحضرات تامة ، فالتضاد كذلك عامة لتقابل احديهما الاخرى تقابل الضد الضد المند، اذالمثل الحقيقي كالضد، لعدم اجتماعه مع ندهاى بمثله حقيقة، اذلاتميز لايهما فرضت عن الآخر، واذلاتميز فلابينية، واذلابينية فلااثنينية، فلاضدية فلمثبم الا واحد، فهوهولا غيره ، فالو جود حقيقة واحدة تعينت في مراتب متميزة عقلا ، فماثم عقلا الامتميز بخصوصه ، فماثم مثل يوجب الاثنينية ، فالمظهر عين المظهر، فانظر تشهد ..

قال : «ريضي الله عنه» :

فلم يبق الا الحق لميبق كائن فما ثم موصول و ماثم باين

۱ - س۷ ی۱۷۱ ۰

بذاجاء برهان العيان فلاارى بعينى الاعينه اذاعاين ذلك لمن خشى ربه ان يكونه لعلمه بالتمييز فوقف على مركزعبدانيته مرضياً عندربه لكونه راضياً بربوييته له وعليه ورضى به ربه له لرضاه بعبوديته وربوييته ربه وله وعليه وفيه ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» دلنا على ذلك اى على التمييز جهل اعيان فى الوجود بما اتى به عالم فقد وقع التمييز يين العبيد يعنى بين العارف وغير العارف وهذا اقل ما فى الباب .

قال: «رضى الله عنه» فقد وقع التمييز بين الارباب، ولولم يقع التميز لفسَّر الاسم الواحد الالهى من جميع وجوهه بما يفسر به الآخر ، والمعز لايفسر يتفسير المذل ، لكنه هو من وجه الاحدية .

يعنى «رضى الله عنه» انه يفسر الاسم الواحد من جهة احدية الذات بمايفسر به غيره ضداً كان اوندا، لانه من حيث احدية ذاته كلها ولاضدله ولاند، والاسماء اضداد وانداد، فافهم.

قال: «رضى الله» كما تقول فى كل اسم انه دليل على الذات و على حقيقته من حيث هو فالسمى و احد، فالمعز هو المذل من حيث المسمى و المعز ليس المذل من حيث نفسه وحقيقته ، فان المفهوم يختلف فى الوهم من كل واخد منها.

قال العبد: تقرر فيما مضى ان لكل اسم دلالتين دلالة على الذات المسماة به ودلالة على حقيقة مخصوصة بها يمتاز عن غيره، فبالاول هو المسمى عينه فيوضع ويحمل عليه ساير الاسماء، كماهو مذهب ابن قسى، وبالثانى هو غيره لتميزه عنه بخصوصه ، وان كان خصوصه فيه ايضاً.

قال: «رضىاللهعنه» فلاتنظر الى الحق و تعريه عن الخلق .

يعنى : «رضى الله عنه» ان الخلقية يستدعى الحقيّة ويستلزمه لزوم المربوبين

للارباب واستلزام الارباب للمربوبين، فيجب على الناظر المحقق النيدة. ولاينظر الى الحق الخالق الرب الاله، بلامخلوق مربوب مألوه من الخلق.

قال: «رضى الله عنه» ولاتنظر الى الخلق وتكسوه سوى الحق.

يعنى: انه ان نظر الى الخلق عرباً عن خلعة الوجود الحق، رجع الى عدميته الاصلية، فان الخلق لفظ معترى على الحق، فاذا عربته عن الحق لم يبق ماتسميه به وما الخلق الا اختلاق، فافهم. وظهور الخلق في رأى العين، وانكان ظهور الآل «كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء» أ، انما هو بخلعة تجلى وجوده في بعض مراتب شهوده، فلو نظرت بخلع الخلع الوجودية الحقية عنه، لم يبق شيئاً ولم يكن شيئا «حتى اذا جاءه لم يجده شيئاً» أ، فعند ذلك، لورزق الناظر بصراً حديداً ونظراً شديدا وعلماً جديداً، «لوجدالله عنده فوفيه حسابه» أ، ان الظهور والشهود والتعين والوجودله وحده، ان يكون معه غيره في وجوده الذي هوهو.

قال : «رضىاللهعنه» :

ونزههوشبههوقم في مقعدالصدق وكن في الجمعان شئت وان شئت في الفرق يعنى «رضى الله عنه» اذا اثبت عبداً وربا، فقداشركتهما في الوجود، وهذا عين التشبيه، وان قلت بوجودين خصيصين بالعبد والرب على التعيين، فقد ثنيت وميزت حقيقة والحقيقة واحدة ليس الاهي وان نزهت الحق ان يكون معه غيره في الوجود مع وجودك فيه اوشهوده فيك اوقلت بهما معا دائماً، فقد نزهت الحق حق التنزية و تحققت بحقيقة التنزيه النزيه، وشبهت في موضع التشبيه بعين التنزيه وقمت اذن في مقعد الصدق وقعدت على المقام الحق، واذا عرفت ان الاوجود الالعين واحدة هو الحق، فان عددت فكنت في الفرق والخلق، او وحدت فكنت في الجمع المطلق وانت اذن انت ولك ذلك.

قال: «رضى الله عنه» تجز بالكل انكل تبدى قصب السبق.

١ - س٢٤ ي٣٩٠

يعنى «رضى الله عنه» اذاكنت فى الجمع فقد اثبت مالكل منه مالكل منه ما المنه ما ، فاثبت وجود الحق خلقا و اثبت وجود الخلق حقا وشهدت ايصا الحق حقا و الخلق خلقا و له يفتك اذاذلك شهود ، فكنت انت الحايز قصب السبق دونه ، فانكل احد ليس الاهو و انت تشهد الانيات فى الهويات و الهويات فى الانيات جمعا وجمع جمع ، فانت كما قال فلاتفنى ولا تبقى الوحى فى غير ولا تلقى ، اذلاغير ، بل منك من كونك هو اليك من كونك انت ، وذلك انك اذاكنت فى مقامى الحقية و الخلقية و الربويية و العبودية معا غير حاصر ولا محصور ، بل مطلقاً مطلقاً ، فلا تفنى من كونك احدهما اوهما معا فى الآخر ، ولا تبقى على انيه مخصوصة معينة خلقية اوحقية بلاخلقية اوحقية ، وكان شهودك اذن انه لايفنى الخلق عن الحق ولا يبقى الحق دون الخلق ، بل اثبتهما و احداً لامعا فى وجود و احد ، فافهم ، وهذا غاية الحمد ، و الحمد شه والحمد ، والحمد الله عن الحق الحمد ، والحمد الله عن الحق المحد ، والحمد الله عن الحق الحمد ، والحمد الله عن الحق ولا يبقى الخلق ، بل اثبتهما و احداً لامعا فى وجود و احد ، فافهم ، وهذا غاية الحمد ، والحمد الله عن الحق ولايبقى الحمد ، والحمد الله عن الحق ولايبقى العمد ، والحمد الله عن الحق ولايبقى الحمد ، والحمد الله عن الحق ولايبقى الحمد ، والحمد الله عن الحق ولايبقى الخلق ، بل اثبتهما و احداً لامعا فى وجود و احد ، فافهم ، وهذا غاية الحمد ، والحمد ، والحمد الله عن الحق ولايبقى المولة المحدود و احد ، فافهم ، وهذا غاية الحمد ، والحمد ، والحمد المحدود و الحدود و الحدود و الحدود و المحدود و الحدود و العدود و العدود و الحدود و

قال: «سلامالله عليه» الثناء يصدق الوعد لايصدق الوعيد، والحضرة الالهية يطلب الثناء المحمود بالذات .

يعنى: «رضى الله عنه» لماكان الثناء هو تعريف المثنى عليه ، بماهوعليه من النعوت، فيصدق ان يكون التعريف بالمذموم اوبالمحمود، ولكن الالهية من كونها احدية جمع جميع الكمالات لهامرتبة تطلب الكمال بالذات ، فتطلب الثنأ بالمحمود في الوعد ، اذلا يحمد موعد او متوعد على وعيده او إيعاده

قال: «رضى الله عنه» فيثنى على الحضرة الالهية بصدق الوعدلا بصدق الوعيد بلبالتجاوز، «فلا تحسبتن الله مخلف وعده رسله»، لم يقل ووعيده، بلقال: «ونتجاوز عن سيئاتهم»، معانه توعد على ذلك، فاثنى على اسماعيل بانه كان صادق الوعد، وقدزال الامكان في حقالحق. يعنى: «سلام الله عليه» زال امكان تحقيق وعيد بتحقق تحقيق وعده.

۱ - س۱۱ ی۸۱ ۰

۲- س۲۶ یه ۱۰

قال: «رضى الله عنه» لما فيه من طلب المرجَّح.

لان اسماعيل اذا اثنى الحق عليه بصدق الوعد ومن جملة ماوعدالحق هو التجاوز وعدم تنفيذ الوعيد «فمايرسل بالآيات» آيات الوعيد «الاتخويفاً»، ولعلهم يتقون ، فماالمرجح اذن لايقاع الوعيد وايجاد عين الايعادمعسلامة المعارض النافى لذالك وانلايثنى على الحق بصدق وعده مع صدق الثناء على اسماعيل الذى هو من جملة صدق وعدالحق ، بل الثناء، على الله ولله، في الوجهين لمن فهم، والله الملهم.

قال: «رضى الله عنه»:

وما لوعید الحق عین تعایی علی لذة فیها نعیم مبایی و بینهما عند التجالی تبایی و ذاكله كالقش و القش صاین

فلم يبقالا صادق الوعد وحده وان دخلوا دارالشقاء فانهم نعيم جنان الخلد والامر واحد يسمى عذاباً من عذوبة طعمه

قال العبد: «ایدهالله به» تقرر «رضی الله عنه» ان مواعید الله لعبیده ، لابد من تصدیقه ، فان الله یحقق مواعیده بخلاف ایعاده و تهدیده ، فان الله یعفو ویتجاوز ولایؤ اخذ بما اوعد و توعد ، کماقال بعض التراجم فی مقام العفو

## شعر

وانى اذا اوعدت اوعدت لمخلف ايعادى وتنجّز موعدى وبعدانقررماتقرر، بينوعين انالعبيدوان استحقوا العقاب و دخلوا دارالشقاء وهى جهنم، فلابدان تسبق رحمته غضبه فى الاخير، فينقلب العذاب عذاباً عنداهل النار، وان عواقب اهل العقاب لابد ان يؤول الى الرحمة بعدالاحقاب، وذلك لان اهل النار الذى هم اهلها اذاادخلوا كانوا على احوال ثلاث، فالاولى: يسلط فيها العذاب على ظواهرهم ويواطنهم فيكفر بعضهم ببعاض ويلعن بعضهم بعضاً، ومأويهم النار، ومالهم من ناصرين فيقول الضعفاء للذين استكبروا «ربناهؤلاء اضلونا فاتهم عذاباً

۱ \_ س۱۷ ی

ضعفاً فى النار» وقالوا «اتنم قدمتموه لنافبئس القرار» ، وقالوا «اناكنالكم تبعاً فهل اتنم مغنون عنانصيباً من النار» ، و «قال الذين استكبر واللذين استضعفوا انحن صددناكم عن الهدى بعد اذجاءكم بلكنتم مجرمين ، وامثال هذه المخاصمات والمحاكمات والمجاوبات فى المخاطبات والمعاتبات التى يختصم بها اهل النارفى النار والعذاب ، قد احاط بهم سرادق ناره و تسلط على ظو اهرهم و بو اطنهم بشراره .

والحالة الثانية: وهى الوسطى، لمايئسواان يخفف عنهم العذاب واسمعهم «اخسئوافيها ولاتكلمون» الخطاب ، فمكنواانفسهم ان لابدمن ان يعبر عليهم بالعذاب والعقاب الاحقاب ، فطفق بعضهم يعتذر الى البعض ويقيم كل منهم اعذار الاخرة فيتحاللون ويقولون «سواء علينا اجزعنا ام صبر نامالنامن محيص» ، وقالوا «بل مكر الليل والنهار» ، وهم قدرضوا بالعذاب ووطنوا نفوسهم على الصبر على العقاب ، واراح الله عند ذلك بواطنهم عن العذاب الشديد و «نارالله الموقدة التى تطلع على الافئدة» ، ورفع العذاب عن قلوبهم .

ثم الحالة الثالثه: وهى الاخيرة ، وذلك بعد مضى الاحقاب ، انهم يتعودون بالعذاب وبالغون تعاقب العقاب ، حتى لا يحسون بحدته ولايتألمون بشدته وطول مدته ، ويلقى الله على اعضائهم وجلودهم الخدر حتى لا يحسوابه ووضعهم فى هذه الحالة ، كماقال الله ، تعالى «لا يموت فيها ولا يحيى» ، ثم يزداد تألفهم والفهم بذلك ، حتى انهم يتعدون به ولا يتعذبون ، بل يعذب لهم عذابها ، فيلتذون و يتسعذبون بحيث لوهب عليهم نفحة من صوب الجنة وفوحة من نعيم الرحمة ليعذبوا وتألموا وسئموا ذلك وتبرموا كالجعل وتعوده وتعديه بالقاذورات وتعوذه وتعذبه

۲ - س۳۹ ی.۲

٤ - س٢٤ ٢٢٥ ٠

٠ ٢٥٥ ١٤س ٢

س ۱۰ کا ۲۰۷

۱ - ۳۲، ۷ س - ۱

٣ ـ س٠ ٤ ي٠٥٠

۳۲ س ۳۲ ی۳۲ س۲۰ ی۷۲ ۰

برائحة الورد ، فهذا ، لهم نعيم ، يباين نعيم اهل الجنان والحقيقة واحدة ، فان التذاذه واستعذاب وارتفاع آلام وعذاب وعقاب، فاهل النار في النار على نعيم يباين نعيم اهل الجنان ، وان وجدناعند نسبة بعض التجليات الى البعض بين النعيمين بونا عظيماً وتفاوتا بيناً عميماً ، فان نعيم اهل النار من رحمة ارحم الراحمين بعدمال العذاب الى النعيم والغضب الى الرحمة ، ونعيم اهل الجنان نعيم محض ولذه خالصة ورحمة صافية من حضرة الرحمان الرحيم ، وعين الامتنان الجسيم ، فافهم .

فُّص حكمة روحية في كلمة يعقوبية .

وقدذكرنا المناسبة بين الحكمة الروحية والكلمة اليعقوبية في شرح فهرس الحكم فليطلب من هناك .

قال: «رضى الله عنه» الدين دينان عندالله وعند من عرفه الحق، تعالى، ومن عرفه من عرف الحق، تعالى، ودين عندالخلق وقداعتبره الحق، فالدين الذي عندالله هوالذي اصطفاه الله و اعطاه الرتب العلية على دين الخلق، فقال، تعالى « ووصى بها ابراهيم بنيه و يعقوب، يابنتى، انالله اصطفى لكم الدين، فلاتموتن الا وانتم مسلمون »، يابنتى، انالله اصطفى لكم الدين بالالف واللم لتعريف العهد، فهو دين الىمنقادون اليه، وجاء الدين بالالف واللم لتعريف العهد، فهو دين معلوم معرف، وهو قوله، تعالى «ان الدن عندالله الاسلام»، وهو الانقياد، فالدن عبارة عن انقيادك.

قال العبد: اعتبراشتقاق الدين من ثلاثة اوجه كلها موجودفيه ، الاول صهوالانقياد ، يقال : دانله ، اى انقاد لامره وخضع له فالدين هو الانقياد الكلى ظاهراً وباطناً ، اما ظاهراً فباتيان ما امرالله في كتابه وعلى لسان رسوله ، واما باطناً ، فبتصديق انبائه واخباره والايمان بهامن غيرتوقف فيه ، ولاريب ولاريث ، كماقال

۱ - س۲ ی۱۲۹۰

۲- س۳ ی۱۷ ۰

«فلاوربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجربينهم ، ثتم لا يجدوافي انفسهم حرجا مماقضيت ويسلموا تسليما» وهذا حقيقة انقياد الباطن ان لا يبقى في النفس حرج مماقضى الله ورسوله ، ويسلم له في اخباره و احكامه تسليماً كلياً حقيقياً ، ويطلق الدين على الامر الكلى الذي ينقاداليه اهل الدين كلهم وهو الشرع لذلك ، و الاعتباران الآخران فسياً تيانك في مواصعهما .

قال: «رضى الله عنه» والذى من عندالله فهو الشرع الذى انقدت انتاليه، فالدين الانقياد والناموس هو الشرع الذى شرعه الله تعالى، فمن اتصف بالانقياد لما شرعه الله، فذلك الذى قام بالدين واقامه، اى انشأه، كما يقيم الصلاة، فالعبد هو المنشىء للدين، والحق هو الواضع للاحكام، والانقياد عين فعلك، فما سعدت الابماكان منك فكما اثبت السعادة لك ماكان الافعلك كذلك ما اثبت الاسماء الالهية الا افعاله وهى انت وهى المحدثات، فبآثاره سمتى الها وبآثارك سميت سعيداً، فانزلك الله منزلته اذااقمت الدين وانقدت لما شرعه لك وسابسط لك، انشاء تعالى، ما يقع به الفائدة.

قال العبد: لاشك ان الانقياد لامرالله هو فعلك وسعادتك في الانقياد لاوامره ونواهيه ، والشقاوة في عدم انقيادك لذلك ، لانك اذا انقدت لامره فقد اطعته واذا اطعته فيما امرك ونهاك كذلك اطاعك في اجابة سؤالك ، فما اجابك الابما اجبت له، فما اسعدك الافعلك، كما هو في الاصل، فان افعال الله وهي المحدثات اثبتت له الاسماء الحسني ، لان المحدثات مخلوقات لله فاثبتت له الاسم الخالق وكذلك الرازق والرب والآله .

قال : «رضى الله عنه» فالدين كله لله.

يعنى «رضى الله عنه» سواء انقدت الى ماشرفه الله للانقياد به او وضعه واضعوا النواميس من الخلق، فليس الانقياد الاله لارب غيره.

٣\_ س، ٤ ي ٦٨٠٠

قال: «رضى الله عنه» وكله منك. اى الانقياد لامنه الابحكم الاصالة اى انما ينقاد اليه، لكون المنقاد اليه بالاصالة مأموراً به من عندالله اومأموراً به من عندالخلق لله ، قال الله ، : « ورهبانية ابتدعوها» وهمى النواميس الحكمية التى لم يجيء الرسول المعلوم بهافى العامة من عندالله بالشريعة الخاصة المعلومة فى العرف ، فلما وافقت الحكمة والمصلحة الظاهرة فيها الحكم الالهى فى المقصود بالوضع الالهى المشروع ، اعتبرها الله ، تعالى، اعتبار ماشرعه من عنده ، وما كتبها الله ، تعالى ، عليهم ، ولما فتح الله بينه و بين قلوبهم باب العناية والرحمة من حيث لا يشعرون ، جعل فى قلوبهم تغطيم ماشرعو ايطلبون بذلك رضوان الله ، على غير الطريقة النبوية المعروفة بالتعريف الالهى الى قوله : «وكثير منهم فاسقون» ٢

اىخارجون عن الانقياد اليها الجمهور لله لماوافقت المصلحة فيها حكم الله منحيث ان الله انما وضع من الشرع ماوضع للانقياد الكلى لامرالله، تعالى، و هذا كان المراد، ايضاً، كذلك من وضع النواميس الحكمية، فاعتبرها الله اعتبار ماشرعه هو لعبيده من عنده، فمن انقادالى الله فيها، فقد انقادلله.

قال: «رضى الله عنه» ومن لم ينقداليها لم ينقداليه مشرعه اى بالاصلاة من حيث عبيده الذى وضعوها ، لمايرضيه ، لكن الامريقتضى الانقياد و بيانه ان المكلف اما منقاد بالموافقة واما مخالف ، فالموافق المطيع لاكلام فيه لبيانه ، واما المخالف ، فانه يطلب بخلافه الحاكم عليه من الله احد امرين اما التجاوز العفو، واما الأخذ على ذلك، ولابدمن احدها فان الامرحق في نفسه ، فعلى كل حال صح انقياد الحق الى عبده لافعاله وماهو عليه من الحال ، فالحال هو المؤثر .

۱ ــ س۷٥ ع۲۷ .

يعنى «رضى الله عنه» ان العبد بحاله سواءكان موافقاً اومخالفاً، فانه، يستدعى انقياد الحق له بالثواب او بالعقاب لابدمن ذلك.

قال: «رضى الله عنه» فمن هناكان الدين جزاءً اى معاوضة بمايسر اوبما لايسر ، فبما يسر، رضى الله عنهم و رضوا عنه ، هذا جزاء يعنى بما يسر «ومن يظلم منكم نذقه عذا باً كبيراً» ، هذا جزاء بمالايسر ، ونتجاوز عن سيئاتهم » مذا جزاء، فصلح ان الديب هوالاسلام ، والاسلام عين الانقياد ، فقد انقاد الى مايسر والى مالايسر ، وهوالجزاء وهذا لسان الظاهر في هذا الباب، وحوظاهر ، واما سره و باطنه، فانه تجل في مرآة وجودالحق ، فلا يعود على الممكنات من الحق الا ما اعطته ذواتهم في احوالها ، فان لهم في كلحال صورة فيختلف صورهم لاختلاف احوالهم، فيختلف التجلى لاختلاف الحال ، فيقع الأمر في العبد ، فما اعطاه الخير فيختلف التجلى لاختلاف الحال ، فيقع الأمر في العبد ، فما اعطاه الخير سواه، وما اعطاه ضلا يذمن الا نفسه ولا يحمدن الا نفسه، فلله الحجة البالغة في علمه بهم اذا لعلم يتبع المعلوم .

قال العبد: يشير «رضى الله عنه» الى انقياد الحق وهو الدين بمايسر وبمالايسر انماهو تجل للاسم الديان، استجلبه واستدعاه العبد الدين اوغير الدين بموجب حاله الذى هو عليه ، وذلك لان الديان، تعالى ، لماشرع له ما يصلح له ويصلحه من حضرة اسمه المكلف والمشرع والهادى والمرشد واخوانهم، توجه على العبد القيام بماشرع واقامة الدين بالانقياد اليه، واستتبع التجلى الشرعى الوضعى بموجب احوال المتجلى له وهو العبد احد امرين الثواب ان انقاد لامرالله بمايسره او العقاب بما لايستر ان انقاد للشيطان بمخالفة سلطان الاسم المكلف المشرع الديان، وهو تجلى يستدعيه العبد بحاله، ذانكان حاله الموافقة في الانقياد الى الله تعين التجلى في

۲- س ۲ ی ۱۰ ۰

مرآة وجود العبد بانقياد المكلف المشرع ، وهوالله بحسن الجزاء، وانكان حاله المخالفة تعين التجلى بصورة المخالفة عليه، فلم يحكم عليهالله اذن بمالايسره وبما لايوافقه، بلهوالذى حكم على نفسه بذلك ازلا في تعين صورة معلومية وعينه الثابتة في حضره العلم الازلى بذلك فتوجه التجلى من الحق عليه بموجب مااستدعاه واقتضاه، فلله الحجة البالغة على عبيده، فلا يحمدو االاالله المظهر مافي حقايقهم الازلية الغيبية بافاضة الوجود على ذلك، وكذلك لا يذموا الا اعيانهم التى اقتضت احوالها التجلى بمالايسره او يضره فافهم.

قال: «رضى الله عنه» ثم السرّ الذى فوق هذا فى مثل هذه المسألة ان الممكنات على اصلها من العدم ، وليس وجود الاوجود الحق بصور احوال ماهو عليه الممكنات فى حقايقها واعيانها، فقد علمت من يلترّ ومن يتألر ماهو عليه للمكنات من الاحوال وبهسمى عقوبة وعقاباً ، وهو سايغ فى الخير والشرّ ، غير ان العرف سماه فى الخير ثواباً وفى الشر عقاباً وبهذا سمى اوشرح الدين بالعادة لانه عاد عليه ما يقتضيه و يطلبه حاله ، فالدين العادة ، قال الشاعر : كدينك من ام الحويرث قبلها، اى عادتك .

قال العبد: تحقق فى السرالاول ان التجلى بما يسرو بمالا يسر على العبد بموجب الحوال عينه الثابتة ، وفي هذا السرالذي فوق السرالاول ، ان العبد هو الوجود الحق المتعين بموجب عينه الثابتة وصورة معلوميته الازلية ، وحقيقة الاصلي، ولم يوجد العين الثابتة في عينها بل هي على استهلاكها الازلى الاصلى في الحق، كماكان الله ولاشيء معه ، فهو الآن على ماعليه كان فتعين كل وجود بموجب احوال كل عين عين من مطلق التجلى الوجود بصورة حاله عليها حقيقة العين، فاستدعت الصورة و الحالة الظاهرة من العين في وجود الحق تجلياً آخر بما يسر وبما لا يسر وينفع اويضر، وهي حاله استبعها الحالة الاولى واعقبتة ، فتألم او تنعم او تعذب و التذبها الوجود الحق حاله استبعها الحالة الاولى واعقبتة ، فتألم او تنعم او تعذب و التذبها الوجود الحق

المتعين فىخصوصية هذه العين الثابتة التى هى شئان من شئون الحق ايضاً ، والعبد صورة ذلك الشأن فى الوجود العينى الحق ، او الوجود الحق بصورة العين، فما تألم وما تنعم دنيا ولا آخرة الاالحق المتعين بك وفيك بحسبك ولاحسب للحق الاانت وبحسبك يظهر لك اوعليك ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» و معقول العادة ان يعود الأمر بعينه الى حاله وهذا ليس ثمَّم ، فإن العادة تكرار لكن العادة حقيقة معقولة واحدة والتشابه في الصور موجود، فنحن نعلم ان زيداً عين عمرو في الانسانيَّة وما عادت الإنسانية اذلوعادت لتكثرت، وهي حقيقة واحدة، والواحد لايتكثر في نفسه، ونعلم أن زيداً ليس عين عمرو في الشخصية ، فشخص زيد ليس شخص عمرو معتحقيق وجود الشخصية في الاثنين فنقول في الحكم الصحيح لم تعدفما ثم عادة بوجه وثم عادة بوجه ، كما ان ثم جزاء بوجه وماثم جـزاء بوجه، فإن الجزاء ايضاً حـال في الممكن من احوال الممكن، وهذه مسالة اغفلها علماء هذا الشأن اىاغفلوا ايضاحها على ماينبغي، الانهم جهلوها ، فانها منسر القدر المتحكُّم على الخلايق. قال العبد : يريد : ان الدين يأخذ وجوهه ومعانيه لماكان عادة ، ظهران قد عادت على العبد حالته الغبيته الازلية، فإن تعين التجلي من الديان ، بحسب حال عينه الثابتة ، فماعاد عليه الامقتضى حاله ، ولكن التحقيق يقتضى ان لاتعودالحالة فان الحالة المقتضية لهذا التجلي لم تعد ولم تتكرر بل تعين التجلي بصورتها لاغير، فلاتكرار في التجلى ولافي الحالة فماعادت وماتجدد الاالتعين في التجلي، و كل تعين مثل التعين الآخر لاعينه ، فلاعاده اصلا ، اذلاتكرار لافي الحال ولافي الوجود المتعين بالحالة ولافي التعين ، ولكن تعين وتشه بشه بشه الشه في العيون تكراراً وعادة الىعين واحدة ، وليس لذلك حقيقة ان حققت النظرودققت الفكر، فحقق ودقق تتحقق السرعلى ماهوعليه الامركما قلنا:

شعر

ولااقول بتكرار الوجود ولا عود التجلى فما فىالاصل تكرار فالبحر بحرعلى ماكان فى قدم ان الحوادث امواج و انهار لا يحجبنك اشكال يشا كلها عمن يشكل فيها فهى استار

وذلك لان الحقيقة اذاظهرت ظهورات غيرمتناهية وتعينت على صورمتماثلة ومتشابهة متشاكلة ، لم تكن عايده ولامتكررة ، ولكن الظهورات والتعينات امثال متماثلات على من تشكل وتعين فيها وظهربها، فماعادشئ ولاتكرر، فحق النظر والتعينت عادت بالامثال لاباعيانها، فافهم.

قال الشيخ : «رضي الله عنه» واعلم : انَّه كمايقال في الطبيب انَّه خادم الطبيعة، كذلك يقال في الرسل والورثة انتَّهم خادموا الأمر الألهي في العموم وهي في نفس الامر خادموا احوال الممكنات وخدمتهم من جملة احوالهم التي هم عليها في حال ثبوت اعيانهم، فانظر ما اعجب هذه الا انالخادمالمطلوب هنا، انهما هو واقف عند مرسوم مخدومه امًّا بالحال اوبالقول لان الطبيب انتَّما يصح ان يقال فيه : خادم الطبيعةولو مشي بحكم المساعدةلها، فان الطبيعة قداعطت في جسم المريض مزاجاً خاصاً بهسمي مريضاً ، فلو ساعدها الطبيب خدمة ، لزاد في كمية المرض بها ايضاً ، وإنما يردعها طلباً للصحة ، والصحة من الطبيعة ايضا "بانشاء مزاج آخر ، يخالف هذا المزاج، فاذن ليس الطبيب بخادم للطبيعة ، يعنى مطلقاً فيجميع الاحوال ، وانما هوخادم لها منحيث انه لايصلح جسم المريض ولايغيره ذلك المزاج الابالطبيعة ايضاً، ففي حقها يسعى منوجه خاص غير عام، لأن العموم لايصح في مثل هذه المسألة، فالطبيب خادم لأخادم ، اعنى للطبيعة .

قال العبد: يشير: «رضى الله عنه» ان الرسل والانبياء والورثة، اطباء الارواح

والانفس عن الامراض والاسقام النفسانية، كماان الطبيب يعالج بمايبرء من الاسقام الحسمانية، فكما انه، بقال في الطبيب: انه خادم الطبيعة كذلك يقال في الانبياء والورثة انهم خادموا الامرالالهي في العموم ، ثم التحقيق يقضى ان الطبيب ليس خادماً للطبيعة فيعموم احوال الطبيعة ، فان الطبيعة قديضعف ويتغير، فتعطى في المريض مزاجاً خاصاً به يزول صحّة الجسم ، فلايجب على الطبيب من كو نه خادماً للطبيعة أن يساعدها فيما يضعفها ونغيرها، بل بما يقونها ويصلحها، فيقوى بذلك على دفع المزاج الذي يخالف المزاج الصحى فاذن هوخادم للطبيعة منوجهخاص لاخادم لها بموجب ماهي عليه في الحال الوقت الحاضر، كذلك النبي المشرع الرسول والشيخ والمسرشد المسلك للوصول، خـادمون للامر الالهي فــــيالامة والاتباع منحيث مايصلحها لامنحيث مايساعدها بموجب الحال، فان الامرالالهي اعطى فيهم بموجب قابلياتهم احـوالاً يعقب احوالاً الخرَزودي الـي افسادها ، فلايجب على الرسول الهادى الوارث المرشد، انيساعد الامر الحالى المتحكم على نفواس الامة بليساعد الامر الالهي المؤدى الى اصلاحهم لاغير، فهم خادموا احوال الممكنات لاخادمون لها مطلقاً، بلمنجهة مايصيّح ويصلح لاغير، فافهم.

قال: «رضى الشعنه» كذلك الرسل والورثة في خدمة الحق وامر الحق على وجهين في الحكم في احوال المكلفين، فيجرى الامر في العبد بحسب ما يقتضيه الحق و بحسب ما يقضى به علم الحق و يتعلق علم الحق به على حسبما اعطاه المعلوم من ذاته، فماظهر الا بصورته . يعنى بصورة العبد في عينه الثابتة ازلاً ، فالرسول الوارث خادم الامر الالهي بالارادة ولا خادم الارادة، فهو يرد عليه طلباً لسعادة المكلف ، فلوخدم الارادة الحق الالهية مانصح ومانصح الابها ، اعنى بالارادة، يعنى تعلقت ارادة الحق بان ينصح النبي اوالوارث ، فالرسول اوالوارث طبيب اخراوى للنفوس منقاد لامرالله حين امره فينظر في امرالله وينظر في ارادته، تعالى، فيراه منقاد لامرالله حين امره فينظر في امرالله وينظر في ارادته، تعالى، فيراه

قدامره بمایخالف ارادته ، فلایکون الامایرید ، لهذاکان الامر ، فاراد الامر فوقع ومااراد وقوع ماامر بهبالمأمور، فلم یقع منالمأمور، فسمتی مخالفة و معصیته ، فالرسول مبلغ .

يعنى: «رضى الله عنه» انما يقع الأمر من الرسول و الو ارث لما اراد الله منهما وقوع الامر فوقع، و انما لم يقع الامتثال من المأمور به، لعدم اقتران الارادة بالامر بوقوعه منه و انما لم يتعلق الارادة بالامر بوقوع المأمور به من المأمور لتعلق العلم بعدم وقوعه من المأمور فلم يقع، و انما وقع الامر من الآمر بما لا يقع لتعلق ارادة الحق بوقوع الامر لتعلق علم الحق و امر الحق بمقتضى عينه الثابتة انه يقع الامر منه بما لا يوجد له عين من العاصى و المخالف، فيتركب عليه الحجة الالهية ، فيتوجه عليه العقاب ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» ولهذا قال شيّبتنى هود واخواتها، لما تحوى عليه منقوله: «فاستقم كما امرت» ، فشيبته «كماامرت» فانه لايدرى هلاامر بما يوافق الارادة فيقع ، اوبما يخالف الارادة ، فلايقع، ولايعرف احد حكم الارادة الا بعد وقوع المراد ، الا من كشف الله عن بصيرته ، فادرك اعيان الممكنات في حال ثبوتها على ماهى عليه، فيحكم عند ذلك بمايراه ، وهذا قديكون لآحاد الناس في اوقات لايكون مستصحباً، «قل ماادرى ما يفعل بي ولابكم» ، فصر ح بالحجاب وليس المقصود الا ان يطلع في امر خاص لاغير .

قال العبد: اعلم: ان الامرالالهي الذي يرد من الرسول و الوارث ان وافق الارادة المخصّصة بتعيين الفعل بموجب العلم، وقع، وان لم يوافق، فلايقع، وقدوقعت الارادة ان يقع الامرمنهما فيجب عليهما الوقوف عندذلك فلوتوقعا

۲ ـ س۲۶ ی۸۰

وقوع ماجاء آبه وامربما امرا بالامربه بموجب الارادة تعبا وليس عليهما الاالبلاغ لاغير ، ولكن لايكون الاكما وقع ، ولله الحجة البالغة .

فص حكمة نورية في كلمة يوسفية

قد ذكر السرّفي اسناد الحكمة الى الكلمة .

قال: «رضى الله عنه» هذه الحكمة النورية انبساط نورها على عالم الخيال، و هو اول مبادى مبادى الوحى الالهى في اهل العناية.

يعنى: ان نورية هذه الحكمة من حيث كشفها معانى مايظهرفى عالم الخيال للاولياء والانبياء، فيعلمون بهامراد الحق من تشخيص تلك المعانى وتجسدها ضرباً للمثل لهم.

قال: «رضى الله عليه وسلم، من الوحى ، الرؤيا الصادقة ، فكان لايرى رسول الله ، صلى الله عليه وسلم، من الوحى ، الرؤيا الصادقة ، فكان لايرى رؤيا الاخرجت مثل فلق الصبح ، تقول لاخفاء بها، والى هنا بلغ علمها لاغير، وكانت المدة له فى ذلك ستة اشهر، ثم جاءه الملك، وماعلمت ان رسول الله، صلى الله عليه وسلم ، قال: الناس نيام ، فاذا ماتوا انتبهوا ، وكل مايرى فى حال يقظته فهو من ذلك القبيل .

يعنى: «رضى الله عنه ان النبى، صلى الله عليه وسلم، كان عالما بانكل امرظهر من الغيب ، سواءكان ظهوره حسا اوخيالا اوفى عالم المثال ، فان ذلك وحى تعريف واعلام من الله ، له ، عليه السلام ، بما ارادالله ان يكونه ، وانه تمثيل وتشخيص للمعانى والحقايق التكوينية التى تعلقت الارادة الالهية بتعريفه وتعليمه ، صلى الله عليه وسلم ، بها ، وذلك ، لان العوالم فى مشرب التحقيق خمسة وكلها حضرات اشهادالحق وشهوده والانزل منها امثلة وصور للاعلى والاشرف الافضل ، فالاعلى عالم الغيب والادنى الشهادة ، فكل مايترائى ويظهر فى الحس، مثال وصورة لهيئات غيبية معنوية ، هى المعانى المعنية المتعينة من تلك الصورة ، ولكن العلم بتلك غيبية معنوية ، هى المعانى المعنية المتعينة من تلك الصورة ، ولكن العلم بتلك

الصورة وكشف اسرارها ومعانيها هوالكشف المعنوى الحقيقى، فمن اوتيهمافى كل مايرى ويسمع ويدرك «فقداوتى خيرا كثيراً» ، وتحقق بكمال الكشف والشهود فى الوجود ، قبيلا ودبيراً ، وكان رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، اعلم الانبياء بذلك ، وذلك بتصريحه : ان الناس نيام فى عالم الحس، وان كل مايجرى عليهم و بهم وفيهم ، صوروامثلة لمعانى عناها الله بحسب العلم بحقايقها والافهو غافل وعن حقيقة الامرعاطل ، ومبلغ علم عايشة من كل ذلك ان كشفه ، صلى الله عليه وسلم ، مبدؤه الرؤيا الصادقة و آخره ظهور الملك له وماعلمت انه ، صلى الله عليه وسلم ، كان يشهد الحق فى كل مايرى ويدرك بل لايغيب عن شهود الحق ، كماقال ، عليه السلام ، اللهم انى اسألك لذة النظر الى وجهك ، فصر ح بشهوده وجهه ، تعالى وانه فى شهوده فادعى اللذة بمايشهد لفنائه وحيرته الكبرى، فسأل اللذة بمايشهد، وهى زيادة على مرتبة الشهود ، فافهم .

قال : «رضى الله عنه» وان اختلفت الاحوال، فمضى قولها ستةاشهر بلعمره كله فى الدنيا بتلك المثابة ، انما هو منام فى منام .

يعنى: «رضى الله عنه» ان الناس فى حالة يقظهتم فى جميع احوالهم فى كشف وضرب مثال يضربه الله لهم بالافعال والاحوال والاقوال التى تجرى عليهم وفيهم وهم عنها غافلون ، « وكم من آية فى السموات والارض يمرون عليها وهم عنها معرضون "٢ ، «وتلك الامثال نضربها للناس وما يعقلها الاالعالمون "٢ جعلنا الله واياك من اهل الحضور وكشف عن وجهه لنا بحقيقة النور فى كل الامور .

قال: «رضى الله عنه» وكل ماورد من هذا القبيل فهو المسمى عالم الخيال ولهذا يعبّر، اى الأمر الذى هو فى نفسه على صورة كذا ظهرفى صورة غيرها، فيجوز العابر من هذه الصورة التى ابصرها النائم الى صورة

<sup>·</sup> ۲۷۲ کاس: -1

۲ - س۱۲ یه ۱۰ ۰

۳ - س۲۹ ی۶۲ ۰

ماهو الأمر عليه، اناصاب، كظهور العلم في صورة اللبن، فعبر في التأويل من صورة اللبن الى صورة العلم، فتأول، اى قال مؤول هذه الصورة اللبنية الى صورة العلم.

قال العبد: سرذلك ان اللبن اول غذاء فطرى يغذى به الموجود الجسمان ، والعلم الفطرى ، اول غذاء يتغذى به الروح ، اهذا كانت الصورة اللبنية مظهرالعلم في عالم المثال ومادونه من حضرات الصور والشخصيات ، لثبوت هذه النسبة الصحيحة بينها ، ثم انه ، عليه السلام ، كان اذا اوحى عليه ، اخذ عن المحسوسات المعتادة ، فتنحى وغاب عن الحاضرين عنده ، فاذا سرى عنه رد ، فما ادركه الافى حضرة الخيال الاانه لا يسمى نايما ، اى ما يغفل مثل غفلة النائم ، لا نه كان ينام عينه ولا ينام قلبه .

قال: «رضى الله عنه» وكذلك اذا تمثل له الملك رجلاً، فذلك من حضرة الخيال، فانته ليس برجل، انما هو ملك دخل في صورة انسان، فعبر الناظر العارف حتى وصل الى صورته الحقيقية فقال هذا جبرئيل، اتيكم يعلمكم دينكم، وقدقال لهم ردوا على هذا الرجل المتخيل اليها، وهوصادق في المقالتين، صدق للعين في العين الحسية وصدق في ان هذا جبرئيل، فانه جبرئيل بلاشك. كلهذا ظاهريين .

قال: «رضى الله عنه» وقال يوسف ، عليه السلام «انى رأيت احدعشر كوكباً والشمس والقمر رأيتهم لىساجدين» ، فرأى اخوانه فـــى صور الكواكب ورأى اباه وخالته فى صورة الشمس والقمر .

قال العبد: انمار آهم كذلك ، لمناسبة موجبة لتجسدها في هذه الصورة ، وذلك لان الشمس والقمر اصلان كالأبوين بالنسبة الى انوار الكواكب فهم لاظهور لهم في حضورهما للرائي، كماان النجوم لايظهر في نور النيرين ويغمر انها في الحضور

۱- س۱۲ ی

بنورهما ويغمرانها بهكذلك فيالبعد والسفور .

قال: «رضى الله عنه» هذا من جهة يوسف، ولوكان من جهة المرئى لكان ظهوراخوته فى صور الكواكب وظهوراييه وخالته فى صورة الشمس والقمر مراداً لهم، فلما لم يكن لهم علم بمارآه يوسف، كان الادراك من يوسف فى خزانة خياله، وعلم ذلك يعقوب، عليه السلام، حين قصهاعليه، فقال «يابنى لاتقصص رؤياك على اخوتك فيكيدوالك كيدا» ، والحقب بالشيطان، وليس الاعين الكيد، فقال «ان الشيطان للانسان عدومبين» اى ظاهر العداوة.

قال العبد: هذا من علم يعقوب ويوسف ، عليهماالسلام ، وارباب علم التعبير ان ماصور النيرين والكواكب الى ابويه واخوته لماذكرنا من المناسبة ، و الذى فوق هذا من الكشف ان الاب والام ، صورتا الروح والطبيعة تولد بينهما صورة الانسان العنصرية ، والكواكب صور الحقايق والقوى روحانيها وطبيعيتها والهيها ويوسف، عليه السلام ، صورة احدية جمع الجمال والكمال العلمى والعملى الخصيصين بصورة الانسان التى هى صورة الحق او على صورته ، وسجودهم له اشارة من الحق ان قواه الطبيعية والروحانية والروح والطبيعة داخلة فى حكم الصور الالهية الانسانية المخلوقة على احسن تقويم و منفعلة و مسخرة لها ، لان الانسان وان تولد من حيث صورته الجسمانية من الروح والطبيعة اولاً ، وتولدمعه وقبله وبعده من ابوى روحه وطبيعته قوى و خصايص ، ولكن الكل تحت حيطة فلك الصورة ، وليس الالاهل الكشف المعنوى ، والحمدلة .

قال: «رضى الله عنه» ثم قال يوسف، عليه السلام، عندذلك، «هذا تأويل رؤياى من قبل قد جعلها ربى حقاً »٣.

<sup>· 00 17</sup>m -1

۲ – ۱۲ یه ۰

٣- س١٢ ي ١٠١٠

اىحقيقة الصور المتخيلة ان يظهر فى الحس على صورها الاصلية الفعلية الحقيقية .

قال: فقاللهالنبى، صلى الشعليه وسلم، الناس نيام، فكان قول يوسف «قدجعلها ربى حقاً» بمنزلة من رأى فى نومه انه استيقظ ثم عبرها، ولم يعلم انه فى النوم عينه مابرح، فاذا استيقظ، يقول رأيت كذا ورأيت كانى استيقظت واولها بكذا، هذا مثل ذلك، فانظركم بين ادراك محمد، صلى الله عليه وسلم، وادراك يوسف، عليه السلام، فى آخر امره حين قال «هذا تأويل رؤياى من قبل قدجعلها ربى حقاً»، معناه حساً اى محسوساً، وماكان الا محسوساً، فان الخيال لا يعطى ابداً الاالمحسوسات ليسله غير ذلك.

يعنى: «رضى الله عنه» انه لايظهر فى الخيال الاالصور المحسوسة المرئية قبل ذلك لتقييد مرتبة عالم الخيال بالقوة المتخيلة ، فانه المثال المقيد، واما عالم المثال المطلق فهو محل تجسد الارواح والانوار والمعانى والصور ، فهذا وسع العوالم ، كمامر بيانه فانظر مااشر علم و رثة محمد ، صلى الله عليه وسلم .

قال: «رضى الله عنه» وسأبسط القول في هذه الحضرة بلسان يوسف المحمدي ما تقف عليه انشاء الله، تعالى ، فنقول:

اعلم: ان المقول عليه سوى الحق اومسمى العالم هو بالنسبة الى الحق كالظل للشخص، فهو ظل الله .

قال العبد: قوله: المقول عليه سوى الحق، يعنى على مايقال كذلك عرفاً وفى المعهود عند الجمهور، فإن الحقيقة تأبى ان يكون لسوى الحق وغيره وجود ولوسمى ماسمى سوى على مقتضى التحقيق والكشف والنظر الدقيق، لقيل فيه صور السماء الحق واشخاص تعيناتها بالوجود الواحد الحق، وتنوعات ظهوره وتجلياته؛

۱- س۱۲ یا ۱۰ ۰

فانه مافي الوجود الاهو واسماؤه لاغير، فان اعتبرناهويته الذتية فالحد، واناعتبر نااسمائه ونسب شئونه الذاتية فكثرة ظاهره فيعين راحدة وهذه العين الواحدة وجوده ظلالله وهو نور مقيد ممتد من النور المطلق، متصل بهمن غيرانفصال ولا الظاهرة كثيرة هي نور ممتد الى مجال كثيرة مختلة هي مجال جولانه وجلياته و انتقال ، فانلله نورعلي نور، والعالم عالمان عالم امروعالم خلق، فعالم الامرعلوي محال ظهوره وتبيانه والظل الممتدمن النور نوربيد ان الممتد هومنه مطلق بالنسبة والوجود المراحد الحق وهو النورعين الكل، فانها وجودات متعينة في قوابل والممتد مقيد بحسب القوابل المقيدةاله والتقيد والاطلاق نستان معقولتان ليس لهما الافي التعقل ظهور وتحقق وهوظل لحقيقة النور الواحد الاحد الذي ليسالا هو، فلما ظهرالنور الواحد بحسب خصوصيات القوابل متكثرة متعددة ، ظهرت المغارة والممارزة ، فكل واحدواحد منها غير الآخر وسواه في رأى العين والتعقل، والوجودالواحد الحق وهوالنور عين الكل فاتها وجودات متعينه في قوابل متعددة ومراتب كثيرة كثيرة ومتعددة ، فإن نظرت الحقيقة ، قلت : هوالواحد الموجود في الكل وحده ، سوى انه في الوهم سمى بالسوى ، فالعالم من حيث وجوده ظلالله وهو نور مقيد ممتد من النور المطلق متصل به من غير انفصال ولا انتقال فان الله نور على نور والعالم عالمان عالم امر و عالمخلق فعالم الأمرعلوي سما على عالم الخلق، وعالم الخلق سفلي سفل عن العالم السماوي العلوي ، والله نور السماوات العلويات الروحانيات النورانيات والارضين السفليات الجسمانيات ، ولولانور وجود الممتد منه ، لما ظهر من العالمين ولاوجد من الكونين شي ولا تظاهر واظلُّل ظلُّ ولافاء في، فهو نور السماوات والارضين ، يهدى بنوره المقيد وهو الظل الممتدمنه لنوره المطلق من يشاء، و يضرب الله الامثال للناس، وهـــم الكمل ، الامثال الالهيون الذين يشاء ان يهديهم الى نوره الذاتي المطلق، لانه ، تعالى، علم من مقتضى خصوصيات استعداداتهم الازلية ازلاً، قبل الايجاد ، ان لهم صلاحية ذلك ، «والله بكل شيء عليهم» ، قال: «رضى الله عنه» فهوعين نسبة الوجود الى العالم.

الضمير يعود الى العالم، فإن الوجود منحيث ما يسميّه عالماً يسميّى سوى الحق، والا فالوجود واحد وهو منحيث نسبته الى الحق عينه لاغير ، ولايصتح من هذه الحيثية ان يقال هو سواه، فان قــوله: «رضى الله عنه» لان الظل مــوجود بلاشك في الحس، ولكن اذاكان ثم من يظهر فيه ذلك الظل حتى لوقدرت عدم من يظهر فيه ذلك الظل ، كان الظل معقولا غير موجود في الحس، بل يكون في القوة في ذات الشخص المنسوب اليه الظل، تعليل لقوله مسمى العالم هو بالنسبة الى الحق كالظل، فكماان الظل موجود في الحس عندوجود الشخص فكذلك العالم اذمايسمي سوى الحق موجود بوجود الحق وهومع قطع النظرعن الحق غيرموجود فيعينه اذلاوجودله منذاته ، كمالاوجود للظل بلاوجود الشنحص، ثم العدم بالنسبهالي الممكن على ماعرف وعرف عرفا حكيما رسميا اولى فهو به اولى فقد كان معدوما لعينه، فكماانلظل غيرموجود فرضعدم الشنحصالذي يمتد منهالظل، فكذلك العالم مع قطع النظرعن النور الوجودى الممتد من الحق، ولوقدر ناعدم افاضة الوجود الحق المطلق لنوره المنبسط على اعيان العالم ماوجدالعالم اصلا وكان الحق اذذاك في تجلى عزه وغناه عن العالمين فيمقام كان الله وماكان معه شيء .

قال: «رضى الله عنه» فمحل ظهور هذا الظل الألهى المسمتى بالعالم، هواعيان الممكنات عليها امتد هذا الظل، فيدرك من هذا الظل بحسب ما امتد عليه من وجود هذه الذات، ولكن باسمه النور، وقع الادراك.

يشير: «رضى الله عنه» انه لايدرك من الوجود الحق المطلق الابحسب ماامتد عليه فيضه الوجودى وتجليه الجودى ، فحقيقة الوجود لايدرك فى اطلاقه ، ولكن من حيث تعينه فى هذه الاعيان الممكنة اى القابلة والممكنة للوجود على الظهور بحسبها ، ومع قطع النظرعن تعينه فى خصوصيات حقايقها فلايدرك حقيقة الوجود، اذهو الحق عينه .

قال: «رضى الله عنه» وامتد هذا الظل على اعيان الممكنات في صورة الغيب المجهول، الاترى الظلال تضرب الى السواد يشير الى ما فيها من الخفاء لبعد المناسبة بينها وبين اشخاص من هي ظله له.

يشير «رضى الله عنه» الى مافيها من النور ، لأن نور الوجود الممتد على اعيان الممكنات بياين وينافي في ظلمة عدميات الاعيان ، لأن نورية الاعيان بالحق وهي في انفسها عدمية مظلمة ، فبينهما غاية البعد من عدم المناسبة ولا بعد ابعد من البعد الذي بين الوجود والعدم ، ولبعد المناسبة جهل من حيث ذلك الوجه المنافي ، فتجلى الاعيان و عليها و بحسبها، وكانت هي ظلمة العدم والغيب المشيرين السي السواد الظاهر على الظلال، وذلك لأن الاعيان ابدأ غيب ولم يظهر ولم يدخل في الوجود ، بلهي في العلم الذاتي معينة الاعيان ، تعدديتها منحيث هي هي الذي نترائى ، انما هي تأثيرات خصوصياتها في مرآة نور الوجود الممتد عليها ، فامتد على نور الوجود من اشخاص الاعيان الغيبية ظلّ غيبتي يضرب الى السواد بالتعيين والتقييد، وامتد من النور المطلق، ظل نورى ، فاختلط الظــــلان، فظهــر سواد عينية الاعيان وبطن نور الوجود فظهر ظل المطلق النوري مقيداً مظلماً، فاهل الحجاب هم اهل الظلمات، لايرون ولايشهدون الا العالم، والحق عند افاضلهم وامثالهم معقول او متوهم، لامشهود موجود فيشهودهم ونظرهم وتراهم ينظرون الى الحق الظاهر وهم لايبصرون .

رب امرء نحو الحقيقة ناظر برزت له فيرى ويجهل مايرى واهل الحق لايشهدون الا الوجود الحق الواحد الاحد الصمد في صور شئونه العينية، فمتعلق نظرهم نور الحق في سواد غيب الخلق، فافهم.

قال: «رضى الله عنه» وان كان الشخص ابيض، فانه اى الظل بهذه المثابة، الاترى الجبال اذبعدت عن بصر الناظر بظهر سوداء وان كانت فى اعيانها على غير مايدركها الحس من اللونية، وليس ثم علة الاالبُعد.

يعنى: «رضى الله عنه» ان الوجود الظاهر فى العالم، وانكان نوراً فى حقيقته ولكنه ظهر بحسب المظهر غير نيتر .

قال: «رضى الله عنه» كزرقة السماء، لان السماء ليست زرقاً في عينها ولكن البعد يقضى ان يظهر كذلك في بصر الناظر .

قال : فهذا ماانتجه البعد في الحس في الأجسام الغير النيسرة . يعنى الجبال .

قال: وكذلك اعيان الممكنات ليست نيسّرة، لانها معدومة واناتصفت بالثبوت ولكنها لمتتصف بالوجود.

يعنى : انالاعيانالثابتة ثبوتها في العلم الذاتي العالم بها، لالاعيانها .

قال: «رضى الله عنه» اذالوجود نور غير ان الاجسام النيسَّرة تعطى فى الحسّ صغراً ، فهذا تأثير آخر للبعد ، فلايدر كها الحس الا صغيرة الحجم، وهى فى اعيانها كبيرة عن ذلك القدر ، اى اكبر واكثر كميسَّات كمانعلم بالدليل ان الشمس مثل الارض فى الجرم مائة و ستين وربعاً وثمن مسَّرة ، وهى فى العين على قدر جرم الترس ، فهذا اثر للبعد ايضا .

قال العبد: ظهور الكبير صغيراً بسبب البعد، ضرب مثل لظهور نور الوجود المطلق مقيداً بحسب القابل، لبعد المناسبة بين الاطلاق والتقييد.

قال: «رضى الله عنه» فما نعلم من العالم الابقدر مانعلم من الظلال. يعنى: لانعلم غيوب اعيان الماهيات وهوياتها، وانما نعلم منها ماظهر فى نور الوجود، من آثار خصوصيّاتها، فما هى الا امثلة اعيان الحقايق وظلالها، لااعيانها.

قال: «رضى الله عنه» و يجهل من الحق بقدر ما بجهل من الشخص الذي كان عنه ذلك الظل.

اى المدرك هو الشكل و الصورة و الهيئة و المثال وحقيقة النور الوجودى المتشكل في كل شكل و المتصور في كل صورة و المتمثل في كل مثال وهيئة، لا يعلم ولا يدرك

من حيث عينها، بل من حيث تشكلها، فالعلم بها من حيث هيهي، جهل بها، لانها بحقيقتها يقتضي ان يجهل ولايعلم ولايتعين .

قال: «رضى الله عنه» فمن حيث هو ظل له يعلم.

يعنى : «رضى الله عنه» ان علمت، فما تعلم الامن كونها ذات ظل وهوكونه آلها ربيّاً، لامن حيث هي مطلقة .

قال: «رضى الله عنه» ومن حيث ما يجهل ما في ذات ذلك الظل الذي من صورة شخص من امتد عنه ، يجهل من الحق .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان صورة الاطلاق الذاتى و اللاتعين و اللاتناهى التى هى صورة الحق الذى امتد عنه هذا الوجود، غير مشهود ولامدرك فى الوجود الممتد الى الممكنات، لكون النور الممتد الظلى مقيداً بحسب من امتد عليه، وكذلك يجهل من الوجود الممتد ايضاً بحسب ذلك وهو ما يشير اليه الشيخ «رضى الله عنه» ان وراء كل متعين من الوجود مالم يتعين، فمهما لم يصل معرفة العارف من كل شيء الى ما وراءه من اللاتعين و الاطلاق، فلم يعرفه ولم يدركه، وقد اشار اليه هذا الختم «رضى الله عنه» بقوله:

## شعر

ولست ادرك من شيء حقيقته وكيف ادرك وانتم فيه .

قال: «رضى الله عنه» فلذلك نقول: ان الحق معلوم لنا من وجهمجهو ل لنا من وجه آخر.

فلانعلم اطلاق المطلق بالقيد الامثل ما يعلم الضدبالضد، يعنى مجملاً انه مناف له، والنقيض بالنقيض كذلك لاغير، وليس هو علم تحقيق و ذوق بل علم استدلال على وجوده اوعدمه لاغير.

قال: «رضى الله عنه» «الم تر الى ربك كيف مدالظل» اى تجلى

١ ــ س٥٢ ي٤٧٠

بالنور الوجودي والفيض النفسي الجودي .

قال: «رضى الله عنه» «ولوشاء لجعله ساكناً» ، اى يكون فيه بالقوة، يقول ماكان الحق يستجلى للممكنات حتى يظهر الظل، فيكون كما بقى من الممكنات التى ماظهر لها عين في الوجود.

يعنى «رضى الله عنه» تجلى بالوجود الممتد على اعيان الممكنات، فوجد من العالم بذلك الظل وعلم من حقيقة الوجود بقدر ذلك، وان لم يرد ذلك وشاء ان لا يمتد، فيكون الظاهر الممتد فيه بالقوة كمالم يمتد ولم يظهر كان كماكان ولم يكن معه شيء ولم يظهر ظل ولافيء، فبقى ماظهر كمالم يظهر مغيباً وانطلق المقيد عن قيوده مسبا، فان الامرغيب وشهادة فما خرج من الغيب شهدت به الشهادة وما نقص من الشهادة اخذه الغيب، فسمى عدماً و وجوداً بالنسبة والاضافة، فان العدم الحقيقى لا يعقل بالعقل فلاكلام فيه اصلاً، فان لم يظهر ماظهر من الغيب، لكان كالظل الساكن في الشخص قبل الامتداد و بعد الفيء، فافهم.

قال: «رضى الله عنه» «ثتم جعلنا الشمس عليه دليلاً» ، وهو اسمه النور الذي قلناه، ويشهد لها الحس، فان الظلال لا يكون لها عين بعدم النور.

قال العبد: ثم جعلنا الشمس عليه دليلاً بعدامتداده، فان التجلى النورى الوجودى المتدلق من شمس الالوهيئة هو الذي يظهر الظلال المعقولة في الاشخاص الموجودة بالقوة في ذوات الظل، اذا لالوهة يظهر عين المألوه.

قال: «رضى الله عنه» «ثم قبضناه الينا قبضاً يسيراً» وانما قبضه الله لانه ظله، فمنه ظهر واليه يرجع.

يشير الى ان الوجود المشترك، وهو الفيض الجودى بعد انبساطه على اعيان الممكنات في ارض الامكان وظهور ماظهر فيه من امثلة اشخاص الاعيان في العيان و تعينه بخصوصيات حقايق الممكنات والاكوان يتقلص وينسلخ عنها النور والتجلى

۱ ـ س۲۵ ی۷۷ .

بسرالتولى بعد التولى ، وحقيقة التجلى بعد التجلى والتخلى والتملى الى اصل منبعه ومركز منبعثه ومهعبه، وفى المشهد الحق لااستقر ارللتجلى كماقرء على ابن ابى طالب ، عليه السلام، «والشمس تجرى لامستقرلها» ، فانه بطون وظهور وكمون وسقور و تجل و تخل معقب بتجل و تخل متو اصل متو اصل متو الغير مخل، فان الله دائم التجلى مع الآنات و القابل دائمة القبول باحد وجهيه ، راجع الى الغيب من الوجه الآخر الذي يلى العدم.

قال: «رضى الله عنه» «واليه يرجع الامركله» ٢، فهو هو لاغير لانالور المنبعث من منبع النور نورابداً ليسغيره وقددار معه وجوداً وعدماً كدوران نورالشمس المنبسط عنداشراقها على ما اشرقت عليه الداير، كمادارت والغايب عنا بغيبوبتها ابداً.

قال: «راضى الله عنه» فكل ماندركه فهو وجود الحق في اعيان الممكنات يعنى «رضى الله عنه» متجلياً يجلى خصوصيات الاعيان واوصافها ونعوتها اذهو مرآة آثارها ومجلى جليات تجلياتها وجليات جلياتها بانوارها.

قال: «رضى الله عنه» فمن حيث هوية الحق هو وجوده و منحيث اختلال الصور، هو اعيان الممكنات.

يريد انالعالم الذي هوفى دقيق التحقيق، ظل احدى جمعى ممدود ذووجهين، وجه الى الوجود الواحد الحق ومنه وهو وجود العالم، و وجه الى الامكان والكيان و كثرة الاعيان والاكوان والالوان فى العيان، وهوظل اشخاص الاعيان الثابتة فى العلم للذاتى النابتة فى ارض الحقيقة بموجب اتم الشهود واعم الاعيان.

قال: «رضى الله عنه» فكمالا يزول عنه باختلاف الصور اسم العالم والسوى ، فمن حيث احدية كونه ظلاً هوالحق، لانه الواحد الاحد ومن حيث كثرة الصور هوالعالم ، لانه المعدود والعدد .

یعنی : «رضیالله عنه» ان وجدتالاعیان علی مشهد من یری ذلك انما وجدت

۱ - س۳۶ ی

بالوجود الواحدالاحدالمستفاد من الحق المطلق المشترك بين الكلّ، فهو الحق الواحد الاحد وهو النور الظلى الممتد، او الظل النورى المشتدالمعتد، اما تسميه من يسميه سوى، فمن حيث نقوش الكثرة، فان كل واحد واحد منها غير الآخر وسواه، وهى اغيار بعضها للبعض.

قال: «رضى الله عنه» فتفطن و تحقق ما اوضحت لك واذا كان الامر على ماذكرته لك، فالعالم متوهم ماله وجود حقيقى، وهذا معنى الخيال، اى خيل لك انه امر زائد قائم بنفسه خارج عن الحق، وليس كذلك فى نفس الامر، الاتراه فى الحس متصلاً بالشخص الذى امتد عنه يستحيل عليه الانفكاك عن ذلك الاتصال، لانه يستحيل عليه الانفكاك عن الحقكما يستحيل على النور المنبسط من عين الشمس على اعيان العالم الانفكاك عنه وكاستحالة انفكاك الظل عمن امتد عنه.

قال: «رضى الله عنه فاعرف عينك ومن انت وما هويتك وما نسبتك الى الحق وبماانت حق وبماانت عالم وسوى وغير وماشاكل هذه الالفاظ، وفى هذا يتفاضل العلماء فعالم واعلم.

يشير «رضى الله عنه» الى كليات اذواق علماءالعالم على اختلاف مشاهدهم و مشاهدهم، فانكان شهودك الوجودالحق، ظهرفى عينكالثابتة بمقتضى خصوصها، فانت حق، وانكان مشهدك الكثرة والتجدد والتحدد والتعين والاختلاف والتميز والتبين ، فانت عالم وخلق وسوى، وانكان مشهدك انك ذووجهين وظاهر باعتبارين، فانتحق من وجه، خلق من وجه، فانت بهويتك وعينك حق واحداحد، وبصورتك و انانيتك خلق اوظاهر اومظهر اوشهادة للحق، وانكان مشهدك الكثرة والاختلاف، و رأيت ان هذه الكثرة من عين الوحدة، وفيها نسبها واضافاتها فانت من اهل الله، وان كان مشهدك حجابيات الكثرة وصنميان الاشياء، ولاترى غيرالعالم، فانت من اهل الحجاب، وان رأيت حقا بلاخلق، فانت صاحب شهود حالى، وان رأيت حقا في خلق الحجاب، وان رأيت حقا بلاخلق، فانت صاحب شهود حالى، وان رأيت حقا في خلق

وهوغيره، فانت قائل بالحلول اوقائل بالاتحاد، وان رأيت خلقاً في حق مع احدية العين، فانت على الشهو دالحقيقي، وان شهدت حقاً في خلق وخلقاً في حق من وجهين وباعتبارين مع احدية العين، فانت كامل الشهود، فاشكر الله، تعالى، على ماهداك واولاك و ولاك .

قال: «رضى الله عنه» فالحق بالنسبة الى ظلخاص صغيروكبيروصاف واصفى كالنور بالنسبة الى حجابه عن الناظر الى الزجاج يتلون بلونه، وفى نفس الامر لالون له، ولكن هكذا تراه ضرب مثال لحقيقتك بربك.

يعنى: «رضى الله عنه» ظهو رالحق فى حقيقة ظاهرة ظهور ظاهر صاف، كظهور النور فى الزجاج الصافى الذى لالون له، وفى الملون ملون، كذلك فى الكدر كدر، فان لون الماء لون انائه، فمن كان فى حقيقته لالون له على التعين ظهور النور فيه، كما هو فى ذاته خارجاً عن المرآة كما قلنا انا الان من ماء اناء بلالون.

قال: «رضى الله عنه» فان قلت: النور اخضر لخضرة الزجاج، صدقت وشاهدك الحسّ ، وان قلت: ليس باخضر ولاذى لون، كما اعطاء لك الدليل ، صدقت وشاهدك نظر العقلى الصحيح فهذا نور ممتسّد عن ظل هو عين الزجاج ، فهو ظل نورى لصفائه .

يعنى ظهورالوجود الحق فى عالم الامر والعقول والنفوس، ظهور نورى، فهى انوار ظلالية اوظلال نورية، فان الاعتبارين فيها سايغان بحسب ذوقك غير متحيزة و لاجسمانية، ولكن لها صبغة من صبغ الجسمانيات، وظهوره فى الزجاج الغير الملون، كظهور نور الوجود فى اعيان الارواح والعقول، فافهم، اوكظهور التجلى فى قابليه العارف والمحقق.

قال: «رضى الله عنه» كذلك المتحقق مناً بالحق يظهر لصفائه صورة الحق فيه اكثر مما يظهر في غيره ، فمنا من يكون الحق سمعه و بصره وجميع قواه و جوارحه بعلامات قداعطاها الشارع الذي يخبر عن الحق، ومع هذا عين الظل موجود.

يعنى: انك موجود وظهورالحق فيك بحسبك مشهود، فان الضمير من سمعه و غيره، يعود عليه، وغيره من العبيد ليس كذلك، ونسبة هذا العبد الى وجود الحق اقرب من نسبة غيره من العبيد.

قال العبد: فكذلك صاحب الفرائض الذى يسمع به الحق ويبصر به ويأخذ ويعطى فهو سمع الحق وبصره وعينه، وكذلك الذى يجمع بين القربين، والذى فى مقام التشكيك والذى فى مقام التمحض على ما تقرر وتحرر، فتذكر وتأميل وتدبير تعرف مقامات رجال الله واولياء الله واهله، لا اولياء الاوامروالنواهى الالهية، انشاء الله، تعالى .

قال: «رضى الله عنه »واذا عرفت ماقررناه ، فاعلم : انك خيال .

یعنی: من حیث تصورك وحجابیتك وصنمیتك الطاغوتیة علی ما فی وهمك منك و زعمك، لاعلی ما انت علیه عندالحق والمحققین.

قال : «رضىاللهعنه» وجميع ماتدركه مماتقول فيه خيال ، فالوجود كله خيال .

يعنى : «رضى الله عنه» انك ماتدرك على ما تعودت وعرفت فى زعمك الاغير الحق، وهو خيال، فانه ما ثم الاالحق، فالذى يجزم انه الموجود خيال، والذى توهمت انك وجود غير الحق مستقل فى الوجود فاعل مختار خيال فى خيال، وكل ماتقول و تفعل خيال.

والوجه الآخر الاعلى، هوانالوجود الحق كما علمت انشاءالله، مجلى ومرآة لظهور صورالاعيان الثابتة، والظاهر في المرآة مثال وهو خيال بلاشك اذلاحقيقة له خارج المرآة ولاوجود له في عينه، فهو مخيل ممثل اونسبة، لاوجود له في عينه، ولكن من حيث الامرالظاهر فيه المتمثل المتخيل، له وجود محقق، فان الخيال صورة محسوسة في مخيلة كل متخيل وحسه المشترك، فان اعتبرناه صورة خيالية فقط، فلا وجود له خارج الخيال، وان اعتبرنا الامرالذي تصور وتشكل فيه متخيلاً اومتمثلاً من روح اومعني اوحقيقة اواسم، فهو محقق، فتحقق ذلك ولا تفعل.

قال: «رضى الله عنه» والوجود الحق، انما هو الله خاصة من حيث ذاته وعينه. فكل من الظاهر والمظهر على الشهودين، خيال، فما في الوجود خيال.

قال: «رضى الله عنه» لامن حيث اسمائه ، لان اسمائه لها مدلولان ، المدلول الواحد عينه، وهو عين المسمى، والمدلول الآخر، مايدل عليه مما ينفصل به الاسم عن هذا الاسم الاخير و يتميز، فاين الغفور من الظاهر والظاهر من الباطن، واين الاول من الآخر ، فقدبان لك بماهو كل اسم عين الاسم الآخر وبما هو غيره فيما هو عينه هو الحق، وبما هو غيره هو الحق المتخيل الذي كنا بصدده.

يشير «رضى الله عنه» الى انه لاموجود فى الحقيقة الاالحق، والمتحق معنى آخر غيره هو الحق المتخيل الذى نسميه سوى، و «ان هى الااسماء سميتموها انتم و آباؤكم، ما انزل الله بها من سلطان ، وان هى الانقوش وعلامات، ولا يثبت كونه الا تعينه، فما فى الكون الا مادلت عليه الاحدية، وما فى الخيال الا مادلت عليه الكثرة ، فمن وقف مع الكثرة كان مع العالم اومع الاسماء الالهية واسماء العالم، ومن وقف مع الاحدية كان مع الحق من حيث ذاته الغنية عن العالمين، لامن حيث صورته، واذاكانت غنية عن العالمين فهوعين غناها عن نسبة الاسماء لها، لان الاسماء لها كما تدل عليها تدل على مسميات اخر يحقق ذلك اثرها.

يعنى: «رضى الله عنه» ان الواقف من الناظرين فى العالم مع الكثرة، انما يقف مع تعقلات يتعقلها فى هذا النور الواحد الحقيقى الذى لاكثرة فيه على الحقيقة، بل من حيث التعقل، فليس واقفا الامع اسماء وضعها على هذا النور الواحد، بحسب تعقلات يتعقلها اسماء، فيتعقل من الظهور بعد البطون بالنسبة اليه تجدداً وتغيراً وحدوثاً ، فيقول: هذا متغير وكل متغير حادث فيتعقل ان له محدثا، ثم يتعقل ان المحدث

١- والمتعقل خ

اسم فاعل يجب ان لايكون حادثاً ويتعقل كثرة غير متناهية فى الحادثات المتجددات، فيضع بحسب ذلك لها اسماء ويضع لمحدثها اسماء يزعم ان فيها كمالات وفى اضدادها ونقايضها نقايص، فهو هكذا دائماً مع الأسماء، والواقف مع احدية العين يرى ان هذه الكثرة المتخيلة والمتعقلة انما هى فى عين واحدة، ليس نعيرها تحقق فى نفسه، ويرى ان التجدد والحدوث والظهور والبطون والكثرة والواحدة نسب متعقيلة، مالها تحقق فى اعيانها، فهو مع الحق والواحد الاحد، فافهم.

قال: «رضى الله عنه» «قلهو الله احد» من حيث عينه «الله الصمد» من حيث اسنادنا اليه ، «لم يلد» من حيث هويته و نحن، «ولم يولد» كذلك، «ولم يكن له كذلك، «ولم يكن له كفواً احد» كذلك، لانه محيط بالكل ، ولاغير له فماله كفو.

قال : «رضى الله عنه» فهذا نعته ، فافرد ذاته بقوله : «الله احد» الموطهرت الكثرة بنعوته المعلومة عندنا، فنحن نلدونولد و نحن نستنداليه، ونحن اكفأ بعضنالبعض، وهذا الواحد منزه عن هذه النعوت .

يعنى: «رضى الله عنها» ان الواحد الذى لا يكون معه غيره، يتعالى ويتنزه عما لا يقتضيه ذاته، فإن مقتضى ذاته، ان لا يكون الاهو ولا يكون معه غيره، اصلا و رأساً، فا نتفت عنه هذه النسب كلها، لانها لا تعقل الا فى كثرة، ونحن الكثيرون، فصحت نسبتها الينا، ولم يصح نسبتها الى الواحد الاحدى الذات الذى ليس الاهو، كان الله ولاشىء معه، وهو الآن على ماعليه كان.

قال: «رضى الشعنه» فهو غنى عنها اى عن هذه النسب، كما هوغنى عنا، وماللحق نسب الاهذه السورة سورة الاخلاص وفى ذلك نزلت فاحدية الله من حيث الاسماء الالهية التى تطلبنا احدية الكثرة.

يعنى : «رضى الله عنه» واحد يتعقل فيه كثرة نسبيّة، لان المسمى لهذه الاسماء

۱ - تاآخر س۱۱۲ ی۱ -۲ - ۳ - ۱

الكثيرة واحد، والكثرة نسب تتعقلها فيه .

قال: «رضى الله عنه» واحدية الله منحيث الغنى عنا و عن الاسماء الالهية، احدية العين، وكلاهما يطلق عليه اسم الاحد.

يعنى: ليس ذلك باعتبار تعقل الكثرة فيه وعدم تعقلها. فاعلم ذلك. قال: «رضى الله عنه» فما اوجد الحق الظلال و جعلها ساجدة متفيئة عن اليمين والشمال، الادلائل لك عليك وعليه، لتعرف من انت ومانسبتك اليه ومانسبته اليك.

يشير: «رضى الله عنه» ان التعينات الوجودية التى هى نحن كالظلال الممتدة من الاشخاص، يزيد وينقص، يزيد بالامتداد عنها فسمى ظلالا وينقص بالتقلص اليها، فيسمى افياء، من فاء اذارجع، قال الله، تعالى، «فقاتلوا التى تبغى حتى تفىء الى امر الله» ومنه سمى الغنيمة فيئاً، لانها ترجع وتفىء الى المغتنم الساعى فيها، فنحن اعنى التعينات الوجودية الحقة فى العالمين، لنادلالتان، بالنسبة الينا يستدل بهما عليهما، احديهما دلالتنا على عين واحدة تجمعنا نحن لنا وفيها وبها، ولا استقلال لنا فى تحققنا دونها، والدلالة الثانية، دلالاتنا علينا من حيث الكثرة التى ظهر نابها بحسب خصوصيات اعياننا، وكذلك الظلال، يستدل بها على ذوات الظلال التى منها امتدت، ويستدل بها ايضاً عليها ان لااستقلال ولا تحقق لها دون تلك الاشخاص التى هى ظلالها.

قال: «رضى الله عنه» حتى تعلم من اين اومن اى حقيقة الهية اتصف ماسوى الله بالفقر الكلى الى الله، وبالفقر النسبى بافتقار بعضنا الى بعض، وحتى تعلم من اين اومن اى حقيقة اتصف الحق بالغنى عن الناس والغنى عن العالمين ، واتصف العالم بالغنى ، اى بغنى بعضه عن بعض من وجه ماهو عين ما فتقر الى بعضه به، فان العالم مفتقر الى الأسباب بلاشك افتقار أداتياً، واعظم الاسباب له سببية الحق .

۱ - س ۶۹ ی ۹ .

قال العبد: العالم بمألوهيته ومربوبيته ومخلوقيته وعدميته، مفتقر الى الموجد الله الرب الخالق، والله من حيث وجوده المطلق غنى عن الربوبية والمربوب والخالقية و المخلوق، لان العالم من حيث مجموعه وكليته ، يفتقر الى الموجد الخالق بالذات، اذ لا وجود له من نفسه، وكذلك يفتقر الى اجهزائه وابعاضه التنى بها يتحقق كليته ومجموعه، وكذلك الكل من حيث كل جزء جزء من العالم، مفتقر الى الحق فى الوجود ويفتقر كل جزء جزء من العالم، مفتقر الى يفتقر الى بعضه فى تحقق نسبة بعضه الى البعض، فانتشت النسب الافتقارية الكثيرة بالوجود الواحد اليه فى الكل للبعض من البعض، والى الكل وللكل الى الكل، ومع على طقع النظر عن النسب فذواتنا وهى عين وجوداتنا، قائمة بالذات المطلقة الواحدة فى حقيقتها اذلاحقيقة لغيرها، فافهم.

قال: «رضىاللهعنه» ولاسببية للحق يفتقر العالم اليها سوى الاسماء الالهيئة .

يعنى: «رضى الله عنه» لاافتقار الى سبب الا فى الا يجاد الخالقية والرازقية وما شاكلها و ذوات الحقايق صورالتعينات الذاتية الشئونيئة، فلاافتقار من حيث الذات العينية، فانها عين العين الغنيئة بالغيبيئة، فلافتقار بين النسب وهى الاسماء التى نحن صورها.

قال : «رضى الله عنه» والاسماء الالهية كل اسم يفتقر العالم اليه من عالم مثله اوعين الحق، فهو الله لاغير .

يعنى كافتقار الابن الىالاب فى وجوده والفرع الىالاصل، فهوالله لاغير، اذلامفتقر، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» ولذلك قال الله، تعالى: «يا ايها الناس انتم الفقراء الى الله ، والله هو الغنى الحميد» ، و معلوم ان لنا افتقاراً من بعضنا الى البعض ، فاسماؤنا اسماء الله ، تعالى، اذاليه الافتقار بالاشك و اعياننافى نفس

۱ – س۳۵ ی۱۲۰

الامر ظله لاغيره، فهو هويتنا لاهويتنا ، وقد مهدنا لك السبيل ، فانظر . قال العبد : يشير ان الافتقار لماكان لنا ذاتياً لكوننا غير موجودين من حيث حقايقنا واعياننا، فمالنا من وجود من انفسنا، وكذلك لنا افتقار الى الوجودية الثبوتية من ذاته، فعمنا الافتقار الى الله فى الوجود وفى ظهور بعضنا للبعض، و وصول آثار بعضنا الى البعض به، وكان الغنى فى كل ذلك للذات المطلقة الواجبة الوجود بالذات، فهو المفتقر اليه مطلقاً فى جميع اقسام الافتقار، سواء كان افتقاراً كلياً اونسبياً ، فالافتقار الى هذا الغنى بالذات المغنى بالاسماء الالهية، ولماكان الافتقار منا الى السمائه ونرى افتقار بعضنا الى البعض من وجه بالسببية والمسببية، فنحن اذاً صور السماء الحق، فهو الغنى ونحن الفقراء ، السماء الحق، فعين افتقارنا الينا هوعين افتقارنا الى الحق، فهو الغنى ونحن الفقراء ، فاعلم ما اشرنا اليه، ان شاءالله الموفق .

## فص محكمة احدية في كلمة هودية

لما فرغ من حكمة الجمع الالهي وحكم التنزيه والسلوب والتقديسات وتمم حكم كليات الحقايق الثبوتية الالهية، شرع في بيان حكمة احديه العين التي لها التنزيه السلبي وتنزيه التنزيه والكمالات الثبوتية، فان الحكم الكمالية سلبية كانت اوثبوتية، فانها للذات المطلقة الاحدية، وقد ظهرت هذه الحكمة على اكمل وجوهها في الكلمة الهودية على ما نطق به القرآن، وكما سير دعليك جملاً وفصولا، انشاء الله تعالى، ولما كانت الاحدية نعتاً للهوية الذاتية، قل هو الله احد، اضاف الاحدية الى هوية الله وحملها عليه، ثم ظهر من ذوق هود عليه السلام، ومشربه اشارات علية الى الهوية والاحدية، اسند حكمته الى الاحدية، ولان الفص المتقدم كانت خاتمتها في بيان الاحدية، ناسب اتباع هذه الحكمة لها ، فقال :

ان لله الصراط المستقيم فى صغير وكبير عينه ولهذا وسعت رحمته

ظاهر غير خفى فى العموم وجهول بامور و عليم كل شيء من حقير وعظيم

قال العبد: قدعلمت فيما تقرر من قبل ان الطرق الى الله بعدد انهاس الخلايق و بعدد انهاس الالهية، وان لكل اسم عبداً هوربه، ذلك العبد جسم هوقلبه وكل عين عين من الاعيان الوجودية مستند الى اسم هو عبده الذى ارتبط به فهوعلى طريقة المستقيمة بالنسبة اليه يصل الى الله من حيث هو، ثم هذه الطرقات المستقيمة فهى على استقامتها السببية موصلة الى المسمى وهو الله احدية جمع جمع هذه المسميات ، والمستقيم الحقيقى من كل وجه هو الله، فلله الصراط المستقيم، و ذلك ظاهر فى كل حضرة حضرة على العموم من كون الجميع متصلا "بالمسمى ، وهذا ظاهر غير خفى ، و سواء كان الاسم كلياً اوجزوياً والمظهر كبيراً اوصغيراً، فان الله مسمى الاسم بلاشك، وكذلك فيمن يعلم ذلك وفيمن يجهل وان لم يكن هذا هكذا فلاعموم اذن فى الرحمة لمالم يعم، والرحمة عامة فالرحمان هو المسمى بالكل، فهو بالمرصاد لكل سالك و طريق من الطرق والسالكين وغايات الكل عندالنهايات واصلة اليها .

قال: «رضى الشعنه» و «مامن دابة الاهو آخذ بناصيتها ان ربى على صراط مستقيم» ، فكل ماش فعلى صراط الرب المستقيم، فهم غير مغضوب عليهم من هذا الوجه ولاضالون ، فكما كان الضلال عارضاً كذلك الغضب الالهى عارض والمآل الى الرحمة التى وسعت كل شىء وهى السابقة.

يعنى «رضى الله عنه» ان الرحمة سابقة الى الاشياء قبل ايجادها، لازالة غضب العدم، فاوجدتها بنسبها الذاتية المختلفة، فامتدت اليها على رقايقها وشدت على تلك الرقايق الى حقايقها، ثم سلكت الحقايق الكيانية على تلك الرقايق الى حقايق اربابها بطرالقها، فمأل الكل كما قلنا الى الله الرحمان، والكل على صراط الرب المسقيم، فان الله اخذ ايضاً بناصية كل دابة اليه، فهو القائد والسائق والطريق، وهو على الغاية، قدسبقهم ويرقبهم بالمرصاد.

قال : «رضى الله عنه» وكل ماسوى الحق فهودابة، فانهذوروح وماثم

۱ - س۱۱ ی۵۹۰

من يدب بنفسه بليدب بغيره ، فهو يدب بحكم التبعية الذي هو على الصراط المستقيم ، فانه لايكون صراطاً الا بالمشي عليه .

يعنى: «رضى الله عنه» ان كل ما يسمى سوى الحق فقيامه بالحق والحق قيامه، يسير به الى غاية كماله الذى اهل له، وذلك لان الوجود الحق المتعين فى قابليته يخرج مافى استعداده بالقوة الى الفعل، وليس له ذلك بدون الوجود الحق، فهو آخذ بناصيته فى سيره به الى كماله الخصيص به، فهو اذن يدب ويتحرك حركة ضعيفة، لكونها غير ذاتية له، بل عرضية بحكم التبعية، فهو يتحرك به فى الحق، فالحق هو عين الصراط المستقيم، وهو الذى يمشى به عليه، والصراط انما يكون صراطاً بالمشى عليه، كما قلنا فى الغراء الراتية: لقد ساربى فيه فسرت بسيره عليه اليه منه فى كل سائر.

قال : «رضى الله عنه» :

اذا دانك الخلق فقددانك الحق واندانك الحق فقد لا يتبع الخلق يعنى الوجود الحق المتعين في قابلية الخلق لمن هو متعين فيه ربه بحسبه، فاذا اذعن وانقادك خلق، فان حقيقة الباطنة فيه معه، واذا اذعن وانقاد لك الحق الذي تجلى لك، فلايلزم ان يتبعه الخلق لعدم تعينه فيه، فان الحق المذعن المفروض، حق بلاخلق ظهر فيه، اذا لظاهر بحكم المظهر وبالعكس في النادر، فكذلك الخلق السالك ناصيته يبدحق يسيره ويسير به الى كماله فماسلك خلق الا بحق فيه، فلاظهر حق الا بخلق.

قال : فحقق قولنا فيه فقولى كله حق . يعنى لما تحققت ان الخلق لافعل له الا بالحق، فتحقق ذلك وحقق قولى ونطقى بذلك، انه للحق بالحق في الحق، فلااقول الاالحق .

قال: فما فى الكون موجود تراه ماله نطق، يعنى كل ماوجد، فلابد ان يتعين الوجودالحق فى مظهريته، فهو ينطق بذلك الحق الذى فيه ينطق به وينطقه، و «قالوا انطقنا الله الذى انطق كل شىء» (، يعنى به .

۱ - س۱ ع ی۰ ۲۰

قال : وما خلق تراهالعين الاعينه حق. يعنى لايقع عين على عين من الاعيان الوجودية الخلقية الا والحق عينه، لان الظاهر المتعين به وفيه هو الوجود الحق ، فالوجود المشهود عياناً في رأى العين، هو الحق المسمى بالخيال و الوهم في العرف خلقاً، اى افكاً، فان الخلق لغة افك مفترى ، «ان هذا الااختلاق» ، وايضاً خلق بمعنى قدر، فان الموجود المشهود، حق تقدره انت في وهمك وخيالك انه غير الحق، وذلك زور وبهتان و اختلاق ليس للقائل به عندالله خلاق بالوهم يخلق الانسان في ذهنه ما يشاء ويسميه بموجب تعينه في ذهنه بما يشاء .

قال : «رضى الله عنه» ولكن مودع فيه لهذا صوره حق

يعنى: انالحق مودع فيما نسميه خلقاً، وهو مظهره، فالصور الخلقية حق جمع حقه وقداودعت فيها حقاً به حقية هذه الحقايق، فكل خلق حقه لحق مودع فيه والصور جمع صورة والضمير بعود الى الحق الخلق، اى الحق الظاهر باعيان المظاهر مظاهر حقايق الجواهر الحقوق المودعة فيه، وكذلك الحقايق الكيانية الامكانية للوجود الحق الظاهر فيها، فافهم.

قال: «رضى الشعنه» اعلم: ان العلوم الالهية النوقية الحاصلة لاهل الله، مختلفة باختلاف القوى الحاصلة منها مع كونها ترجع الى عين واحدة.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان اهل الله يحصل لهم من العلم بالله قوى مختلفة توجب مشاهد مختلفة بحسب استعداداتهم الخصوصة، فيحصل للبعض قوة بها يكون الحق سمعه وبصره وساير قواه وجوارحه، جمعاً وفرادى موقتاً وغير موقت وفيها طبقات اهل قرب النوافل، ويحصل ايضاً كذلك لاخرين قوة يكون هوبها عين الحق وسمعه وبصره فيه، يبصر الحق ويسمع وينطق ويفعل به، ويحصل للبعض قرّوة يجمع بها بين الشهودين والوجودين، فافهم، وليس حصول هذه القوى فيهم الا بالعلم،

٧- الالوهية خ.

حث حجاستها.

والاختلاف بحسب القابلية والصلاحية الاستعدادية الذاتية الخصوصية، لاغير.

قال: «رضى الله عنه» قال الله، تعالى، كنت سمعه الذى يسمع به وبصره الذى يبصربه و يده الذى يبطش بها ورجله الذى يمشى بها ، فذكر ان هويته هى عين الجوارح التى هى عين العبد ، فالهوية واحدة والجوارح مختلفة، ولكل جارحة علم من علوم الاذواق يخصها من عين واحدة يختلف باختلاف الجوارح ، كالماء حقيقة واحدة يختلف باختلاف البقاع. قال العبد: شبه «رضى الله عنه» العلم الحاصل الهل الله فى جوارحهم وقواهم من الله، بالماء فان الحياة للحيوان بالماء كالحياة للارواح بالعلم، ثم ان هذه الحقيقة الواحدة العلمية، ظهر فى كل مظهر بحسبه كما يظهر الماء فى كل بقعة بحسبها فمنه

قال : «رضى الله عنه» وهو ماء فى جميع الاحوال لايتغير عن حقيقته وان احتلفت طعومه .

عذب فرات وهوالعلم النافع الالهي، ومنه ملح اجاج وهوالعلم بالسوى والغير من

يعنى: كذلك العلم لا يختلف عن حقيقته، فانه علم فى جميع العلماء لا يتغير وان اختلفت بحسب المدارك والمدركين والمدركات، فليس الاختلاف، بل فى اللوازم لاغير.

قال: «رضى الشعنه» وهذه الحكمة حكمة الارجل، وهو قوله: تعالى، فى الأكل، لمن اقام كتبه «لاكلوا من فوقهم ومن تحت ارجلهم» فالطريق الذي هو الصراط، هو المشترك عليه والمشى فيه والسعى لايكون الأبالارجل، فلاينتج هذا الشهود فى اخذ النواصى بيد من هو على الصراط المستقيم الاهذا الفن الخاص من علوم الاذواق.

يشير : «رضى الله عنه» الى العلم الخصيص بالارجل، وهو العلم الحاصل بالكد

۱ ـ سه ی۷۰۰

والسعى والتعمل فى مراتب العلوم الظاهرة فى المثال، وفى التحقيق العلم الحاصل للاقدام من حيث هى اقدام وآلات سعى على الصراط ولانتيجة له فى اخذالنواصى بيدالحق الذى هو على الصراط المستقيم الا ان يقودها بموجب ما يسوق الارجل فى السلوك والسعى لاغير، ولا يفيد الاهذا الفن الخاص من علم الاذواق .

قال: «رضى الله عنه» و يسوق المجرمين وهم الذين استحقوا المقام الذي ساقهم اليه بريح الدبور التي اهلكتهم عن نفوسهم بها ، فهو يأخذ بنواصيهم والريح يسوقهم وهو عين الأهواء التي كانوا عليها ، الي جهنم وهي البعد الذي كانوا يتوهمونه ، فلما ساقهم الى ذلك الموطن حصلوا في عين القرب ، فزال البعد، فزال مسمى جهنم في حقهم ، ففازوا بنعيم القرب من جهة الاستحقاق .

يشير : «رضى الله عنه» ان المجرمين الذين يسعون فى الأجرام والآثام انسا يسوقهم الاهواءالتى يهوون بها فى هوة جهنم البعدالوهمى من خلفهم وادبارهم، ولهذا سميت دبورا، اى يسوقهم من ادبارهم اهواهم بزعمهم وفى نفس الامر، انسا يسوقهم الاهواء، بحسب ما يقودهم من بيده نواصيهم الى غاياتهم التى استحقوها بحسب استعداد اتهم وسعيهم فيهم، بحكم السايق والقائد، فهم فنوا وهلكوا عنهم بحكمه، فليسوا بحكمهم وقد توهموا بعداً فى بعد من حيث توهمهم انهم هم الذين يسعون ويعلمون ويمشون ويسلكون بانفسهم الى ما تخيلوا من كمالات وهمية فانية، فما يسعون الا الى ما يتوهمو نه، وهو البعد، والحقيقة تأبى ذلك، فانهم انما يسعون بالحق فى الحق من حيث لا يعلمون ولا يشعرون، فاذا بلغوا غاياتهم لم يجدوا ما عملوا شيئاً، لا نهم وجدوا الله عاملاً بهم ماعملوا و وجدواالحق الذى به عملوا ما عملوا، فاذا وفقوا عندالنهاية الى الغاية على السر، حصلوا فى عين القرب، فزال البعد فى حقهم فزال مسمى جهنم وهو البعد، ففازوا بالقرب بسعيهم واستحقاقهم، فانها انما وصلوا الى ما وصلوا بارجلهم التى سعوا عليها، وكانت ارجلهم عين الحق من

حيث لم يعرفوا، فلما عرفوا غرقوا فى الذوق واللذة القربية من حيث لم يعرفوا كذلك. قال: «رضى الله نه» فما اعطاهم هذا المقام الذوقى اللذيد من جهة المنتة، وانما اخذوه بما استحقه حقايقهم من اعمالهم التى كانوا عليها وكانوا فى السعى اعمالهم على صراط الرب المستقيم ، لأن نواصيهم كانت بيد من له هذه الصفة ، فما مشوا بنفوسهم ، وانما مشوا بحكم الجبر .

يعنى: «رضى الله عنه» انهم فى سعيهم الذى سعوا غير مختارين بالاختيار المعروف عرفاً، فانهم انما سعوا بموجب استعداداتهم الذاتية وبموجبها تعلقت المشية الالهية بما يشبه الجبر، فساقهم من ادبارهم بالدبور واخذهم بنواصيهم جبراً حتى اوصلهم الى مااستحقوا بحسب مقتضيات ذواتهم لاباختيارهم المجعول فيهم، فافهم.

قال: «رضى الله عنه» الى انوصلوا الى عين القرب «ونحن اقرب اليه منكم ولكن لاتبصرون» ، وانما هومبصر ، فانه مكشوف الغطأ فبصره حديد، وما خص ميتاً عن ميت اىخص مؤمناً سعيداً دون مشرك شقى ، فالقرب الالهى من العبد لاخفاء به فى الاخبار الالهى، فلاقرب اقرب من ان يكون هويته عين اعضاء العبد وقواه ، وليس العبد سوى هذه الاعضاء والقوى ، فهو حق مشهود فى خلق متوهم ، فالخلق معقول والحق والقوس مشهود عندالمؤمنين واهل الكشف والوجود ، وماعداهذين الصنفين ، فالحق عندهم معقول والخلق مشهود ، فهم بمنزله الماء الملح المخاج.

يعنى علومهم ليست الا بججابيات الاشياء وضميات الاعيان والاهواء، فلاعلم لهم بالحقالذي يشهدون (وتراهم ينظرون اليكوهم لايبصرون)٢.

والطائفة الأولى بمنزلة الماء العذب الفرات السائغ شرابه لشاربيه فالناس على قسمين منالناس من يمشى لمى طريق يعرفها ويعرف غايتها

۱ ـ س۲ه ی۱۸ ۰

فهى فى حقه صراط مستقيم، و من الناس من يمشى على طريق يجهلها ولا يعرف غايتها وهى عين الطريق التى عرفها الصنف الآخر ، فالعارف يدعو الى الله على التقليد والجهالة .

يعنى : «رضى الله عنه» ان الطريق الى الحق حق عرفه من عرفه، فسلك عليها و دعى اليها على بصيرة وجهلها من جهلها، فسلك عليها على جهالة الى غاية عليها الحق ودعا الى الحق على جهالة ، لان الطريق والغاية حق جميعها .

قال: «رضى الله عنه» فهذا علم خاص يأتى من اسفل سافلين لان الارجل هى السفل من الشخص واسفل منها ما تحتها، وليس الاالطريق، فمن عرف الحق عين الطريق عرف الامر على ماهو عليه.

يعنى : «رضى الله عنه» يعلمهم الله نتايج سلوكهم من كونه عين الطريق الحق الذى يسلكون عليها، واليه الاشارة بقوله: «ومن تحت ارجلهم» .

قال: «رضى الله عنه» ففيه، جل وعلا، نسلك ونسافر، اذلامعلوم الأهو وهو عين السالك والسافر، فلاعالم الإهو .

يشير: «رضى الله عنه» ان طريق الحق حق والسالك سالك حق والغاية حق والعلم حق والمعلوم حق والعالم حق، فما فى الوجود الاالحق، ولكن الحق فى كل متعين باسم ومدلول اسم ما، وانما يكون بقدره وبحسبه، وهو حقه الخصيص به من الحقية المطلقة تحققت فى الطريق والغاية والسالك والعلم والعالم والمعلوم، فما ثتم الاهو.

قال: «رضى الله عنه» فمن انت فاعرف حقيقتك وطريقتك، فقدبان الكالامر على لسان الترجمان ان فهمت، وهو لسان حق، فلايفهمه الامن فهمه حق، فان للحق نسباً كثيرة و وجوهاً مختلفة.

يشير : «رضى الله عنه» الى التحريض بالتحقق بحقيقة الامر وحقيقة الامر، ان لا

۱- سه ی۷۰ -۱

حقيقة ولاحقية الالله، وهوحق الحقيقة وحقيقتها، فاذا تحققت ذلك تحققت انك عين العق والحق عينك وعين قواك وجوارحك وانت صورة احدية جمع صور تنوعات ظهوره وتعينات نوره، واذا عرفت انك حق على الطريق الحق وغايتك الحق وسلوكك حق، فالكل حق في حق، فاعلم ذلك ولاتكن من الجاهلين، «اني اعظك ان تكون من الجاهلين» فقد بان لك الامر على لسان ترجمان الحق وهو رسول الله الذي هو لسان حق بقوله: كنت سمعه وبصره ويده ورجله، وحيث قال لك الحق بلسان الحق، فافهم الحق طافهم الحق حق الفهم، اذلا يفهم الحق الا الحق .

ثمقال: «رضى الله عنه» بعدقوله: فان للحق نسباً كثيرة ووجوها مختلفة الاترى عاداً قوم هود، كيف «قالوا هذا عارض ممطرنا» فظنوا خيراً بالله، وهو عند ظن عبده به، فاضرب لهم الحق عن هذا القول فاخبرهم بماهو اتم واعلى فى القرب، فانه اذا امطرهم فذلك حاظ الارض وسقى الحبة، فلايصلون الى نتيجة ذلك الاعن بعد، فقال لهم: «بلهوما استعجلتم بهريح فيها عذاب اليم»، فجعل الريح اشارة الى مافيها من الراحة لهم، ، فان هذه الريح اراحتهم عن هذه الهياكل المظلمة والمسالك الوعرة والسدن المدلهمة، وفي هذه الريح عذاب اى امر يستعذبونه اذا اذا قواالانه يوجعهم لفقد المألوف، فباشرهم العذاب، فكان الامر اليهم اقرب مما تخيلوا.

یعنی: «رضی الله عنه» انهم لماظنوا بالله خیراً من حیث لایشعرون، والله عند ظن عبده به، فاتا بهم الله خیراً مما ظنوا، لکو نهم حصلوا بذلك فی عین الحق من حیث لم یحتسبوا، فان للحق وجوها كثیرة و نسباً مختلفة، هم وظنو نهم وافعالهم واحوالهم واقوالهم من جملتها، فجازاهم على ظنهم بائه خیراً على وجه اتم و اعتم .

۲- س۲۶ ی۲۳۰

۱۱ س۱۱ ع۸۶ -

۳- س۲۶ ی۲۳۰

قال: «رضى الله عنه» فدمرت كل شىء بامرربتها، فاصبحوالايرى الا مساكنهم، وهى جثتهم التى عمرتها ارواحهم الحقيئة، فزالت حقية هذه النسبة الخاصة، وبقيت على هياكلهم الحياة الخاصة بهم من الحق التى ينطق بها الجلود والارجل وعذبات الاسواط والافخاذ، وقدورد النتس الالهى، بهذا كله.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان التدبير كان فى تدميرهم، فدمرت الربح ماكان قابلا التدمير منهم، فما زالت ارواحهم العامرة لجثتهم وابدانهم فارواح الربح ارواحهم ارواحهم عن هذه الهياكل المظلمة التى كان سلوك الحق فيها فى المنازل والمسالك الوعرة الغالبة عليها حشوية الحجابية والتعين، فبقيت جثتهم اللا ارواحهم وهم وان زالت عنهم الحقية التى كانت لهم من حمية الارواح الحقية، ولكن ابقى الله عليهم الحقية التى يخص اجسامهم، هى حياة الحقية الحقية، ولكن التى بها ينطق الايدى والارجل يوم لا ينطقون بانفسهم الناطقة، وتلك حياة حييت بها الجسمانيات من حيث الجسمانية لامن حيث الرواحانية، كما اشار الى سرها الشيخ الكامل الومدين البخارى بقوله: سرالحياة سرى فى الموجودات يعنى: من حضرة الحى القيوم المحى فيه تجمدت الجمادات وبه حييت الحيوانات فان الجماد صورة وجودية بها حياة ذلك الجسم وكمال الوجودي .

قال: «رضى الله عنه» الا ان الله وصف نفسه بالغيرة، ومن غيرته حرّم الفواحش، وليس الفح شالا ماظهر. يعنى: «رضى الله عنه» ممايح ستره، ومافحش مابطن، فهولمن ظهرله، فلما حرم الفواحش اى منع ان يعرب حقيقة ماذكرناه، وهى انه عين الاشياء فسترها بالغيرة وهى انه فالغير يقول السمع سمع زيد، والعارف قول السمع عين الحق، وهكذا مابقى من القوى والاعضاء، فماكل احد عرف الحق، فتبين الفاضل

١ حجتهم، خ.

والمفضول، فتفاضل الناسو تميزتالمراتب.

قال العبد: لما قرر «رضى الله عنه» ان الحق هو الموجود المشهود من الطريق والسالك والسلوك والغاية والعلم والعالم والمعلوم، استثنى بان الله حرم ظهور هذه الاسرار، فان الفحش ظهور ما يجب ستره، وهذا ماظهر منها، واما الفحش ما بطن منها، فهى بالنسبة الى من اظهره الله عليه، فجرالله العيون اى اظهرها من باطن الارض، وفجرالله ينابيع الحكمة من قلبه الى لسانه، والفجور هو الفحش الظاهر، مما يجب ستره. قال: ولما حرمها اى جعلها حرماً لايطرقها الا اهل الحمى، لم يكن سترها الا بالتعينات الكثيرة المختلفة التى اوجبتها انت بانانيتك وانيتك، فأن الانانية والانية والاينية والتحتية والفوقية، عددت الهوية الاحدية الى هويات لايتناهى فسترتها بها، فظهرت الغيرية، لان انا غيرك وانت وانت غيرهو وغيرى ونحن غيركم، فكثرت الكنايات والعبارات عن عين واحدة فقيل: عباراتنا شتى وحسنك واحد وكل الى بذالت الجمال يشير فمن كان تحققه في مقام شهود الغيرية تحققت الغيرية بالنسبة اليه على العين فستر الحقيقه، فقال السمع سمع زيد، والعارف بالحقيقة يقول السمع والبصر والقوى والجوارج من الكل، عين الحق والكل في مقام قرب النوافل من كون الكل والقوى والجوارج من الكل، عين الحق والكل في مقام قرب النوافل من كون الكل

قال: «رضى الله عنه» واعلم: انه لما اطلعنى الله واشهدنى اعيان رسله وانبيائه كلهم البشريين من آدم الى محمد، صلوات الله عليهم اجمعين، فى مشهد اقمت فيه بقرطبة سنة ستّ وثمانين وخمسمائة ، ماكلمنى احد من تلك الطائفة الا هود ، عليه السلام ، فانه اخبرنى بسبب جمعيتهم ، ورأيته رجلاً ضخماً فى الرجال ، الصورة لطيف المحاورة ، عارفاً بالامور كاشفاً لها، ودليلى على كشفه لها ، قوله «مامن دابة الاهو آخذ بناصيتها ان ربى على صراط مستقيم» .

متنفلاً بوجود اتهم ومتقرباً الى الحق بمظهرياتهم وانيات اعيانهم وهوياتهم وهوياتهم،

فتميزت المراتب والمنازل، وتعينت المشارب والمناهل وتبين المفضول عن الفاضل.

۱ ـ س۱۱ ی۵۹۰

قال العبد: قرطبة مدينة من بلاد المغرب، وكان الشيخ «رضى الله عنه» بها اذا اشهدهالله هذاالمشهد الشريف النزيه، اشهده فيها اعيان الانبياء والمرسلين كلهم اجمعين مجتمعين عند رسولالله، صلى الله عليه وسلم، فاخبره هود، عليه السلام، ان اجتماعهم، لتهنيته ، «رضى الله عنه» بانه خاتم الاولياء و وارث ختمية خاتم الرسل و الأنبياء ، وانه قطب الاقطاب، وسبب اختصاص هود، عليهالسلام، باخباره بسبب اجتماعهم، هوصحة مناسبة ذوقه ومشربه، صلى الله عليه وسلم، بمشرب ختم الولايــة المحيطة بالاذواق والمشارب كلها من حيث جمعيته، عليهالسلام، واحاطة مشربه في التوحيد وسعة مقام كشفه وشهوده، عليه السلام، فانه اثبت بشهادة القرآن العظيم ان الحق عين كل دابة على ارض الحقيقة، فما خصص شيئًا عن شيء وعين ان الله بهويته الاحدية الجمعية آخذ بناصية كل متعين بها من الممكنات الغير المتناهية الني تدب بالحق المتعين فيه، على ارض الحقيقة التي عليها تدب، وتسلك طريقة خاصة بها الى ربها، فانه هوالاول والاخر والظاهر والباطن، فعم شهوده، عليهالسلام، جميع ماظهر وبطن، فانه مامن ظاهر متعين الا وهو يدب بالحق الاخذ الاخذ بناصيته اليه، وما من باطن من الحقايق الغيبية العينية الا وهو يدب الى كمال الظهور وتحققه بالنور، والاول يدب الى نهاية الاخرية اللامتناهية، والاخر يدب بانعطافه علىالاول، وكونه ضخماً، صورة كماله وسعته في الشهود، كما قال الله تعالى، حكاية عن الشمو تيل، عليه السلام، في حق طالوت وتزكيته عند من كان بصدد جرحه في الطعن فيه، فقال: «ان الله اصطفيه عليكم و زاده بسطة فيالعلم والجسم» . .

قال: «رضى الله عنه» واى بشارة اعظم للخلق من هذه. يعنى من اخباره انه عين هويات الاشياء كلها .

قال: ثممن امتنان الله علينا ، ان اوصل الينا هذه المقالة عنه في القرآن ثم تممها الجامع للكل محمد ، «صلى الله عليه وسلم» بما اخبر به عن الحق

۱ - س۲ ی۸۶۲ .

بانه عين السمع والبصر واليد والرجل واللسان، ايهوعين الحواس والقوى الروحانية ، اقرب من الحواس ، يعنى في النظر العقلي ، فاكتفى بذكر ' الابعدالمحدود عن الاقرب المجهول الحدَّد، فترجم الحق لنا عن نيه هود ، عليه السلام ، مقالته لقومه بشرىلنا ، فكمل العلم «في صدور الدين اوتوا العلم ومايجحديآياتنا الا الكافرون» ، فانهم يسترونها وان عرفوها حسداً ونفاسة وظلماً ، ومارأينا قط من عندالله فيحقه ، تعالى ، في آية انزلها اواخبار عنه اوصله الينافيمايرجع اليه، تعالى، الابالتحديد، تنزيهاً كان اوغير تنزيه ، اوله العماء الذي مافوقه هواء وما تحته هواء ، فكان الحق فيه، قبل أن يخلق الخلق ، ثمذكر انهاستوى على العرش، فهذا ايضاً تحديد، ثهذكر انه ينزل الى سماءالدنيا، فهذا تحديد، ثم ذكرانه في السماء وانه في الأرضوانه معنا ، اينما كنا الى ان اخبرنا انه عيننا و نحن محدودون ، فما وصف نفسه الأ بالحد ، وقوله : «ليس كمثله شيء» " حد ايضاً ، ان اخذنا الكاف زائدة لغير الصفة ، ومن تميز عن المحدود فهو محدود بكونه ليس عين هذا المحدود، فالأطلاق عن التقييد تقييد والمطلق مقيد بالاطلاق، لمن فهم. وإن جعلنا الكاف للصفة فقد حددناه وان اخذنا ليس كمثله شيء على نفي المثل، تحققنا بالمفهوم وبالإخبار الصحيح انه عين الأشياء ، غير هذا المحدود .

قال العبد: يشير: «رضى الله عنه» الى ما يخطر لبعض المحجوبين، ان الحق اذا كان عين سمع اوبصر، كان محدوداً بحده، وهوغير محدود، فعرف، «رضى الله عنه ان الامر اعظم مما توهم تنزيهه الوهمى، واوسمع واجل عن التقيد بالمدرك الفكرى، فان الحقيقة التى من شأنها ان تكون عين الكل، فلا يتقيد بحدولا يتحدد بما ميزه هو

۲- س۲۹ ی۷۶ و۹۶۰

١- بالابعد. خ.

۲ ـ س۲ کی کی ۹۰

بتنزیهه عن ان یکون عین المحدودات، فانه لوکان فی معین بالتعیین اومعیناً متمیزاً عن غیره، لکان کذلك، ولکنه لیس کذلك، بل محیط بالکل قداستغرق الکل غیر منحصر فی الکل، لم یغادر صغیرة ولاکبیرة الا احصاها بعینه، فکان عینها، ولم یتعین فی عین علی التعیین فلم یتحدد بحد مخصوص علی التخصیص والتمییز، فلم یدرک حد ولم یبلغه حصر، وان کان محدوداً بحد کل ذی حد، فانه غیر محصور فی ذلك فافهم، انشاءالله تعالی، ثم اخذ «رضی الله عنه» فی تعدد التحدید الذی ورد به النصوص الالهیة مما یجب الایمان به فی الکتاب والسنة، وادعی انه لم یرد فی جمیع ماورد فی القرآن وسایر الکتب المنزلة والسنة الاالتحدید، ثم بین ان التحدید لایقیده والتقیید لایحدده، لعدم انحصاره فی الکل ولافی الاطلاق عن الکل.

ثم قال: «رضى الله عنه» الآية الدالة على التنزيه فى القرآن هى ليس كمثله شىء، فان اخذنا الكاف زائدة، دلت على نفى المثل فتميز عن الامثال وماله مثل، فكان محدوداً بتميزه عماله مثل، وانلم يكن زائدة، كان اثباتا للمثل و نفياً لمثليثة المثل عن المثل، وهذا عين التشبيه والتشبيه تحديدو وبنفى المثلية عن مثله يتحقق ان مثله من لايشبهه شىء له مثل، فيصح ان يكون عين الاشياء حقيقة حتى لايكون مثل من الاشياء، فان من يكون بعينه عين الكل، فانه لايكون شىء من الكل مثله من كونه عين الكل، فانه لايكون شاء من الكل مثله من كونه عين الكل، فافهم، واذا كانت الاشياء محدودة بحدود لها خصيصة بها، كان هو من حيث كونها عين الكل محدوداً بحدود ذوات الحدود كلها، فما حده حدم عين حاصر فماله حد، اذحد الحد ان يكون جامعاً لحقايق المحدود، مانعاً لما تميز عنه، عن الدخول فى حده والمقول عليه، وفيه حدودالمحدودات الغير المتدودة غير محدود، فافهم.

قال: «رضى الله عنه» والاشياء محدودة ، وان اختلفت حدودها ، فهو محدود بحدكل محدود فما يحد شيء الاوهو حدللحق، فهو السارى في مسمى المخلوقات والمبدعات ولولم يكن الامر كذلك لماصح الوجود.

۱۔ کل ذی حد. خ.

يعنى : لانه لاوجود الا وجوده الذى هوهو، فبالحق وجدت الموجودات و شهدت المشهودات، فلا وجود لشيء الا به .

قال: «رضى الله عنه» فهو عين الوجود فهو على كل شيء حفيظ بذاته لايؤده حفظ شيء، فحفظه ، تعالى ، الاشياء كلها حفظه لصورته ان يكون الشيء غير صورته، ولا يصح الاهذا، فهو الشاهد من الشاهد والمشهود من المشهود، فالعالم صورته، وهو روح العالم المدبرله، فهو الانسان الكبير. قال العبد: قدعلمتم ان الاشياء محدودة، ولكل شيء حد هو جمع جميع ما يجمعه ويمنعه عن غيره ان يكونه، و ذلك اما بذكرالجنس والفصل فيما هو تحت الجنس والفصل، اوبما به الاشتراك والامتياز فيما ليس كذلك، وحدالحد ان يكون كذلك سواء كانالحد تاماً اوناقصاً، اذا لناقص ايضاً على ماعرف وعرف كاف لتضمنه ما نقصه في العبارة من كون الخاص مستلزماً للعام، لانك اذا قلت الانسان هو الناطق اولناطق الانسان، لكان في قوة قولكالانسان حيوان ناطق، اوالحيوانالناطق هو الانسان لاستلزام الناطق وهوالفصل المميزالخاص للعام، وهوالحيوان التذي فيه الانسان اولناطق مع غيره، وكل ناطق فهو حيوان، وكل خاص فهو مستلزم للعام، فكل كاف شاف عندالا يجاز عن ذكرما بهالشركة ولاشىء من الاشياء الا وهو محدود بما به يمتاز ويختص، وهو يتضمن ما بهالاشتراك بالضرورة ثمّ انا ان لم تأخذ فيكلُّ حد، ظاهر المحدود وباطنه، لم يعم التعريف ولم يكن الحد جامعاً، وباطن الاشياء باعتبار، هوالوجود الحق، وظاهرها مانسميه السوى سوىالحق وغيره غيره، و باعتبار آخر هوالظاهر من كون الظاهر هوالحق الموجود المشهود والباطن المعقول هو الاعتبارات ،والحدود والكثرة، وهي امور متعقلة عقلاً علمية لاتميزلها ولاتحقق بدونالوجود الحق المعطى حقيقتها في اعيانها، بل بالوجود الحق الموجود المشهود، فاذا ذكرنا الحدالشامل لكل محدود فلابد من ذكرالحق فيه في اعتبار اهل الاعتبار و الاستصبار اولى الايدى والابصار، فهو الظاهر من الظاهر والباطن من الباطن، والمتحقق

هوالوجود الحق ما ثمّم الاهو، هوالاول والاخر والباطن والظاهر والجامع بذات للكل والمطلق عن هذه الجمعية وعن هذا الاطلاق والتقيد بحد، فافهم، فان فهمت فهمت فيما فهمت وهمت الهمم ان تهيم وتهتم فيه، فحقيق بك ان تهيم وتهتم بذلك انشاءالله، تعالى، فلايتم حدالمحدود الا بالحق، ثمّ الحدود لا يفي ولا يكفى بتحديده، فلاحدله اصلا و رأسا، فنقول مثلا في مشرب التحقيق الكمالي في حد الانسان الكامل انه الحق المتعين باحدية جمع جميع الاعيان الظاهرة المشهودة والحقايق الباطنة الغيبية المفقودة في عين كونها موجودة مطلقاً عن هذا التعين والجمع و الاطلاق، وهذ حدالانسان عندنا ان قلنا انه محدود، فالحق حد للكل وليس له في كل حد حد، ولكن تصحيح الحدود على ماعرفت وعرفت في عرف الظاهرية من الحكماء ان تقول اكتفى في حدالحد بذكر الخاص عن ذكر الاعم كما ذكرنا في الحدالناقص، و ما ليس مذكوراً في تعريفه ما ذكرنا، فانه يجرى مجرى الرسم التام اوالناقص كذلك، فاعلم ذلك.

قال الشيخ : «رضى الله عنه» :

فهو الکونکله و هو الواحد الذی قام کونی بکونه ولذا قلت یغتذی فوجودی غذاؤه وبه نحن نحتذی وبه منه ان نظرت بوجه تعوذی

يشير: «رضى الله عنه» انه، تعالى، من كونه عين الوجود الحق المتعين فى حقايق الاشياء واعيانها، هوية الكل، وانه الواحد الذى قام به العدد، فانشاء الواحد بذاته العدد، فقام بحيث لوفرضت تخلف واحد عن عدد لما تحقق عين ذلك المعدود ولاقام صورة ذلك العدد، فالواحد هو المعدود والعدد اعتبار عقلى، وكذلك ظهور الواحد بالكثرة فى مراتب ظهوره ومظاهر تعينات نوره وقيام كونه التقييدي، وهو العالم كله بكونه الذى هو وجوده فى مراتب شهوده، فقيام الوجود المقيد بكون الوجود المطلق موجوداً على الاطلاق فغداء كل واحد من الكونين المقيد والمطلق الالهيين بعين الاخر، اذبه بقاؤه وتحققه وقيامه، فاعتداء الوجود، انما هو بحقايق العالم واحكامه، وهي

الاعيان الثابتة الخلقية والمعانى الغيبية القائمة، فحقيقة العلم القديم الازلى واغتداء حقايق العالم، انما هو بالوجود العام المشترك فى الكل، وهذا ظاهر، وقوله: وبه نحن نحتذى، صادق على معنيين: احدهما بمعنى الاقتداء، فان الاحتذاء هو الاقتداء، فان الاحتذاء هو الاقتداء، فان المقتدى اسم فاعل يحتذى حذو المقتدى اسم مفعول حذو القذة بالقذة، وكذلك الوجود المقيد الذى هو فرع و نفل على اصل وجود الحق يحذو حذوه فى كو نه غذاؤه. والمعنى الآخر بهو الذى نحن بصدد بيانه، من كون الحق عين الطريق و الارجل والحذاء، هو النعل، اذهو الطريق و السالك و الساعى و الارجل د الة السير و الوقاية عن الطريق و الغاية، فافهم، و اذا كان للحق مظاهر مختلفة وظهورات بحسبها كذلك مختلفة، فقد يظهر ظهوراً ينكرفيه فيتعوذ منه لاجهلاً به عند العارف به ولكن القاء الحق ظهوره فى ذلك المظهر، لكونه مما يتعوذ منه فيه، فافهم.

قال: ولهذا الكرب تنفس فنسب النفس الى الرحمان

لانه رحم به ماطلبته النسب الالهية من ايجاد صور العالم التي قلنا هي ظاهرية الحق، اذهوالظاهر وهو باطنها اذهوالباطن اذكان ولاهي ، وهو الآخر اذاكان عينها عند ظهورها ، والآخر عين الظاهر والباطن عين الاول ، وهو بكل شيء عليم ، لانه بنفسه عليم .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان هذا النسب المظهرية، وهى حقايق الاشياء اواعيانها اوصور معلومياتها للحق، ازلاء، اوصورة نسب علمه كذلك بحسب اختلاف الاذواق والمشاهد كانت موجودة مفقودة باعتبارين مختلفين، اعنى موجودة للحق بالعلم فى العلم اوفى الحق به له مفقودة فاقدة لاعيانها فى الوجود الشاهد المشهود ولكن كانت كما ذكرنا فيما ذكرنا انها كانت مشهودة للحق شهود المفصل فى المجمل مفصلا، وهو شهود خاص بالله، تعالى، يشهد به الاشياء فى نفسه قبل ايجادها واشهادها انفسها، فاراداشهادها اعيانها فى عرصة الوجود وايجادها لها فى الشهود والمشهود، فضاق قلب الغيب الاحدى عن كثرة ما حواه من الحرف العددى فنفس الله عن غيبة عينه ماكان

يجده من كونه في قلبه بنفسه الرحماني، وهو الفيض الوجودي للشهود العياني، رحمة به اي بالغيب باظهار ماكان مغيباً في غياباته، مماليس بغيب حقيقي، فانه لايقبل الظهور ابداً، و رحم الاعيان الثابتة في غيب علم الذات بهذا الفيض الايجادي، فاوجدها و اشهدها انفسها في نفسه على ماكانت في نفسه فلما شهدتها فيه، فمنهم من تحقق انه عينه، اذلا تحقق للغير اصلا الا بالنسبة والاضافة الاعتبارية لاغير، فنفس الله بنفسه الرحماني عن النسب الالهية بعين ما اوجدلها مظاهرها واشهدها انفسها على مرائيها و مناظرها، وهي اعيان الاشياء، فماكانت اولا هي فيه هوغيبا، فلم يكن وكان هوهوفي مقام كان الله ولاشيء، معه، وكنت كنزاً مخفياً، فلماكان هي هي باعيانها آخراً وهو فيها هي كذلك ظاهراً تعين انه اول لها من كونه عينها في عينها، وانه آخر بكونه عين ماظهر في عينها، فهو الاول غيباً وباطناً والآخر شاهداً وظاهراً، فهو الاول في عين الاولية، اذ موالاول والآخر والظاهر الباطن واليه المصير وهو بكل شيء عليم، لانه عين كل شيء، فافهم .

قال: «رضى الله نه» فلما اوجد الصور فى النفس وظهر سلطان النسب المعبر عنها بالاسماء، صحالنسب الالهى للعالم، فانتسبوا اليه ، فقال : اليوم اضع نسبكم وارفع نسبى، اى آخذ عنكم انتسابكم الى انفسكم واردكم الى انتسابكم الى ، اين المتقوناى الذين اتخدوا الله وقاية ، فكان الحق ظاهرهم اى عين صورهم الظاهرة ، وهو اعظم الناس واحقهم واقواهم عند الجميع ، وقديكون المتقى من جعل نفسه وقاية للحق بصورته ، اذهوية الحق قوى العبدفجعل مسمتى العبد وقاية لمسمى الحق على الشهود، حتى يتميز العالم من غير العالم «قل هل يستوى الذين لا يعلمون انما يتذكر اولوا الالباب» وهم الناظرون فى لتب الشىء، الذى هو المطلوب من الشىء .

١- س٣٩ ي١١٠

قال العبد: لما ظهرت النسب الالهى الحقيقي، وهو انتساب المألوه الى الاله والمربوب الى الرب والخالق الى لمخلوق والرازق اى المرزوق، فانتسب العالم الى الموجد، من حيث افتقاره اليه على التعيين وانتسب الخالق ايضاً والرب الى العالم بكونه ربالعالمين، وخالقالحق، ولم يبق لظهور نسبةالعالم الى نفسه مجال، فعرف كل عبد بربه، فقيل هذا عبدلله، وهو عبدالرحمان، و ذلك عبدالرحيم اوعبدالكريم اوالمنعم اوالغني اوغيره، وصاركل واحد من الرب والمربوب وقاية للآخر في المذموم والمحمود، اذالافعال والآثار والاخلاق والنعوت والصفات المنتشية بينالربالذي هوالوجود الحق والعبدالذي هوالمظهرالقابل لتعين ذلك الوجود، صالح لاضافة الافعال والآثار والاخلاق وما شاكل ذلك اليه، وكل واحد منهما اعنى الرب والمربوب ظاهرا وباطن للآخر باعتبارين، كما تقدم جامع بين الظاهرية والمظهرية دائماً، فان اضفت الافعال والآثار المذمومة الى العبد، كان العبد وقاية لربه من ان يضاف تلك المذام والنقايص والقبائح، احكام العدم اللازم للعبد الممكن القابل، وان اضفت الفضائل والمحاسن والمحامد والكمالات الىالحق، كانالحق وقاية للعبد من اضافة ما ليس له من ذاتة بالحقيقة، لكونها وجودية والوجود للحق، بل الوجود الحق حقيقة، وكان ايضاً حينئذ بوجه آخر وقاية للعبد من آثارالنقايص والمذامالظاهرة منها جزاء وفاقاً، فالعالم هو الذي يضيف الحقايق الى اصولها، فخذ ما هو لك بالاصالة، واعطه ماله كذلك، تكن من الادباء العلماء، فان العالم من العالم، لايستوى معه غير العالم «قل هل يستوى الذين يعلمون والذين لايعلمون، انما يتذكر اولو الالباب» ينظرون من كل شيء في لبه، لكو نهم في انفسهم ارباب الالباب .

قال: «رضى الله عنه» فما سبق مقصر مجداً كذلك لا يماثل اجير عبداً لكون المقصر ابداً قاصراً عن بلوغ الكمال، والعبد ايضاً لا يماثله في كمال مواتاته لظهور آثار مالكه فيه اجير فانه عبداجرته لاعبد لسيده، ولابد للسيد من العبد وليس كذلك

۱ ـ س۳۹ ی۱۳۰

الاجير، فقد يقوم العبد باعمال الاجير وليس للاجير ان يقوم بالعبدانية الذاتية التي للعبد.

قال: «رضى الله عنه» واذاكان الحق وقاية للعبد من وجه، والعبد وقاية للحق من وجه . يعنى: «رضى الله عنه» فساغ فى التحقيق اضافة مالكل منهما الىكل منهما فقل فى الكون اى فى الوجود المقيد الكونى ماشئت ان شئت قلت هو الحق، وان شئت قلت هو الحق الخلق اى بالاعتبارين معا وان شئت قلت لاخلق من كل وجه ولا حق من كل وجه يعنى حق باعتبار الحقيقة والعين فى الاصل، وخلق باعتبار التعين والظهور بالكثرة.

قال: فقدبانت المطالب بتعينك المراتب، ثمّ قال: ولولا التحديد يعنى سوغان التحديد بشرط التعين والظهور ما اخبرت الرسل، بذلك علمنا ان ظهوره بصورماله حد غير قادح في كماله المستوعب للاطلاق والتقييد والتنزيه والتجريد والتشبيه بالتحديد والتجديد.

قال «رضى الله عنه»:

ف لا تنظر العين الا اليه ولا يقع الحكم الا عليه فنحن له وبه في يديه وفي كل حال فانا لديه

ولهذا ينكر ويعرف وينزه ويوصف.

اى علة انكار من انكره اذا انكروسبب معرفة من اقربه حين عرفه انما هو تجليه فى صور وظهوره فى احكامه واوصاف ونعوت وخلع خلع وملابس يقتضى ذلك ، فاعرف ذلك .

فمن رأى الحق منه و فيه بعينه فذلك العارف. يعنى من رأى الحق من الحق فى الحق بعين الحق، فقد رأى الحق ومن رأى الحق منه فيه بعين نفسه فذلك غير العارف لكون العارف عارفاً بان الحق لا يراه الاعينه.

قال: «رضى الله عنه» ومن لم يرالحق منه ولافيه وانتظر ان يراه بعين نفسه ، فذلك الجاهل، وبالجملة فلابت لكل شخص من عقيدة في ربه يرجع بها اليه و يطلبه فيها، فاذا تجلى له الحق فيها عرفه واقربه ، وان تجلى في غيرها ، نكره و تعوذ منه واساء الادب عليه في نفس الامر وهو عند نفسه انه قد تأدب معه ، ولا يعتقد معتقد الها الا بماجعل في نفسه .

يعنى : ﴿ رضى الله عنه ﴾ ان اهل الاعتقادات انما يعتقدون الاله بما جعلوا فى نفوسهم من الاعتقادى الذى جزموا بهواه على حقيقة وبطلان ما يغايره واحالته .

قال: «رضى الله عنه» فالآله بالاعتقادات بالجعل لآنه هو الذى جعل فى نفسه صورة يعتقد ان الحق على تلك الصورة فى نفس الامر، فهو مجعول فيه بجعله، فما رأوا هؤلاء الانفوسهم وماجعلوا فيها، يعنى فى نفوسهم من الصور الاعتقادية، ولكن الحق يسع بسعة حقيته كل ذلك، فتحقق جميع تلك الصور وينفخ فيها روح الحقية برحمته وسعته، فيرحمهم بحسب صحة معاملاتهم مع ذلك الحق المجعول المتخيل، وان كانت فى الحقيقة اوثاناً وانصاباً نصبوها واصناماً وطواغيت متخيلات بالوهم، عبدواالحق فيها انها هو.

فانظر مراتب الناس فى العلم بالله ، هو عين مراتبهم فى الرؤية يـوم القيامة وقد اعلمتك بالسبب الموجب لذلك .

يعنى : كل من تقيد بقيد وبعقد معين، وقيدالحق بذلك، الحق العقدالذى اعتقده وجعله في نفسه عقيدة، يرجع بها الى ربه، فهو عبد ذلك العقد .

قال : «رضىاللهعنه» فاياك ان تتقيَّد بعقد مخصوص وتكفر بماسواه فيفوتك خير كثير .

يعنى: «رضى الله عنه» ان الحق المتجلى فى صور الاعتقادات، يقبل الجميع و يسعها فاذا تقيدت منها بصورة دون صورة، فقد كفرت بما سواه، والحق فيه، فجهلته واسأت الادب معه، وانت لاتدرى.

قال: «رضى الله عنه» فيفوتك خير كثير بل يفوة كالعلم بالامر على ماهو عليه ، فكن في نفسك هيولى لصور المعتقدات كلها، فان الله، تعالى، اوسع واعظم من ان يحصره عقد دون عقد .

يعنى: «رضى الله عنه» ان الحق هو الظاهر المتجلى في كل ذلك، ومتعلق الجهل والكفر، انما هو التعين والتقيد والحصر، لاغير، فاطلق الامر وانطلق انت بعقلك عن القيود الاعتقادية تحظ بالعلم الاتم والشهود الاعم، كما اشار اليه الشيخ في المقام: عقد الخلايق في الاله عقايداً وانا اعتقدت جميع ما اعتقدوا.

قال : «رضى الله عنه» فانه يقول اى الحق «فاينما تولوا فثتم وجه الله» وما ذكر ايناً من اين، اى اطلق وعمم، فلا اين الا ولله، تعالى، وجه يولى وجهه اليه مول .

قال: وذكر ان ثم وجهالله ، ووجه الشيء حقيقته فنبه بهذا قلوب العالمين لئلا يشغلهم العوارض في الحياة الدنيا عن استحضار مثل هذافانه لايدرى العبد في اى نفس يقبض ، فقد يقبض ، فقد يقبض في وقت غفلة، فلايستوى مع من قبض على حضور .

يحرض «رضى الله عنه» الموهلين للكمال ان لايتقيدوا ولاتقيدوا، فيغلب عليهم ذلك، فيعم احوالهم واوقاتهم، ثم لايتأتى لهم ان يلقواالله على الحضور والمراقبة والعلم، فيخسروا ويحشروا على ما قبضوا عليه من الغفلة، اعاذناالله واياك من آفات الغفلات، فانها افظع العاهات واقطع الزلات، انه قدير .

قال: «رضى الله عنه» ثم ان العبد الكامل مع علمه بهذا يعنى بعدم حصر الحق فى انيته وجهة وجهه يلزم فى الصورة الظاهرة والحالة المقيدة التوجه بالصلاة الى شطر المسجد الحرام منها، ففيه وجه الله، ولكن لاتقل هو هيهنا فقط بلقف عند ماادركت والزم الادب فى الاستقبال شطر المسجد الحرام والزم الادب فى عدم حصر الوجه فى تلك الاينية الخاصة، بل هى

۱ – س۲ ی۱۰۹۰

منجملة اينيات ماولى مول اليها، فقد بأن كالله انه في اينية كلوجهة. يعنى في قوله: فاينما تولوا فثم وجهالله، وما ثم الا الاعتقادات يعنى: انها هي الجهات المعنوية التي يتوجه الى الحق فيها قلوب المعتقدين.

قال: «رضى الله عنه» فالكل مصيب لانه من المطلق الحق لله حسط و نصيب وكل مصيب مأجور وكل مأجور سعيد وكل سعيد مرضى عنهوان شقى زماناً فى الدار الآخرة، فقد مرض و تألم اهل العناية مع علمنا بانهم سعداء اهل الحق فى الحياة الدنيا، فمن عبادالله، من يدركهم تلك الالآم فى الحياة الاخرى فى دار تسمسى جهنم، ومع هذا فلا يقطع احد من اهل العلم الذين كشفوا الامر على ماهو عليه، انه لا يكون لهم فى تلك الدار اى دارجهنم، نعيم خاص.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان اهل جهنم على ماهم عليه من البعد المتوهم ينعمون بما يعذب لهم من العذاب الذى الفوه مدة فى تلك الدار، ثمّم فصل ذلك النعيم الخاص بهم بقوله:

امابفقد الم كانوا يجدونه ، فارتفع عنهم ، فيكون نعيمهم راحتهم منوجدان ذلك الألم ، اويكون نعيم مستقل زايد كنعيم اهل الجنان .

يعنى: ان كلى القسمين بالنسبة اليهم ادراك ملايم لهم، فافهم وتدبر .

فس حكمة فاتحية في كلمة صالحية

قال: «رضى الله عنه»:

من الآيات آيات الركائب وذلك لاختلاف في المذاهب

ابتدء: «رضى الله عنه» بذكر الركائب، وآياتها، فانها من جملة معجزة صالح، اتيانه بالناقة آية من الله في صحة دعواه النبوة، من حيث لم يحتسبوا

۱ - س۲ ی

قال: «رضى الله عنه»:

فمنهم قائمون بها بحق و منهم قاطعون بها السباسب

يعنى: ان اهل الحق السالكين والسايرين فى المذاهب صنفان، فمنهم من يقوم بحقها ويكون سيرهم وسلوكهم عليها اعنى على الركائب فى بحار الشهود والكشف، فركايبهم الفلك المشحون، ومنهم من يقطعو عليها فى برالشهادة والملك والحجاب، فهم يقطعون بها السباسب الظاهره، وهم اهل الاستدلال.

قال: «رضى الله عنه» فاما القائمون فاهل عين واما القاطعون هم الخبائب يشير: «رضى الله عنه» الى ان الناس وهم السالكون على ركائبهم، اما اهل شهو د وعين، وهم الصادقون فى الدعوة الى الله على بصيرة، واما اهل حجاب، والكل لهم ركائب فى مذهبه ومقصده، فالقائمون بالحق هم اهل العين المقصودون فيما يقصدون على التعين والقاطعون مهامه الحجاب وسباسب الشرك والضلال، غير مقصودين على التعيين من الايجاد، بل هم مخلوقون تبعاً للاولين، يستعلمونهم فى مقاصدهم كالحيوانات والخبائب، فانهم غير مطلوبين لاعيانهم، ولابد للفريقين من فتح باب الغيب بنتائج اعمالهم وسلوكهم، كما قال، تعالى، «كلاً نمد هؤلاء وهؤلاء، الآية»،

قال : «رضى الشعنه» وكل منهم يأتيه منه اىمن الله فتوح غيوبه من كل جانب .

اى من جانبالله بوجه ومن جانب حقيقته وعينه الثابتة من وجه، اما بالملائم او بغير الملائم بالنسبة والاضافة، الأن المدعو الى الله، ان اطاع واجاب بمايلائم دعوة الداعى ويسلك على سننه ويسير بسيرته وسننه، فتح له باب المجازاة بمايلائم ذلك من الثواب، وان اجاب الداعى بما لايم من العصيان والكفر والجحود، فتح له باب المجازاة بمالايلائمه وفتح للداعى ايضاً باب المجازاة بمايلائمه من النصرة على القوم المفسدين.

۱ ـ س۱۷ یا۲ ۰

واما نسبة هذه الحكمة الفاتحية الى الكلمة الصالحية، لكون امور صالح، عليه السلام فى دعوته قومه واقامة معجزته على نبوته عن الفتوح الغيبى كالناقة انفتح عنها الجبل وكان مغيباً عنهم، وكذلك ماسعتهم من اللبن المغيب وكانت تشرب الماء يوما وتغيب عنهم، ثمّم تأتى بعد ذلك عوض الماء لبنا سانعاً للشاربين، وكذلك وجدان العذاب بالصحة عليهم عن فتح غيبى واعدهم ثلاثة ايام، كما نذكر، انشاءالله، ما يتيسر ذكره، والله الموفق.

قال: «رضى الله عنه» اعلم «وفقك الله ، تعالى، ان الإمر مبنتَى على الفردية ، ولها التثليث ، فهي عن الثلاثة فصا عداً ، والثلاثة اول الافراد.

قال العبد: قدعلمت فى الحكمة الرسمية ان العدد اما زوج اوفرد، والزوج الاول وهو الشفع اثنان فصاعداً، واول الافراد الثلاثة فصاعداً، والواحد غير داخل فى العدد، لكونه لم يتعدد، فالواحد، وترابداً، واذانقص واحد من اى عدد فرضت بقى وتراوتراهله مما يشفعه ويزوجه اويفرده، فاذا تعدد الواحد فى مرتبته الثانية، صار شفيعاً زوجاً اوفرداً، والاحدية ابداً لاتعطى النتيجة، لكون الواحد فى الواحد واحداً لازايداً، ثم الشفع يشفع فى فتح باب الايجاد، لكون الايجاد موقوفاً على فاعل هو الموجد، وقابل هو المكون فلو لا القابل الذى شفع وترية الواحد الاحد، لما وجدت نتيجة اصلاً و رأساً فلانتيجة لواحد الامن كونه واحداً وتراً ولامن كونه شفعاً، بل من الفردية صحت النتيجة .

قال: «رضى الله عنه» وعن هذه الحضرة الالهية وجد العالم ، فقال : «انما قولنا لشىء اذا اردناه ان نقول له كن فيكون فهذه ذات دات ارادة وقول، فلولا هذه الذات وارادتها ، وهى نسبة التوجه بالتخصيص لتكوين امرما ، ثم لولاقوله عند ذلك التوجه، كن، لذلك الشيء لما كان ذلك الشيء بين «رضى الله عنه» حكم التثليث فيما هو بصدد بيانه، من كون الا يجاد من

١- س١٢ ي٢٤ .

حضرةالفرديةالالهية، فكانالايجاد من قبل الموجد الحق بالتثليث، كما ذكر .

ثم قال: «رضى الله عنه» ثم ظهرت الفردية الثلاثية ايضاً في ذلك الشيء، وبها من جهته اىمن جهة القابل صح تكوينه واتصافه بالوجودوهي شيئيته وسماعه وامتثاله امر مكونه بالإيجاد.

يعنى: كما صح من قبل الموجد بتلك الفردية المشار اليها من قبل، فكذلك من قبل القابل بهذه الفردية الخصيصة.

قال: «رضى الله عنه» فقابلت ثلاثة بثلاثة ذاته الثابتة في حال عدمها في موازنةذات موجودها و سماعه في موازنة ارادة موجده وقبوله بالامتثال لما امر به من التكوين في موازنة قوله كن، فكان هو فنسب التكوين اليه، فلولا ان في قوته التكوين من نفسه عند هذا القول ما تكون، فما اوجد هذا الشيء بعدان لم يكن عند الأمر بالتكوين الا نفسه.

قال العبد: نسبة الكون الى المكون بفتح الواو، فى قوله: فكان من جهة ان كونه كان كامناً فيه معدوم العين فى رأى العين، ولكنه مستعد لذلك الكون بالامر، فلما امر وتعلقت ارادة الموجد بذلك واتصل امره به، ظهر الكون الكامن من الكائن فيه بالقوة الى الفعل، فاالمظهر لكونه الحق والكائن القابل للكون، فلولا قبول و استعداده للكون لماكان، فماكونه الاعينه الثابتة فى العلم باستعداده الذاتى الغير المجعول، وقابليته للكون وصلاحيته لسماع قول «كن» واهليته لقبول الامتثال، فما اوجده الاهو، ولكن بالحق وفيه، فافهم، فانه دقيق.

قال: «رضى الله عنه» فاثبت الحق ، تعالى ، ان التكوين للشىء نفسه لاللحق ، والذى للحق امره خاصة ، وكذا اخبر عن نفسه بقوله : «انسا قولنا لشىء اذا اردناه ان نقول له كن فيكون» فنسب التكوين لنفس ذلك الشيء .

١- ش١٢ ي٢٤٠

يعنى: «رضى الله عنه» لماذكر الكون عقيب الأمر، فلاينسب الا الى المأمور بذلك، وهو الانسب، وان احتمل اللفظ ان ينسب الكون الى الامر، اى يكون هو من كونه عين المعلوم المعدوم العين المأمور بالكون من كونه ثابتاً فى العلم، فيكون فيه هو بموجب ما امر والمأمور مظهر لكونه فيه، لان الكون امر وجودى، فالانسب ان ينسب الامر الوجودى الى الوجود الحق المتعين فى قابلية المظهر لا الى مالا وجودله، فانه ليس للممكن القابل الاان يمكن الكون فيه بموجب الامر، فالمظهر القابل صالح لظهور كون الوجود فيه متعينا بحسب ماكان كامناً فى عينه الثابتة بموجب امر الامر، وقد ذهب الى هذا القول، جلة من المحققين، ولكن الشيخ، رضى الله عنه، بين سياق وقد ذهب الى هذا القول، جلة من المحققين، ولكن الشيخ، رضى الله عنه، بين سياق الآية فبموجب ذلك ينسب التكوين الى المأمور، ثيم التحقيق يقتضى ما ذكرنا من كون ذلك الكون المأمور به، كامناً فى القابل، فظهر بامر الآمر فينسب الى المأمور لا الى الآمر، فان الكون وان كان وجودياً، ولكن انما يكون بحسب القابل وفيه، فالانسب اليه، فافهم مقتضى الذوقين .

قال: «رضى الله عنه» «ممهداً لما هو بصدد بيانه من نسبة الكون الى المظهر المأمور» كما يقول الآمر الذي يخاف فلا يعصى، لعبده: قم، فيقوم العبد امتثالاً لامر سيده، فليس للسيد في قيام هذا العبد سوى امره له بالقيام و القيام من فعل العبد لامن فعل السيد.

فظهر على ما قرر «رضى الله عنه» من جميع الوجوه، ان الايجاد من الفردية الثلاثية اما مطلقا فمن جهة القابل والفاعل والفعل فثلاثة، ومن جهة الفاعل ثلاثة كمامر، ومن قبل القابل ايضاً كذلك .

فقال: «رضى الله عنه» فقام أصل التكوين على التثليث اى من الثلاثة من الجانبين من جانب الحق ومن جانب الخلق، ثم سرى ذلك في ايجاد المعانى بالادلة.

يشير «رضىالله عنه» الى انالتثليث لماكان سبباً لفتح بابالنتيجة في اصل

التكوين، سرى هذاالسر فى جميع مراتبالايجاد، ومن جملة ذلك ايجاد الادلة المعنوية.

قال: «رضى الله عنه» فلابد فى الدليل ان يكون مركباً من ثلاثة ، على نظام مخصوص و شرط مخصوص ، وحينئذ ينتج ، ولابد من ذلك، و هو ان يركب الناظر دليله من مقدمتين ، وكل مقدمة تحوى على مفردين ، فيكون اربعة ، واحد من هذه الاربع يتكرر فى المقدمتين ليربط احدهما بالاخرى كالنكاح ، فتكون ثلاثة لأغير ، لتكرار الواحد فيهما، فيكون المطلوب اذا وقع هذا الترتيب على الوجه المخصوص ، وهو ربط احدى المقدمتين بالاخرى بتكرار ذلك الوجه المفرد الذى بهصح التثليث ، والشرط المخصوص وهو ان يكون الحكم اعم من العلة او مساوياً لها.

يعنى عموم اقتضاء كل حادث مثلاً على مايورد للسبب المحدث بكسر الدال اذلو لاعموم هذا الحكم في الحوادث كلها لما انتج ان العالم الحادث له سبب وهذا ظاهر.

قال: «رضى الله عنه» او مساوياً لها. يريد تساوى الحكم للعلة. وحينئذ يصدق ، وانلم يكن كذلك ، فانه ينتج نتيجة غير صادقة ، و هذا موجود في العالم .

يعنى: صدق النتيجة مع حصول التركيب على الترتيب الموجب الخاص وعدم صدق النتيجة في غير ذلك .

قال : «رضى الله عنه» وهو مثل اضافة الافعال الى العب، معراة عن نسبتها الى الله اطلقا .

يعنى: معراعن نسبته الى القابل، فان ذلك لا يصدق ولا يصح، اذالاثر لا يتصور عن مؤثر بلاقابل، والافعال وان نسبت الى العباد، فلابد من اضافة الوجود من الله على اعيان الافعال واعيان العباد، وبدون اضافة الوجود من الموجد فلا يوجد عين الفعل.

قال: «رضى الله عنه» اذا اردنا ان ندل على ان وجود العالم ن سبب فنقول: كل حادث فله سبب، فمعنا الحادث والسبب، ثم نقول؛ في المقدمة الاخرى: والعالم حادث، فتكرر الحادث في المقدمتين، والثالث قولنا العالم، فانتج ان العالم له سبب، وظهر في النتيجة ماذكر في المقدمة وهو السبب، فالوجه الخاصهو تكرار الحادث، و الشرط الخاص عموم العلة، لان العلة في وجود الحادث، السبب، وهو عام في الحدوث عن الله اعنى الحكم، فنحكم على كل حادث ان له سبباً، سواء كان ذلك السبب مساوياً للحكم اويكون الحكم اعتم منه، فيدخل تحت حكمه ويصدق النتيجة. يشير: «رضى الله عنه» الى ما قرر اولا ً ان الحكم وهو السبب، اعم من العلة، وهو الحدوث، اذا لعلة في وجوب السبب، الحدوث، وهي عامة في كل حادث.

قال: «رضى الله عنه» فهذا ايضاً قدظهر حكم التثليث في ايجاد المعانى التي تقتنص بالادلة ، فاصل الكون التثليث ، ولهذا كانت حكمة صالح التي اظهر الله في تأخير اخذ قومه ثلاثة ايام وعداً غير مكذوب ، فانتج صدقاً وهي الصيحة التي اهلكهم بها ، فاصبحوا في دارهم جاثمين اي اخدهم عذاب الهلاك ، فلم يستطيعوا على القيام ، فاول يوم من الثلاثة اصفرت وجوه القوم، وفي الثاني احمرت، وفي الثالث اسودت، فلما كملت الثلاثة، صحالاستعداد ، فظهر كون الفساد فيهم فسمى ذلك الظهور هلاكاً ، فكان اصفرار وجوه الاشقياء في موازنة اسفار وجوه السعداء في قوله ، تعالى المورو وهو الظهور ، كماكان الاصفرار في التائم بهم ، قوله، تعالى ، في السعداء «ضاحكة» من الاسباب المولدة احمرار الوجوه ، فهي في السعداء ، احمرار الوجنات ، ثم جعل المولدة احمرار الوجوه ، فهي في السعداء ، احمرار الوجنات ، ثم جعل

۱ ـ س۸۰ ی۳۸ ۰

فى موازنة تغيير بشرة الاشقياء بالسواد ، قوله ، تعالى «مستبشرة» ، و هو مااثره السرور فى بشرتهم ، فيعدل بها الى كون لم تكن البشرة تتصف به قبل هذا ، فقال فى السعداء «يبشرهم ربهم برحمة منه ورضوان» وقال فى حق الاشقياء «فبشرهم بعذاب اليم» ، فاثر فى بشرة كل طائفة ماحصل فى نفوسهم من اثر هذا الكلام، فماظهر عليهم فى ظاهرهم الاحكم مااستقر فى بواطنهم من المفهوم، فما اثر فيهم سواهم، كما لم يكن التكوين الامنهم فيهم ، «فلتله الحجة البالغة» .

يعنى: «رضى الله عنه» ان ظهور العذاب ومباشرته بشرتهم، انماكان منهم فيهم ولم يأتهم الله ذلك لهم من الخارج، كمالم يكن التكوين المأمور به فى قوله: «كن» لا نهم الذين كانوا كما امروا باستعداد خواص واهلية وصلاحية ذاتية فيهم لذلك الامر والتكوين، وهذه المباحث المذكورة فى هذه الحكمة، ظاهرة لا يحتاج فيها الى مزيد بسط على ما قررنا اولاً من كون الفردية سبباً للايجاد والتكوين، كماكان التثليث موجباً ايضاً لتكوين الناقة اولاً وتكوين الصيحة على الكافرين آخراً، وقدصح ان التكوين والايجاد فى الذوات والصفات والمعانى والصور والاحكام ولآثار، انما هو من حضرة الفردية الالهية.

قال: «رضى الله عنه» فمن فهم هذه الحكمة و قررها فى نفسه وجعلها مشهودة له ، اراح نفسه من التعلق بغيره ، وعلم انه لايؤتى عليه بخير ولا بشر الامنه ، واعنى بالخير مايوافق غرضه ويلائم طبعه و مزاجه و اعنى بالشر مالايوافق غرضه ولايلائم طبعه ولامزاجه .

قال العبد: قد تقرر في عقلك وفهمك وتحرر بماسلف في علمك، ان حقيقةكل انسان وكل شيء، هي صورة معلوميته، لله، تعالى، ازلا ً وهي اذذاك على صورة علمية

۲- س۹ ی۲۱۰

٤ ـ س٦ ی١٥٠٠

۱ ــ س۸۰ ی۳۹۰

۳- س۹ ی

فى حقيقته، ولوازمها القريبة ولوازم لوازمها وعوارضها ولواحقها، وكل ذلك ذاتية حقيقية له، ليس بجعلالله فيه لكونها غير موجودة اذذاك لها فى اعيانها، بل هى للحق فى الحق، وانه لايمكن ان يكون فى الوجودالعينى ولا ان يتعلق القدرة والايجاد به الا بحسب مااقتضته حقيقته ازلاء سواءكان معتنى به ومجتبى مصطفى من الانبياء و الاولياء اوغيره، واذاكان الامر على ذلك، فلايؤتيهالله ما يؤتيه من الخير على اختلاف انواعه واصنافه الا بموجب مااقتضته عينه الثابتة اوحقيقته ازلا ولايأتيه كذلك الشر ايضاً الا من نفسه، واليه الاشارة «ما اصابك من حسنة فمن الله» اى ايجاد عين الخير، والحسنة ليس الاالله، فانه المفيض للخير الحقيقى الذى لاشر فيه، وهو الوجود، والخير كله كما قيل فى الوجود، ولكن الله يوجد خيرك منك ويأتيك به، بمعنى انه محقق ما كان بالقوة فيك ويظهره بالفعل فيه لك، وكذلك ضد الخير، ولكن الشر لماكان مسن احكام العدم، فان الشر كله فى العدم فلايضاف الشر الا اليك والى عدم قابليتك فى عينك، كضده فافهم .

قال: «رضى الشعنه» ويقيم صاحب هذا الشهود معاذير الموجودات كلها عنهم وانلم يعتذروا ويعلم انهمنه كل ماهوفيه كما ذكرناه فى ان العلم تابع للمعلوم.

يجب: «رضى الله عنه» عن سؤال مقدر عن جاهل الامر لوقال: ان العلم الازلى الذى قلنا: ان الله علمه كذلك، يعنى جعله العلم كذلك، بمعنى جعله العلم كذلك ان العلم تابع للمعلوم، يعنى انما يتعلق العلم بكل معلوم بحسبه، والا لا يكون علماً.

قال: «رضى الله عنه» فيقول نفسه اى كل احد يقول لنفسه اذا جاءه ما لا يوافق غرضه يداك او كتا وفوك نفخ.

قال العبد: المثل مشهور يضرب لمن يتحسر ويضجر عما يرد عليه منه، وقدورد في العبارة النبوية المصطفوية ما هو احسن منه وادل على التحقيق ان تدبرته بالنظر

۱ ـ س ی ۰

الدقيق، وهو قوله، عليه السلام، من وجدخيراً فليحمدالله اى هوينبوع الرحمة والخير، ومن وجد غير ذلك فلايلومن الانفسه.

## فص حكمة قلبية في كلمة شعيبيتة

اضافة هذه الحكمة الى الكلمة الشعيبية، لكونها على شعب كثيرة، كما ان القلب الانساني ذوشعب كثيرة لتقلبه بين اصبعي الرحمان، وكون شعيب حكمه وحكمه بحكمه، لشعوبه وقبائله بالنصيحة والامر بايفاء الحقوق والاقلاع عن النجس والنقص والعدل والعذل على الجور، و ذلك عدل اقامه الله في النشأة الانسانية بوجود القلب، فان منشأ العدل وقسمة مادة الحياة الطبيعية وهي الدم للاعضاء الآلية والاعضاء المتشابهة الاجزاء علواً وسفلاً من القلب فان الله يوصلها من القلب الى الكل بقدر استحقاق كل عضو عضو واستعداده بميز ان العدل.

قال: «رضى الله عنه» اعلم ان القلب اعنى قلب العارف بالله ، هو من رحمة الله ، وهو اوسع منها ، فانه وسع الحق ، جلجلاله ، ورحمته لاتسعه، هذا لسان عموم من باب الاشارة ، فان الحق راحم ليس بمرحوم فلاحكم للرحمة فيه .

يشير: «رضى الله عنه» الى قوله، تعالى، على لسان اكمل الرسل، عليه السلام، انه قال: ما وسعنى ارضى ولاسمائى، و وسعنى قلب عبدى، ففيه اشارة ايضاً الى ما ذكر آنفاً من قول ابى يزيد «رضى الله عنه» لو ان العرش وماحواه مائة الف الف مرة، فى زاوية من زوايا قلب العارف، ما احس به واذاكان كذلك والعرش مستوى الرحمان برحمته العامة التى عمت العالمين والرحمة انما ينزل من العرش المحيط بالكرسى الذى وسع السماوات والارضين فانها فى جوفه كحلقة ملقاة فى ارض فلاته ومع هذا، فهو كما ذكرنا لوكان فى زاوية من زوايا قلب العارف ما احس به، فالقلب اوسع من الرحمة التى وسعها العرش بما وسع المرحومين جميعاً، واما كونه لسان العموم، فلما عمت علوم علماء الرسوم المؤمن، بقوله ما وسعنى ارضى ولاسمائى و وسعنى فلما عمت علوم علماء الرسوم المؤمن، بقوله ما وسعنى ارضى ولاسمائى و وسعنى

قلب عبدى وانه راحم غير مرحوم، وانالرحمة التى هى صفة من صفاته الذاتية اونسبة من النسب الالهية، لا يحيط به، تعالى، فانها لو احاطت به، تعالى، لوسعته ولا تحيط به فلا تسعه، مع ان القلب وسعه بما اخبر عن نفسه و تقرر فى العموم .

قال: «رضى الله عنه» واما الاشارة من لسان الخصوص، فان الله وصف نفسه بالنفس، وهومن التنفيس، وان الاسماء الالهية عين المسمى وليست الاهو وانها طالبة ما تعطيه من الحقايق وليست الحقايق التى تطلبها الاسماء الالهية الا العالم، فالالوهية تطلب المألوه والربوبية تطلب المربوب والا فلاعين لها الابه وجوداً و تقديراً، والحق من حيث ذاته غنى عن العالمين، والربوبية مالها هذا الحكم، فبقى الامر بين ما تطلبه الربوبية و بين ما يستحقه الذات من الغنى عن العالم، وليست الربوبية على الحقيقة والانصاف الاعين هذه الذات.

یعنی: «رضیالله عنه» ان الربوبیة لکونها ذاتیة للرب هی عینه، لانها لولم تکن عینه لکانت غیره من جمیع الوجوه، فلم یکن الذات بدونها ربا، واحتاجت الی ذلك الغیر فی کونها ربا، والذات غنیة و ربوبیتها، لیست غیرها، فهی عینها.

قال: «رضى الله عنه» فلما تعارض الامر بحكم النسب ورد فى الخبر ماوصف الحق به نفسه من الشفقة على عباده ، ف اول مانفس عن الربويية بنفسه المنسوب الى الرحمان بايجاده العالم الذى يطلبه الربويية بحقيقتها وجميع الاسماء الالهية، فثبت من هذا الوجه ان رحمته وسعت كل شىء ووسعت ماوسعه القلب وهو الحق .

ولكن يقال فى كل شىء ان الشىء حيث اضيف الكل اليه جزوى مخصوص تخصص بحسبه، فيكون معناه كل واحد واحد من الاشياء، وحينئذ لايتناول الحق، لانه يتعالى، ان يكون جزوياً، وكذلك القلب الذى وسع الحق، فانه كلى لكونه احدية جمع جميع الحقايق القابلية المظهرية، فلايدخل تحت كل شىء الا ان يكون معنى كل شىء، جميع الاشياء.

قال: «رأضىالله عنه اومساوية له فى السعة . يعنى الرحمة من كونها وسعت الحق كما وسعه القلب .

قال: «رضى الله عنه» هذا مضى، ثمان الله، تعالى، كما ثبت فى الصحيح يتحول فى الصور عند التجلى ، وان الحق ، تعالى ، اذا وسعه القلب لايسع معه غيره من المخلوقات ، فكانه يملاه ، ومعنى هذا انه اذا نظر الى الحق عند تجليه له ، لا يمكن ان ينظر معه الى غيره .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان احدية الحق الذى لا يقتضى معية غيره يقضى بان لا يتعلق النظر القلبي عندالتجلى الا به لاغير.

قال: «رضى الله عنه» وقلب العارف من السعة كماقال ابويزيد البسطامى «سلام الله عليه» لوان العرش وماحواه مأته الفالف مرة فى زاوية من زوايا قلب العارف، ما احسّبه، وقال الجنيد «رضى الله عنه» فى هذا المعنى: المحدث اذاقرن بالقديم لم يبق له اثر ، وقلب يسع القديم كيف يحسّب بالمحدث موجوداً.

يشير: «رضى الله عنه» ان لاوجود للمحدث من دون الله ولامعه، لعدم الاثنينية في مقام وحدته.

قال: «رضى الله عنه» واذا كان الحق يتنوع تجليه فى الصور، فبالضرورة يتسع القلب ويضيق بحسب الصور التى يقع فيها التجلى الألهى، فانه لايفصل من القلب شىء عن صورة مايقع فيها التجلى، فإن القلب من العارف اوالانسان الكامل، بمنزلة محل فص الخاتم من الخاتم لايفصل، بليكون على قدره وشكله من الاستدارة ان كان الفص مستديراً او من التربيع والتسديس والتثمين وغير ذلك من الاشكال، ان كان الفص مربعاً او مسساً او مثمناً اوماكان من الاشكال، فإن محله من الخاتم، يكون مثله لاغير وهذا عكس مايشير اليه الطائفة من إن الحق يتجلى على قدر

استعداد العبد ، وهذا ليس كذلك ، فان العبد يظهر للحق على قدرالصورة له يتجلى له فيها الحق .

قال العبد: مرآتية العبد الكامل اوقلبه للحق، ليس كمرآتية غيره، فان العبد الكامل ليس له حيثية معينة ولاكيفية مقيدة ولاقابلية جزوية من وجه دون وجه ، فيكون تجلى الحق له بحسبه بل حسب العبد بحسب ربه، بل هو هيولي لقبول صور تجليه فيه، وغيره ليس كذلك، فان لغيره استعداداً معيناً وقابلية مخصوصة وخصوصية مميزة له عن غيره، فيقع التجلى بحسبه وبحسب خصوص قابليته، فيتسع التجلى و يضيق ويتكيف بكيفية قلبهالجزوى، وهذا حقيقة تحولالحق في الصور يوم القيامة لاهل المحشر على العموم، والامر في الانسان الكامل وقلب المؤمن الذي هو مرآة المؤمن بعكس ذلك فان قلبه يتقبَّل في التجلي للمتجلى ، بحسب المتجلى من ايِّ حضرة تتجلى فان هذاالعبد يتجلى بالتجلى كيفكان ، ولقلب ذا العبد السعة المذكورة لالغيره، ولاخلاف في اصل البحث ان الحق نتجلى بقدر استعداد القلب، فانه اذاكانت القلوب ذوات الاقدار والهيآت المخصوصة، فالتحلي فيها يحسبها، وهذا ما اشاراليه «رضى الله عنه» من صورالاشكال المستدير والمثلثة وغيرها، ولكن القلب اذا لم يكن مماله حيثية معينة اوصفة مخصوصة مقيدة اوالغالب عليه حكم اوكيفية على التعيين بلكان كما مر هيولاني القبول دائمة الاقبال والتوجه الى الحق المطلق باطلاق قابليته وكلية قبوله الاحاصى الاحدىالجمعى وتلقيهالكمالي، فهو بحسب تجلى الرب، والذى اشار اليه الشيخ «رضى الله عنه» في تحرير هذه المسألة: انله تجليين تجلى غيب وتجلى شهادة فمن تجلى الغيب يعطى الاستعداد الذى يكون عليه القلب وهو التجلى الذاتي الذي الغيب حقيقته، وهو الهوية التي يستحقها بقوله عن نفسه هو، فلايزال هو، له، دائماً ابدأ، فاذا حصل للقلب هذا الاستعداد تجلى له التجلى الشهودي، في الشهادة، فرآه فظهر بصورة ما تجلى له كما ذكرناه، فهو تعالى ، اعطاه الاستعداد بقوله: «اعطى كل شيء خلقه» ١، ثمّ رفع الحجاب بينه وبين عبده

١ ــ س ٢٠ ي٥٠ .

فرآه في صورة معتقده، فهوعين اعتقاده، فلايشهدالقلب ولاالعين ابدأ الا صورة معتقده في الحق، فتلك الاشارة الى الاستعدادات المحعولة الظاهرة من غيب العين الثابتة واستعدادها الغيبي الغير المجعول، فإنالهوية المشاراليها بالنسبة الىالمتحلي له غيب عينه الثابتة، والتجلى الغيبي الذاتي يفيض من الذات والهو بة الذاتية على الذوات والهو بات الغيمة التي للأعيان الثانتة، فتوجد من ذلك الاستعداد الكلى الغير المحعول، هذه الاستعدادات الجزئية المجعولة للتجليات الشهادية من الحضرات الاسمائية الالهية، ولكن مع هذا، فانكل ما ذكر مترتب على الاستعدادات الخصوصية التي تعطى ارباها الاعتقادات الجزئية التقييدية، فاذا تجلى الحق مرآة قابلة لجميع الصور الاعتقادية ، رأى كل احد صور معتقده فيه لاغير، فمارآي سوى نفسه وما جعله في نفسه من صور الاعتقادات، والعبدالكامل، ليس كذلك، فان له استعداداً كلياً وقابلية احدية جمعية و خصوصه الاطلاق عن كل قيد والسراح عن كل حصر والخروج عن كل طور، فهويقابل اطلاقه عن نقوش القيود الاعتقادية اطلاق الحق ويقابل كذلك كل حضرة حضرة من الحضرات التي بكون منها وفيها وبحسبها التجلي بمايناسبه مما فيه من تلك الحضرة مرآة مجلوة مستعدة مهياة لتجليات تلك الحضرة، فيقبل جميع التجليات مع الآنات بمرائيه ومجاليه التي فيه من غير مزاحمة ولاخلط ولاحبط، والتجلي الذاتي العيبي، دائم الاشراق من الغيب المطلق الالهي الذاتي على غيب قلبه المطلق الالهي الاحدى الجمعي الكمالي «جعلناالله واياك من اهله، بحوله وطوله».

قال: «رضى الله عنه» فالحق الذى فى المعتقد ، هو الذى وسع القلب صورته وهو الذى تجلى له فيعرفه ، ف لايرى العين الا العين الاعتقادى ، ولاخفاء بتنوع الاعتقادات ، فمن قيده انكره فى غير ماقيده به ، واقر فيما قيده به ، اذا تجلى ، ومن اطلقه عن التقييد لم ينكره واقر له فى كل صورة يتحول فيها و يعطيه من نفسه قدر صورة ما تجلى له فيها الى مالايتناهى ، فان صورة التجلى مالها نهاية يقف عندها ، وكذلك العلم بالله ماله نهاية

في العارفين يقف عندها، بلهو العارف في كل زمان، يطلب الزيادة من العلم به، رب زدنی علماً ، رب زدنی علماً ، ربزدنی علماً الی مالایتناهی من الطرفين هذا اذا قلت حق و خلق ، فاذا نظرت في قوله : كنت رجله الذي يسعى بهاويدهالذي يبطش بها ولسانه الذي يتكلم بهالي غير ذلك من القوى ومحالها هي الاعضاء ، لم تفرق ، فقلت الامرحق كله او خلق كله ، فهو حق بنسبة وهو خلق بنسبة، والعين واحدة ، فعين صورة ما يتجلُّي عين صورة من يقبل ذلك التجلي، فهو المتجلى والمتجليله، فانظر مااعجب امر الله من حيث هو يته ومن حيث نسبته إلى العالم في حقايق الاسماء الحسني. يشير: «رضى الله عنه» الى ان هذه الاسماء السختائية الواقعة على هذه العين الواحدة انما هي بالاعتبارات، فإذا اعتبرت احدية الذات، قلت: حقيقة واحدة ليس غيرها اصلاً ورأساً، وإن اعتبرت تحققها الذاتي فيعينها ، قلت : حق، وإن اعتبرت اطلاقها الذاتي، قلت: ذات مطلقة عن كل اعتبار، واناعتبرت تعينها، في مراتب الظهور قلت: شهادة، وأن اعتبرت لاتعينه، قلت: غيب حقيقي، وأن اعتبرت الظهور في الكثرة، قلت: خلق كله، وإن اعتبرت احدية العين، في التعين واللاتعين، قلت حق كله لاغير، و ان اعتبرت ان ظاهره مجلى لباطنه ابداً، قلت: هو المتجلى والمتجلى له. ولاعجب اعجب من حقيقة بذاتها يقتضي هذه الاعتبارات، وهي صادقة فيها، و ذلك بحقيقة تجليها في صور لايتناهي ابدأ دائماً، فلايغيب عنها في جميع صورها كلها اذا تجلي في صورة على التعيين فانها في عين تعينها فيكل عين عين ومعتقدمعتقد متنزهة عن الحصر على اطلاقها ولاتعينها الذاتي المطلق عن كل عين وفي عين لاتعينها واطلاقها عنكل تعين ظاهرة بكل عين لكل عين، وكل ذلك لها بالفعل من حيث هيهي في حقيقتها وبالقوة بالنسبة الى اعتبار المعتبر، فاعجب من هذه العجب، وان تحققت فلا تعجب وحدث عن البحر فلاحرج ولاعجب، بسحانه وتعالى، ان يكون معه غيره في الوجود .

۱ - س ۲۰ ی۱۱۳۰

قال: «رضى الله عنه» فمن ثم وماثكم وعين ثم هو ثمة ؟

يستفهم «رضى الله عنه» على بصيرة بمن وما فى نفس الحقيقة عنها ويثبت ان الحق هو هو فى كل عين عين، ثم، اى فى الواقع الموجود المشهود.

قال : «رضى الله عنه» فمن قد عمه خص ومن قدخص عم .

اى الحق الذى عمّ ما ثمّ بالوجود خصكل متعين بخصوصية وحكم وصورة وهوان خصه كذلك بخصوصية تخصيصه بعين عين، فقد عمها بالحقية والوجود فكان عين الكل هوهو ولاغير .

قال : «رضى الله عنه» :

فمن يغفل عن هذا يجد في نفسه غمة ولايعرف ماقلنا سوى عبدالههمة «ان فيذلك لذكرى لمن كان له قلب» لتقلبه في انبواع الصور والصفات ولم يقل لمن كان له عقل ، فان العقل قيد يحصر الامر في نعت واحد والحقيقة تأبي الحصر في نفس الامر ، فما هوذكرى لمن كان له عقل، وهم اصحاب الاعتقادات الذين يكفر بعضهم بعضاً ومالهم من ناصرين.

قال العبد: نسب الله، تعالى، الذكرى من عبيده لمن كان له قلب واضافها ايضاً في آية اخرى الى ذوى الالباب، فقال: «ان في ذلك لذكرى لاولى الالباب، و كن كذلك قلب كل شيء كذلك قلب كل شيء لبه، ولا يذكر اللب الااللب من ذوى الالباب، ولب كل شيء حقه من الحق، فالحق الذي في كل شيء وفي كل خلق هولب ذلك الشيء، والى ذلك اشار لاهل الاشارات، بقوله: «كل شيء هالك الا وجهه» اى لا تحقيق له ولاحقيقة الاحقيقة الحقية، وهو ما يشير اليه المحقق المحنك في كل شيء ان له وجها، فذلك الوجه هولب ذلك الشيء وحقه وحصته الخصيصة به من مطلق الحق السارى في حقيقة كل شيء باحدية الجمع والوجود، وهو الحق المستجن الذي يشير اليه شيخنا «رضى الله كل شيء باحدية الجمع والوجود، وهو الحق المستجن الذي يشير اليه شيخنا «رضى الله

۲۔ س۳۹ ی۲۲۰

۱ ـ س٥٠ ی٣٦٠

۳ س۲۸ ی۸۸۸

عنه» فى كتاب مفتاح غيب الجمع والوجود وفى النفحات، واعجاز البيان وغيرها من تصانيفه، والقلب وانكان هو ذلك اللب من كل شىء، ولكن الحق الذى هذا القلب عرشه لب اللب ،

ثم اعلم: ان فى معنى القلب مثل مافى لفظ حقيقة القلب لتقلب حقيقة القلب فى اطوار القبول للتجليات الغير المتناهية، وبين لفظة القلب ومعنى القبول والقابلية ، اشتراك لفظى ومعنوى وحقيقى، ولولا قبلية بعض حروف القلب والقابل وقبليته و بعديته، لكانت هو هو، وقلب الشىء لغة ان يجعل اوله آخره اوظاهره باطنه، جمعاً و فرادى، وكيف ماقلت وقلبت لفظ القلب فان القبول والقابلية معه بالدوران.

واماالعقل لغة، فهو القيد والربط والضبط والتشكيك والوشي، فمقتضاه التقييد، وحقيقة الذكري بالحق عن الحق المطلق عن كل قيد حتى قيد الاطلاق الذي تقابليه التقيد، ينا في العقل الذي حقيقته القيد والضبط، ولهذا اظهر هذه الحضرة القيد اولاً فى العقل الاول الذي عقل نور التجلى المطلق من المتجلى المطلق باستعداده الخصوصي التقييدي، فاقامه الله لمظهرية هذاالسر وهو القيد بحقيقته تقييدالنور المطلق، فقال له الحق اكتب اى قيد واجمع علمى في خلقى الى يوم القيامة، و ذلك قيد لقيد في قيد، وليس لهالقبول للمطلق مطلقاً على الاطلاق دائماً، وقبول جميع التجليات الغير المتناهية دائماً ابداً ليس الا للحقيقة الانسانية الازلية الابدية الكمالية الجمعية الاحدية، فهي قلب الوجو دالحق وكل تجل وظهور، فانما هوقلب ظاهرالتجلي بباطنه اوبالعكس، اى تقليبه، فان باطن التجلى هو المتجلى بذلك التجلى، وهو الذي ينقلب الى نفسه و ينقلب عندالتجلى منعين المتجلى له ويقبل على المتجلى ويقبل تجليه عليه ثانياً وثالثاً و رابعاً وخامساً وسادساً وسابعاً الى مالايتناهي، وليس ذلك تقلبالقلب حتى ينقلب القلب قابلاً وينقلب الحق الى نفسه بالقبول وينقلب ابداً في اطوار التعينات وانوار تنوعات التجليات، فهوكل يوم اىكل آن من الزمان في شأن، وما اعظم شأن ذي الشأن الذي هذا شأنه في كل آن وان الان هويوم الذات لاينقسم ابدأ من الزمان .

ثمّ اعلم: ان من بعض صور تقلبات القلبية الانسانية ايضاً ضبط مايرد عليه منه و ربط ما فيه ومنه وبه، وحصر مالكل مقام ومرتبه بذلك المقام والمرتبة، فالعقل للقلب منه فيه والقلب للعقل فيه بحسبه، فللقلب عقل مطلق دائم، كهو، وللعقل قلب قابل لمايرد عليه كهو، فان العقل انما يعقل من الله ويقبل ويقبل مايرد عليه من الحققة الحقيقة قلبية في قابليته لكنه قبول معين لتجل معين بقابلية معينة الى امد مقيد معين لاغير، ولكن قبول كل تجل في كل آن و زمان لا يكون الا للحقيقة القلبية الانسانية الكمالية الالهية الاحدية الجمعية التي اشرنا اليها، وهي حقيقة الحقايق، وقدم حديثها مرارا، فتذكر، انشاء الله تعالى، «فان الذكرى تنفع المؤمنين» (وما يذكر الا اولو الالباب) جعلنا الله واياك منهم في اهله بفضله.

قال: «رضى الله نه» فان الآله المعتقد ماله حكم فى اله المعتقد الآخر، فصاحب الاعتقاديذب عنه ، اىعن الآمر الذى اعتقده فى الهه و ينصره ، و ذلك الذى فى اعتقاده لاينصره، ولهذا لايكون له اثر فى اعتقاد المنازع، ماله نصرة من الهه الذى فى اعتقاده، فمالهممن ناصرين، يعنى فيهم ومنهم. فنفى الحق عن الهة الاعتقادات على انفراد كل معتقد على حدته والمنصور المجموع والناصر المجموع.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان النص الوارد بنفى النصرة وارد بنفيها عن كل واحد من اهل الاعتقادات على انفراد نصرة المجموع بقوله ومالهم من ناصرين، ولكنه ما نفى نصرة كل واحد لمعتقده، فالكل منصور بنصرة كل واحد واحد من المعتقدين معتقده، وكذلك كل واحد ناصر لمعتقده لاللكل، فمالكل واحد منهم من ناصرين بل ناصر واحد هو هو لاغير.

قال: «رضى الله عنه» ف الحق عندالعارف هو المعروف الذي لاينكر فاهل المعروف في الدنيا ، هم اهل المعروف في الآخرة .

۱ ـ س ۱ م ۵۰ ۰ ۲۷۲ ۰ س ۲ م ۲۷۲ ۰

يعنى : «رضى الله عنه» اهل الله الذين هم اهله فى الدنيا هم اهل الله فى الآخرة وهم الذين لاينكرون الحق فى اى صورة تجلى من صور تجلياته الاعتقادية والاشهادية.

قال: «رضى الله عنه» فلهذا قال لمن كان لهقلب، يعلم تقلب الحق فى الصور بتقليبه فى الاشكال، فمن نفسه عرف نفسه وليست نفسه لغير لهوية الحق ، بلهو عين الهوية ، ولاشىء من الكون مما هو كاين فيكون بغير لهوية الحق .

يعنى: ان الحق الواحد الذى لاموجود على الحقيقة ولامشهود فى الوجود الاهو، فما ثمّ ما يقال فيه انه غير الهوية، والالزم تحقق الاثنينية فى الحقيقة، وهـى واحدة وحدة حقيقية، هذا خلف.

قال: «رضى الله عنه» فهو العارف والعالم والمقرَّر في هذه الصورة، وهو الذي لاعارف ولاعالم، وهو المنكر في هذه الصورة الاخرى، هذا حرَّظ من عرف الحق من التجلى.

یشیر: «رضیالله عنه» ان المعرفة الحاصلة لاهل التجلی من التجلی بالمتجلی تقتصی ان یکون اقراره وانکاره بحسب بحسب اعتقاده و بحسب ما تجلی المتجلی فی صورة اعتقاده ، والعارف هو الذی یعرف الحق بحقیقته و یعرف تجلی الحق له بالحق ، وهو العالم اذ لامعلوم ولامعروف علی الحقیقة الاالحق .

قال: «رضى الله عنه» والشهود في عين الجمع ، وهو قوله: «لمن كانله قلب» تتقلب في تقليبه، واما اهل الايمان فهم المقلدة الذين قلدوا الانبياء والرسل ، فيما اخبروا به عن الحق، لامن قلت اصحاب الافكار والمتأولين للاخبار الواردة بحملها على ادلتهم العقلية ، فهؤلاء الذيب قلدوا الرسل ، عليهم السلام ، هم المرادون بقوله: «اوالقى السمع و هو شهيد» نبه على حضرة الخيال واستعمالها ، وهو قوله: عليه السلام ، في

۱- س٥٠ ی۳۳٠

الاحسان ان تعبدالله كانك تراه ، والله فى قبلة المصلى ، فلذلك هو شهيد. قال العبد: اعلم: ان الشهود، قديكون بمعنى الحضور بالمشهود، وقد يكون بمعنى الرؤية والشهود للمبصر بالبصر، وقد يكون للحقايق بالبصائر، وقديكون باحدية جمع البصائر بالابصار، وللشهود مراتب، فقد يشهدالتجلى فى حضرة الخيال، وقديكون المشهود ممثلا فى عالم الحس، كما مثلت الجنة لرسول فى عرض الحائط وكتمثل جبرئيل، عليه السلام، فى صورة دحية والبشر السوى المذكور فى القرآن وتحريض الرسول، على تمثيل الحق فى حضرة الخيال، بقوله، صلى الله عليه وسلم، حكاية عن الله فى الثناء على العالمين العابدين له: قدمثلونى فى اعينهم انما هو ارشاد وترقية لهمة العارف، ان يرى ويشهد الحقايق والمعانى ظاهرة كفاحاً، فان فى قوة الحقيقة الانسانية ذلك، فاعرفه. وقوله: كانك تراه، استحضار لصورة المعبود بموجب المعتقد، فاذا فى فارفد، وقوله كانك تراه، استحضار لصورة المعبود بموجب المعتقد، فاذا قوى الاستحضار وغلب الحال، كان المعلوم مشهوداً بالبصيرة، وإذا كمل الشهود كان مشهوداً باحدية جمع البصر والبصيرة، كما اشرنا اليه فى الغراء الدالية لنا

ومتحدنا ابصارنا ببصائر لابصار وجه الحق حقا حدائد

«فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد» الم وهذا اكمل مافي مقام الشهود ، ان يشهدالحق كما يشهدالحق نفسه بعنى شهودالحق نفسه في نفسه بنفسه وبه فيه، فافهم، فاذا تحقق العبد، هذا المقام، فهو الشاهد وهو المشهود و ذلك اول مراتب الولاية، فهذا المشاهدالشاهد ولى الله وليه .

قال: «رضى الله عنه» من قلد صاحب نظر فكرى و تقيد به، فليسهو الذى القى السمع وهو شهيد، فان هذا الذى القى السمع ، لابدان يكون شهيداً لماذكرنا ، فما هو المراد بهذه الآية ، فهؤلاء هم الذين قال الله فيهم: «اذتبرء الذين اتبعوا من الذين اتبعوا» ، والرسل لا يتبرؤن من اتباعهم الذين اتبعوهم .

۲- س ۵۰ ی

يشير: «رضى الله عنه» الى ان نتائج النظر العقلى تقييدية حاصرة للامر فيما هو خلاف الواقع، فاذا قلدهم مقلدلهم والقى اليهم السمع، فكأنه لم يبلغ الى العله الغائية من التقليد والقاء السمع وهو الشهود، لكون المشهود الموجود خلاف الحصر فى معين مقيد، بل كون المشهود عين كل معين وغير متعين غير مقيد، بل على اطلاقه الذاتى الوجودى، فافهم، فان الفكر ليس من مقتضى الشهود ولكن الايمان بانه مشهود يوجب طلب الشهود اولا في التمثل والتخيل، ثم فى الشهود والرؤية الحقيقيين آخراً بما ذكر نا من اتحاد البصر بالبصيرة، فتحقق ذلك التحقيق والله ولى التوفيق.

قال: «رضى الله نه» فحقق ياوليى ماذكرته لك فى هذه الحكمة القلبية، واما اختصاصها بشعيب فلما فيها من التشعيب اى شعبها لاينحصر، لان كل اعتقاد شعبة فهى شعب كلها اعنى الاعتقادات، فاذا انكشف الغطاء انكشف لكل واحد بحسب معتقده، وقد ينكشف بخلاف معتقده فى الحكم، وهو قوله: «وبدالهم من الله مالم يكونوا يحتسبون» فاكثرهم فى الحكم كالمتزلى يعتقد فى الله نفود الوعيد فى العاصى اذا مات على غير توبة، فاذامات وكان عند الله من الله مالم يكن يحتسب ، وجدالله غفوراً رحيماً، فبداله من الله مالم يكن يحتسب .

هذا ظاهر بما تقرر آنفاً انالتجلى يومالقيامة بصورةالاعتقاد والمتجلى هوالاله المعتقد اسم مفعول ، ولماكان هذا التحولالالهى الرحمانى فى صورة الاعتقادات لقربة عبدهالعلامات الاعتقادية، فيرحمهم ويوجروا ويربحوا على ربهم، وكان ذلك فى هذهالصورة الخاصة موجوداً فىالتجلى على خلاف اعتقاده تجلى له الحق الرحمان الوجيه، فى صورة غيرمعتقده، لمافى ذلك من فائدة عائدة على عبده، ولامحذور فى ذلك، فانالله تجلى له بنفسه فى صورة معتقده ولكن المجازاة وقعت على غيرمعتقده، فبداله منالله مالم يكن يحتسب، فعلم المعتزلى عند ذلك انالله اعظم مماكان اعتقده و

۲ س ۳۹ ی۸۶ ۰

قيده وعساه يرزق الترقى، انشاءالله، تعالى، في تفاصيل هذهالرؤية، وما ذلك على الله بعزيز .

قال: «رضى الشعنه» واما فى الهوية، فان بعض العباد يجزم فى اعتقاده ان الله كذاو كذا، ف اذا انكشف الغطاء ورأى فى صورة معتقده وهى حق فاعتقدها وانحلت العقدة فزال الاعتقاد وعاد علماً بالمشاهدة و بعداحتداد البصر لا يرجع كليل النظر، فيبدو لبعض العبيد باختلاف التجلى فى الصورة عندالرؤية خلاف معتقده ، لانه لا يتكرر، فيصدق عليه فى الهوية ، وبدالهم من الله فى هويته مالم يكونوا يحتسبون فيها ، قبل كشف الغطاء .

قال العبد : ظاهر التحقيق يقتضي ان لاترقى بعدالموت لانقطاع علمه وعمله و اختتامهما على ماكان عليه حال وفاته ، كمااشار اليه الصادق ، عليه السلام ، بقوله : اذا مات ابن آدم انقطع عمله ، وحيث لم يشهد ولم يرالحق فيحياته الدنيا ، وكان اعمى عن ابصار الحق ورؤيته ، فهو في الآخره اعمى واضل سبيلا ، وليس المراد عمى البصر الجسمانتي ، فانها لاتعمى الابصارولكن تعمى القلوب التي فيالصدورا ولكن رحمة الله من حيث باطن الحقيقةان يحصل لبعض العبيد المؤمن باهل كشف الغطاء في الدنيا ترق فيتفاصيل ماامنوابه اوالقواالسمع الىمجملاتاصول وفصول منقوانين الحقيقة والتوحيد، فان القوم من لايشقى بهم جليسهم ، ولاسيما وخاتم الاولياء المحمديين الخصوصيين امدّبهمته جميع الارواح الانسانية ، فخلف لمن خلف بعده من المؤمن، قواعد علمية بينة وضوابط كشفية يقينية يكمل استعداد اتهم للترقى الى مراقى اهل الشهود ، ثمّ انه لحق فيمعاريجه واسرائاته «رضيالله عنه» الجمهور منالانبياء والا ولياء والصحابة الماضين فيبرازخهم ، فاجتمع بجميعهم كالحلاج وسهل وجنيدو غيرهم من الاكابر ، وكان يوافقهم ويباحثهم في صور معتقداتهم في الله وعلومهم و معارفهم وينبههم علىمافوق مدركهم ويرقيهم ويحلل عقد اعتقاداتهم ويفيدهم مالم

۱ ـ س۲۲ یه ۱

يكن عند هم بحسب عنايته بهم ويهبهم منعلوم التوحيد وحقيقة الشهود من مشرب احدية جمع الجمع والوجود ، ثمّ يرحل عنهم الى من فوقهم هكذاحتى اتى على آخرهم «رضى الله عنهم» كما هو مذكور فى كتاب التجليات له وفى كتاب الحجب وفى التنزلات الموصلية وفى الاسراء والعبادلة ، فليطلب كل ذلك طالبه منها . والله الموفق .

قال: «رضى الله عنه» وقد ذكرنا صورة الترقى بعدالموت فى المعارف الالهية فى كتاب التجليات لنا عند ذكرنا بعض من اجتمعنا من الطائفة فى الكشف، وما افدناهم فى هذه المسألة ممالم يكن عندهم، ومن اعجب الامر، انه اى الانسان فى الترقى دائماً ولايشعر بذلك للطافة الحجاب ورقته و تشابه الصور مثل قوله: «واتوابه متشابهاً وليس هو الواحد عين الآخر، فان الشبيهين عندالعارف انهما شبيهان غيران، وصاحب التحقيق يرى الكثرة فى الواحد كما يعلم ان مدلول الاسماء الالهية وان اختلفت حقايقها وكثرت انها عين واحدة، فهذه كثرة معقولة فى واحد العين، فيكون فى التجلى كثرة مشهودة فى عين واحدة، كما ان الهيولى يؤخذ فى حدكل صورة مع كثرة الصورة واختلافها يرجع فى الحقيقة الى جوهر واحد هوهيولاها، فمن عرف نفسه بهذه المعرفة فقد عرف ربه، فانه على صورته خلقه، بل هو عين هويته و حقيقته.

قال العبد: اعلم ان العبد من حيث من استعداد الذاتى استعدادات غير متناهية مجعولة بحسب التجليات والآنات واطوار الوجود دنيا وآخرة برزخا وحشراً وفى الجنان ولثبت الرؤية وغيرهما منحيث يشعر ولايشعر، وكل مادخل فى الوجود ووجد، صار واجب الوجود بواجب الوجود لذاته بذاته ، فلاينقلب ابداً عدماً ، فهومع الآنات فى الترقى ، فائه دائم القبول للتجليات الوجودية الدائمة ابدالآباد، ولكنه قدلايشعر بذلك انكان من اهل الحجاب للطافته ورقته، انه ابداً فى تجليات تتوالى عليه و تزداد

۱ س۲ ی۲۳۰

بكل استعداد ، لتجل تجليات اخرعلمية اوشهودية اوحالية اومقامية اوجمعا اواحدية جمع ولتشابه صورالتجلي لاتغيرعلي ذلك كالارزاق التي تؤتى بهامتشابهة ، «كلما رزقوا منها من ثمرة رزقاً قالواهذاالذي رزقنا من قبل» ، ومعلوم ان هذاالرزق الآتي في زمان غير الآتي في غيره ، والكل رزق ، والفرق بين التعينات ظاهروبين عنداهل الكشف خفى عنداهل الحجاب ، لأن الشبيهين على كل تقدير ، بينهما تغاير في التعين ، فهماغيران ، ولكن الصحيح لايقتضى الغيرية في الحقيقة، لكون العين واحدة مترائية ومتظاهرة في صور متشابهة غيرمتناهية من الكثرة ، كماان مدلول القادر والخالق و الرازق انما هوالله، فانَّه هو الرزاق القادر الخالق، ولكن صورالتجلي من جهةالقادرية والخالقية والرازقية متغارة ، والمسمى واحد بلاخلاف ، ومثال ذلك علىما مثله «رضى الله عنه» الهيولي تؤخذ ولابدفي حدكل صورة من حيث ان الصورة لاتوجد الاحالة فيمحل هوهيولاها ، وليست في الوجود الاعينها لعدم امتياز احدهماعن الآخر الاعقلا لاوجوداً ، فالكثرة في الصورة ، والجوهر واحد هو الاصل ، فالصورة عرض حال في جوهرهو محله ، ولا يوجد الآبه وفيه بل هو هوفي الوجود ، فكذلك كثرة صورالتجليات فيعين واحدة هوحقيقة المتجلى الحق، وللهالمثل الاعلى ، فان الصورة حالة في المادة ، فهي محلها والفاعل لهافيها غيرهما على ماعرف في العرف الفلسفي الظاهر، لافي نفس الامر، فإن التحقيق يقضى اذالكل في الكل من الكل عين الكل والحلول يتعقل الابعدالبينونة ، ولابينونة ، فانه باجماع الخصم لاوجود لاحدهما بدون الآخر ، فالقابلية والفاعلية والانفعال ، نسب فيجوهر واحد هي احكام له فيه ومنه، فافهم ذلك واستشرف منه الى مانحن بصدد بيانه .

ثم اعلم: ان الامر فى الانسان الكامل كذلك، فان قلبه يتقلب مع الحق فى كل منقلب، فيكون مع كل آن فى شأن ربه، ومن عرف نفسه بهذه المثابة، فقد عرف رب الذى هو كذلك، لكو نه خلق على صورته وهو هويته.

١ - س١٦ ٢ ٢٥٠٠

قال: «رضى الشعنه» ولهذا ما شر احد من العلماء والحكماء يعنى الظاهريين على معرفة النفس وحقيقتها الاالالهيون من الرسل والصوفية، واما اصحاب النظر وارباب الفكر من القدماء والمتكلمين في كلامهم في النفس وماهيتها فما منهم ، من عشر على حقيقتها ولا يعطيها النظر الفكرى أبداً، فمن طلب العلم بها من طريق النظر الفكرى، قداستسمن ذاورم ونفخ في غير ضرم ، لاجرم انهم من «الذين ضل سعيهم في الحيوة الدنيا وهم يحسبون انهم يحسنون صنعا» .

قال العبد: اعلم: ان حقيقة النفوس كلها من النفس الواحدة التي هي نفس الحق واما صورالنفوس، فانها تجليات نورية فيالنفس الرحماني، تنفسالحق بها عن الصور الجسمانية الطبيعية، فإن كانت اعنى النفس جزوية، فهي صورة من صورالنفس الكلية الواحدة الرحمانية متفرجة في مادة نفسية نورية رحمانية، وانكانت نفساكلية من النفوس للانسان الكامل، فهي عين نفس الحق، ظهرت في مرتبة حقيقة هذا العبد على نحو من الصورة، ونفس الحق الانسانية الواحدة هي التي خلقت منها النفوس كلها، فقبلت في صورة الذكورة والانوثة من حيث حقيقتها الذاتيين لها وهي الفعل والانفعال، قال: «خلقكم من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبث منهما رجالًا كثيراًو نساء»٢ فتلكالنفس الواحدة التي خلقنا منها ومنها خلق زوجها، هي نفسالحق التي يحذركم منها وقد امرنا ان تجعلها وقاية لربنا في معرفتنا بها، ويجعل الرب وقاية لها عن كل مايخاف و يحذرمما يذم ويحمد، ويضيف المحامد كلها الى النفس من كونها عين نفس الحق ، ويضيف المذام كلها اليها كذلك من كونها نفساء فانها ذات جهتين يقبل النسبة الينا منكونها صورحقايقها الذاتية التي هي عينها، فهي كثيرة لايتناهي صور جزوياتها، و كذلك يقبل النسبة الى الحق من كونها نفس الحق الظاهرة في نفسه من مقامي قرب الفرائض والنوافل التي لها من جهتيها فانالحق هوعين هويتنا منكونه عين سمعنا

۲ - س۱۸ ی۱۰۱ د

وبصرنا ويدناورجلنا وساير قوانا وعين نفوسنا واعياننا، ونحن صوره التي نقول على السنتنام فنحن لسانه الذي يقول: سمع الله لمن حمده، فنحن من هذا الوجه عين سمعه وبصره ولسانه، فنحن بحسبه من هذاالوجه ومن الوجه الآخر هوظاهرنا كما ذكرنا ، فاذاظهر بنا لنا فنحن وقابته عن الكثرة المشهودة في احديته العينية، اذنحن الاعضاء و الجوارح، وان ظهر هو في احدية عينه، فنحن باطنه وهوعين قوانا واعضائنا ونفوسنا، ولماكانت للنفس هذه السعة، فهي من حيث توحدها، واحديتها، نفس الحق، ومن حيث نسبها وشعبها الغير المتناهية، عيننا، فمنى عرفنا بهذه السعة، عرفناها عين الحق حق معرفتها وتحققنا بحقيقتها في قوله: من عرف نفسه فقد عرف ربه، فإن هذهالنفس الواحدة من حيث هويتها الغيبية واحدة هي نفس الحق، ومن حيث انانياتها وانياتها الفرقانية، نحن، فإن لها إنبات متعددة متعددة غير متناهبة من حيث شخصاتها، وهي صور نسالهويةالنفسية النفسيةالرحمانية اوالانانية كالابنية الظاهرة الطاهرة للهوية الباطنية، والظاهر ظاهر الباطن وبالعكس، فان ظهرت النفس في تعينها بالهوية الواحدة، استغفرقتنا في هويتهاالواحدة، فكنا باطنها مستهلكين فيها فنحن فيها حينئذ هي لا نحن، وان ظهرتالنفس في صور انياتها، ظهرنا وكانت هي هويتنا الباطنة، فتحققت الوقاية لها من جهتها، فعرفت واحدة كثيرة، واحدة من حيثالعين، كثيرة من حيث الاين والبين، وألله باحدية جمعه يقربالاين ويرفع البين ويقربذلك العين، واما تعينها فمن حيث احديةالجمع النفسى الرحماني الذي به نفس الحق عن حقايقنا العينية عن الكونة العدمية التي كنا غيباً فيها، وهي العدمية النسبية من حيث اعياننا، فتنفس الحق من قبلنا وحيثيتنا ومن جهة اعياننا المستهلكة، نفس بذلك النفس الرحماني عنا من ضيق كان قائماً بحقائقنا في الاستهلاك، تحت قهر الاحدية، فاوجداعياننا بعين نفسه ونفس نفسه الذي رحمنا به ونفس عنا، فنفوسنا من حيث الحقيقة والعين نفس الحق، ومن حيث تعيناتها بشخصياتها، انفاسهالرحمانية المتعينة في حقايقنا واعياننا، فظهرنا بنفسالحق في نفس الحق، فافهم انكنت تفمهم، والله الملهم .

واما المتفلسفة من حكماءالرسوم والافكار، قديماً وحديثاً، فما تحققوا بحقيقتها، ولم يبلغ علمهم منها الا الى التعريف الرسمى من حيث صورتها الحجابية فتكلموا فى صورها وقواها وكيفية تعلقها بالبدن، وانها جوهرا وعرض و داخل البدن اوخارجه، اولاداخل ولاخارج دخولا وخروجاً جسمانيين، فقد يصدق عليهما كل ذلك من حيث المعنى، فان الجسم والقوى الجسمانية من كونه محال ظهور قوى النفس وحقايقها ومظاهرها، فماهى خارج عنها، ولكن ماخاض احد فى بيان حقيقتها وانيتها وهويتها وعينها وغيبها وحقيقتها وخليقتها وعبوديتها و ربوبيتها، وكل منهم بذل جهده واقام قصده، ولكل مصيب من وجه معظى من وجه ،وان طلبت التحقق بها بموجب الكشف والشهود، فعليك بشرح الغراء التائية لنا، وهى الف بيت نظمتاها في علم الحقيقة و استقصينا فيها القول على النفس واسرارها، فان ظفرت بها ظفرت بعلمها، انشاءالله تعالى.

قال: «رضى الشعنه» فمن طلب الامر من غير طريقه ، فما ظفر بتحقيقه وما احسن ماقال الله ، تعالى ، فى حق العالم و تبدله مع الانفاس فى خلق جديد فى عين واحدة ، فقال فى حق طائفة بل اكثر العالم «بلهم فى لبس من خلق جديد» فلايعرفون تجديد الامر مع الانفاس لكن قد عثرت عليه الاشاعرة فى بعض الموجودات وهى الاعراض ، و عثر عليه الجسبانية فى العالم كله ، وجهلهم اهل النظر اجمعين ، ولكن اخطأ الفريقان ، اما خطاء الحسبانية فبكونهم ماعثروا مع قولهم بالتبدل فى العالم باسره على احدية ين الجوهر المعقول الذى قبل هذه الصورة ولا توجد الابها كمالا يعقل الابه، فلوقالوا بذلك فازوا بدرجة التحقيق فى الأمر ، واما الاشاعرة، فما علموا ان العالم كله مجموع اعراض فهو يتبدل فى كل زمان اذالعرض لابيقى زمانين.

١- يس٥٠ ي١٤٠

قال العبد: اعلم: ان صور العالم على ماعرف عندالجمهور من اهل الحجاب بانه سوى الحق وغيره وهي اغيار بعضها للبعض ظاهر موجود مشهود، والحق عندهم مغيب مفقود لايعلم بالحقيقة والاحاطة وغير مشهود بما عرفوا وعرفوا من الشهود ، واما عندالعارف المحقق الكامل والمحنك الفاضل، فالحق هو الموجود المشهود بكل شهود في كل وجود، والعالم متوهم مفقود، وانه مجموع اسام موضوعة على كثرة متوهمه او متعقله وهي في الوجود والشهود واحد، فهي كثــرة متــوهمــة في جوهر واحد موجود مشهود، ومع كونها متوهمه فانها مضمحل في احدية العين ، وانما العالم جوهر واجد هرمجموع اعراض توحدت فتجوهرت جوهرآ واحدآ يترائى فيه صور لايتناهى ابدأ، فهذه الصور من حيث انها تراء وتظاهر وتمثل، لاتحقق لها بنفسها، بل بجوهرها وفيه، فهي اعراض جمعت الي جوهر واحد وصارت جوهراً واحدا اوهى جوهر واحد لاحقيقة في الحقيقة الاله، واذاكان العالم مجموع اعراض، فان الاعراض لايبقى زمانين والجوهر المشاراليه يتبدل فيهالاعراض، وهويتقلب فيها، ولايتبدل ولايتغير، وبيان كون العالم مجموع اعراض: فانالعالم لايخلو من ان يكون جوهراً اوعرضاً اومجموع جوهرا واعراض اولايكون واحداً منها، لاجايز انلايكون شيئاً منها، والافهو لاشيء ولاوجود له، وانحصر الامر في هذا التقسيم لانحصارالامر بينالوجود والعدم، ثمّم نقول : لاجايز ان يكون جوهراً لاعرضُ فيه، لعدم وجود جوهر بلاعرض وعدم تحقق هيولي بلاصورة، ولانانقول ايضاً :انكان الجوهر مايقوم بذاتة ولايكون موجوداً في موضوع بل موجوداً لافي موضوع، فالعلم اذن ليس بجوهر لانه لاقيام ولاوجود له من ذاته، بل قيامه بوجود مستفاد من الحق، فليس العالم ولاشيء من العالم بجوهر قائم بذاته، وايضاً فان الجوهرية امــر اعتباري في ذات الجوهر وماهيته، ولاتحقق للجوهرية الا بالجوهر ولاتعين للجوهر الا بالجوهرية المعقولة، وهوكون الجوهر موجوداً لافي موضوع، وهذا امر اعتباري، والامور الاعتباري لاوجود لها الا فيالاعتبار والعقل اوالذهن، والوجود ايضاً على ما عرفوا في عرفهم الخاص عرض، ولايشهد ايضاً من العالم الاالصور والاضواء والسطوح والابعاد، وهي اعراض، فبطل ان يكون العالم جوهراً اوجوهراً بلا اعراض، والحس والعقل يشهدان بذلك، ولاجايز ايضاً ان يكون مجموع اعراض وجواهر، فانالقائم بنفسه وحقيقته لافي موضوع آخر هوالوجود الحقالمطلق، فانه المتحققق بنفسه لنفسه حقيقة لابغيره ولافي غيره، وهويتعالى ان يكون جوهرالعالم اويقوم به عرض اوجزء من مجموع، واذاصح انه ليس بجوهرا وجوهراً بلااعراض و لا قائماً بذاته في ذاته ولامجموعاً من جواهر واعراض، لزم ان يكون مجموع اعراض واذاكان العالم مجموع اعراض فانه يتبدل برمته وكليته في نفس، ولئن لاينقسم من الزمان ولايشعر بذلك للطافة الحجاب وهو تشابه الصور والامثال، وايضاً فان العالم ممكن الوجود على كل حال او واجبة لابذاته بل بالواجب بالذات، وامتنع امتناع وجوده بالاجماع، فلزم ان يكون اما ممكناً او واجباً لاجايز ان يكون واجباً بذاته، فانهالحق، فلوكان واجبًا بالواجب بذاته ، فقيامه اذاً بالواجب بالذات لابنفسه، وان كانممكنا فلاوجودله الابالمرجح ولاتحقق له الابالوجود المستفادمن الموجد المرجح، فهو اذن بدون ذلك غير موجود بل هومعدومفي عينه، اذلم يكن فهولعينه عدمي يطلب العدم الاصلى لعينه، ولكن الموجد المرجح يو الى ويواصل بنور الوجودو افاضته عليه ويوجده معالآنات فيتجددالصور والاعراض والصور والاشكال منالوجود المطلق للحق ولايفيض من الحق الاالحق، فيتحقق به مالا تحقق له في عينه فيوجد هذه الاعراض والصور في هذهالعين الواحدة التي هيكالمرآة لهذهالصورالمترائية فيه تماثيل وتمثلات بها، فلوشعرالذين شعروا بما شعروا من تبدل المجموع وهم السو فسطائية المسمون حسبانية، ان وراء هذه التبدلات والابدال والتمثلات والامثال حقيقة حق لايتبدل عن مقتضى ذاته، ولكن من شأنه الظهور بهذه الصور عندالتجلى والتعين وانه عين الوجود الحق، لكانوا من اهل العثور على حقيقة الأمر، ولكنهم شعروا بالتبدل في مجموع العالم، ثمّم لم يثبتوا فتزلزلوا ونفو الحقيقة، فقالوا واذصح تبدل العالم وتغيره جملة وتفصيلاً، فلاحقيقة له، فلوثبتوا واثبتو االحقيقة الاحدية

الثابتة القابلة لهذهالصور العرضية لامن خارج بل من عينه، وانها لايقدحالكثرة العرضية والتعين والتجدد في حقيقة هذهالعين الاحدية، لفازوا بالحق .

والاشاعرة شعروا بانالعرض لا يبقى زمانين واعراض العالم يتبدل مع الآنات، ولم يشعروا مع ذلك انها مجموع اعراض وان لاشىء من العالم بجوهر قائم بنفسه، وان الموجود القائم بعينه في عينه لافي موضوع سواه هو الحق، فاخطأوا، فلو اثبتوا حين اثبتوا جوهر العالم واحداً ان ذلك الواحد هو الوجود الحق المتعين بهذه الصور كلها لكانوا من الفائزين بالامر على الحقيقة فتبين بما ذكرنا خطاء الفريقين لمن عقل عن التحقيق، والله ولى التسديد والتوفيق.

قال: «رضى الله عنه» ويظهر ذلك في الحدود للاشياء ، فانهم اذا حدوا الشيء تبين في حدهم تلك الاعراض ، وان هذه الأعراض المذكورة في حده عين هذا الجوهر و حقيقته القائم بنفسه ، ومن حيث هو عرض لا يقوم بنفسه ، فقد جاء من مجموع ما لا يقوم بنفسه من يقوم بنفسه كالتحيز في حد الجوهر القائم بنفسه الذاتي .

يعنى على قول الاشاعرة مثلاً.

وقبوله للاعراض حدله ذاتى، ولاشك ان القبول عرض، اذ لايكون الا الله في قابل، لانه لا يقوم بنفسه، وهوذاتى للجوهر والتحيز عرض ولا يكون الا في متحيز فلا يقوم بنفسه وليس القبول والتحيز بأمر رائد على عين الجوهر المحدود، لان الحدود الذاتية هي عين المحدود وهويته، فقد صارما لا يبقى زمانين وازمنة وعادما لا يقوم بنفسه يقوم بنفسه، وهم لا يشعرون لما هم عليه.

يعنى «رضى الله عنه» القائلون بان الجوهر هو ما يقوم بنفسه مع تحقق ان اجزاء حدة الذاتى وحقايق حقيقته الذاتية، لاتحقق لها فى انفسها، فانها اعراض، فان التحيز للجسم وهو الجوهرية وقبول الكم والكيف وغيرها من الاعراض، كالابعاد من الطول والعرض والعمق، كلها معان لاتحقق لها ولاقيام الا فى امر

هو المجموع من هذه الاعراض، لان الجوهر الطويل العريض العميق، ليس بشيء زائد على مجموع هذهالاعراض، وكونه مجموع هذهالاعراض اوامراً غير مذكور ولا مشهور معنى ايضاً معقول لاوجودله بدون هذهالامور التي لاتحقق لها في اعيانها ولا قيام، فهم مع قولهم: بان العرض لايبقى زمانين، وان اجزاءهذالمحدود اعراض، و وجوب الاعتراف بان لازائد على هذه الاجزاء، بعدم اثباتهم امراً زائداً قائماً بنفسه، كيف لم يقولوا بانالعالم مجموع اعراض، اوانه يتبدل معالآنات، خطاء بين، فلم بشعروا بتبدل الأعراض المجموعة تبدلا جمعيا وحدانيا، لايشعر به الا من شعر بتبدل صورة النور المشهود في المصباح مثلاً بشهاده العقل الصحيح ان الجهزء المشتعل من مادةالدهن والفتيل فيكل آن آن يفني ولايبقى ويتلاشى ويتعلق النار القائم بهاالنور بجزء متصل بذلك الجزء الاول المنطفى، فباتصال التعلق وتواليه و تعاقبه مع الآنات، يظهر الاتصال بين التعينات النورية المنطفية والمشتعلة على الدوام، بلاتوقف بحيث لايدرك الحس فاصلاً بين صورالاشتعال والانطفاء، فيظن انالنور الظاهر اولاالليل هو بعينه ذلك النور المشهود في آخره، ومع ان حقيقة النور واحدة ولكن التعينات متغايرة لاشك فيه ولاريب، فمن عثر على هذا التبدل من ذوى الحس السليم والعقل الصحيح واعترف به، فقد يعثرعلي تبدل مجموعالصور منالعالم مع الآنات، والتبدل ايضاً عرض فلو اطلعهالله على المادة المشتعلة اولعين الواحدة المظهرة بتعينها هذه الصور من نفسها في نفسها للحق باهل الحق والتحقيق، والله ولى التوفيق.

> قال: «ربضى الله عنه» وهؤلاءهم فى لبس من خلق جديد. يعنى اهل الحجاب الذين يقولون بوجودالغيرية والسوى .

قال : «رضى الله عنه» واما اهل الكشف، فانهم يرون ان الله يتجلى فى كل نفس ولايكررالتجلى .

اى لا يعيد عين التجلى الاول، فان حقيقة التكرار بالنسبة الى مطلق التجلى من حيث تعينه من مراتب الاسماء متحققة، ولكن التكرار بالنسبة الى كل تعين معين محال عقلا وكشفا، فان اعتبر نا حقيقة التجلى الواحد الذاتى، فلا يتصور فيه التكرار اصلا و

رأساً، فانه تجل واحد ازلاً وابداً، ولكن ظهوراته وتعيناته بحسب حضرات التجلى و مراتب الاسماء وخصوصيات القوابل والمظاهر والتجلى في كل آن و زمان يتجدد و يتعدد، ولا تكرار فيه، فان القبول الاول غير القبول الثاني، فتجدد التجليات بحسب قبول القوابل وتعددها .

قال: «رضى الله عنه» ويرون ايضاً ان كل شهود يعطى خلقاً جديداً و يذهب بخلق جديد.

يعنى: «رضى الله عنه» ان التجلى الواحد بالنظر الى دوام انبعائه من ينبوع الجود يتنوع نور الوجود بحسب القوابل يتعين بلامكث وينسلخ متقلصاً الى اصله ويعقبه ما بعده بالتعين على التوالى والدوام، فهومن كونه متعيناً فى قوابل بحسبها يعطى خلقاً جديداً، وبالنظر الى انسلاخه يذهب ذلك التعين الذى هو الخلق، فلايز ال الخلق يتجدد بتجدد التعينات ولايز ال التجلى يتعين بتعين الاستعدادات فالتجلى المتعين فى قابلية العالم مثلاً فى الآن راجع الى الغيب بما عليه من خلقه الخلق الجديد وبدله قائم بمثل صورته وشبهه، فان التجلى هو المظهر لصور العالم من استعداده الكلى، واذا ظهر فى كل آن بكل صورة غاب الوجود المتعين بصورة ظهر بها وخلقه بمثل الصورة الغائبة حاضراً هكذا ابداً دائماً .

قال: فذهاب هوالفناء عندالتجلى والبقاء لما يعطيه التجلى الاخير. يشير: «رضى الله عنه» الى ان البقاء للوجود الحق الذى يظهر فيه هذه الصور مع الآنات، والفانى هو التعين بما تعين به فيه قبله، ومع قطع النظر عن هذه الاعتبارات، فلافناء ولابقاء ولا تجلى ولاحجاب ولا بخل ولا بحل ولا بعاد ولا اقتراب.

## فص حكمة ملكية في كلمة لوطية

سبب استناد هذه الحكمة الملكية الى هذه الكلمة الكمالية يذكر فى شرح نص الفص وقد ذكرنا مافيه مقنع.

قال: «رضى الله عنه» الملك الشدة و الملك الشديد، يقال: ملكت العجين

اذاشدت عجنه، قال قيسبن الحيطمة يصف طعنه:

ملكت بها كفي فانهرت فتقها يرى قائم من دونها ماورائها .

اى شددت بها كفى يعنى الطعنة، فهو قول الله عن لوط: «لوان لى بكم قوة او آوى الى ركن شديد» فقال صلى الله عليه وسلم: يرحم الله اخى لوطاً، لقد كان يأوى الى ركن شديد، شبه، صلى الله عليه وسلم، انه كان مع الله من كونه شديداً، والذى قصد لوط عليه السلام القبيلة بالركن الشديد والمقاومة.

يشير: «رضى الله عنه» الى سبب استناد حكمته الى لوط من كونه مع القوى الشديد حتى يقوى على اولياء الله ويشدد على اولياء الشيطان، وكذلك كان، عليه السلام فان هذا النفس من شديد فى شدة، ولولا القوة التى كان عليها لما قهر الاعداء بقوة همته وشدة اثر باطنه ظاهراً.

قال: «رضى الله عنه» وهى الهمة هنا يعنى القوة المذكورة فى قوله: لوان لى بكم قوة .

قال: «رضى الله عنه» من البشر خاصة، فقال رسول الله، صلى الله عليه و سلم، فمن ذلك الوقت يعنى من الزمن التى قال فيه لوط، عليه السلام، او آوى الى ركن شديد ما بعث نبى بعد ذلك الا منعه من قومه، فكان تحميه قبيلته كأبى طالب مع رسول الله، صلى الله عليه وسلم، فقوله: لوان لى بكم قوة ، لكونه، صلى الله عليه وسلم، سمع الله يقول: «الله الذى خلقكم من ضعف» لكونه، صلى الله عليه وسلم، سمع الله يقول: «الله الذى خلقكم من ضعف» بالاصالة، ثم جعل من بعد ضعف قوة فعرضت القوة بالجعل فهى عرضية، شم جعل من بعد قوة ضعفا وشيبة ، فالجعل تعلق بالشيبة، واما الضعف فهو رجوع الى اصل خلقه وهو قوله: خلقكم من ضعف، فرده لما خلقه منه «ثم يرد الى الرذل العمر لكيلا يعلم من بعد علم شيئاً» لا، فذكر انه رد الى الضعف الاول،

۲\_ قبيله، خ.

۱ ـ س۱۱ ی۸۲۰ ۳ ـ س۳۰ ی۳۰

٤ - س١٦ ٧٢٥

فحكم الشيخ حكم الطفل في الضعف، وما بعث نبى الا بعد تمام الاربعين، وهو زمان اخذه في النقص و الضعف، فلهذا قال: لوان لى بكم قوة، مع كون ذلك يطلب همة مؤثرة.

قال العبد: كل هذه الحكم والاسرار ظاهرة بينة الا اشارة لاهل الخصوص بلغتهم، وهي اذالمخاطب بهذاالخطاب ظاهرية الخلق وحجابيتهم من جسمانيتهم فان كنايةالكاف من قوله: خلقكم، وفي قول لوط: بكم، عايدة الى التعين والحجابية التي لانانية كل شيء، ولاشك انها من الخلقية والخلقية صورة عرضية من اصل عدمية في حقيقةالممكن من جهة امكانه، فإن اصل الممكن يقتضى الضعف، اذالقوة والشدة من حقايق الوجود واصل خلقيته من العدم الامكاني الذاتي له، فكان له الضعف بالاصالة، والقوة بالجعل من حيث ترجيحالحق وتقويته جانبالوجود بالنسبة الى الممكن، هذا سرخلقالله لنا بالأصالة من ضعف وحكمة كونالقوة له عرضية، واما حكمة الشيبة : من باب الاشارة بلسان اهل الذوق، فهي ان الشعور التي على ظاهر الانسان صورالشعورالذي لباطن الانسان بالاشياء، ولماكان شعوركل انسان بكل شيء في المبدء اولاً من حيث حجابيات الاشياء وتعيناتها، وهو علمه بما سوى الله من كونه سواه وغيره وحجابًا عليه، فلهذا غلب على لون الشعور وصبغها في بداءالنشأة حجابية ظلمانية كالسواد وقبيله، واشارة الى اظهارالحجابية التعينية والظلمة الكونية على نورانية الوجودية اولا ً بالنسبة اليه كذلك، فانه في زعمه وزعم امثاله غيرالله و سواه، ثمّ بعد تكامل الانسان في قواه الروحانية والالهية النورانية وغلبتها على القوى الظلمانية الجسمانية واستيلاء حقيقته على خلقيته وشعوره بحقيات الأشياء من حيث حقايقها و وجوداتها من جهة مايدري ولايدري، فانالحقية الخفية فيالخلقيةالتعينية غالبة في الآخر ولابد، ولم يعثر عليها في العموم، فقد علم ذلك اهل الخصوص و الخلوص، والله غالب على امره، وقد سبقت رحمته غضبه، فلابد ان يغلب في شعورهالنورية والبياض على الظلمة والسواد بظهور خفيات الحقايق على خلصانها وحجابياتها، فاعرف ذلك وتنبه تنبه على مايينت مما تبينت، والله الموفق، ولاتظنن من قولنا شعور باطن

الانسان بخلقيات الاستار وحجابياتها او بحقياتها الشعور الفكرى الذهنى، فلايغنى بذلك الاشعور باطن النفس وهى التعلقات والتعشقات النفسية المنبعثة بالتعلق فى اول النشو بحجابيات الاشياء وظلمانياتها، فافهم هذه اللطيفة الروحانية الشريفة فى سرغلبة الشيب آخراً وعموم غلبة السواد على الشعور الظاهرة على الانسان اولاً.

واما من لايظهر عليه حكم الشيب فهو صورة من لم يدرك طول عمره الا الحجابية الغيرية، وذلك في العموم، وفي الخصوص غلبة الغيب على الشهادة بالنور الاسود الذي هو من اعلى الانوار، فافهم.

قال: «رضى الله عنه» واما معنى قوله عن لوط، عليه السلام، لما سمع والله خلقكم من ضعف

انه سمع بسمع روحه روح هذه الآية من روح محمد، صلى الله عليه وسلم، في عالم الارواح ، حين بعثه الى الارواح نبياً، وكان آدم بين الماء والطين، فسمع الآية روح لوط كذلك و ذلك عين تحققه عليه السلام، بان الله خلقه وساير بنى نوعه من ضعف من حيث انه كان نطفة ثم صارعلقة ثم مضغة مخلقة وغير مخلقة ثم جنيناً حيا مولوداً ثم طفلاً رضيعاً وصبياً وشاباً وشيخاً ومايتاً، ثم الله ينشىء النشأة الآخرة ، فتحقق، عليه السلام، كيف خلق من ضعف وكيف رد الى ضعف، وهذ الاعتبار يحصل فتحقق، عليه السلام، كيف خلق من ضعف وكيف رد الى ضعف، وهذ اللاعتبار يحصل للانبياء المكملين وحياً وللاولياء اخباراً والقاء و وارداً وتجلياً بغتة ولغيرهم بالفكر والتدريج ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» فان قلت: وما يمنعه من الهمة المؤثرة وهي موجودة في السالكين والاتباع، والرسل اولى بها؟

قلنا: صدقت ولكن نقصك علم آخر، و ذلك ان المعرفة لاتترك للهمة تصرفاً، فكلما علت معرفته نقص تصرفه بالهمة، و ذلك لوجهين: الوجه الواحد لتحققه بمقام العبودية ونظره الى اصل خلقه الطبيعي، والوجه الآخر احدية المتصرف والمتصرف فيه، فلايرى على من يرسل همته.

یعنی : لایری من یرسل همته علیه، ویکون مفعول یری محذوفاً بمعنی لایری

احداً ويكون على من يرسل همته، بيان علة عدمالتصرف، فحذف المرئى لمالم يتعلق بهالرؤية، والتقدير: لايرى احدا غيرالحق، فعلى من يرسل همته؟ وهوصحيح فيه حذف واستفهام للمخاطب عمن يرسل همته.

قال: «رضى الله عنه» فيمنعه ذلك وفى هذا المشهد يرى، ان المنازع له ماعدل عن حقيقته التى هو عليها فى حال ثبوت عينه وحال عدمه، فماظهر فى الوجود الا ماكان له فى حال العدم فى الثبوت، فما تعدى حقيقته، ولااخل بطريقته، فتسميته لذلك نزاعاً انما هو امر عرضى اظهرها الحجاب على اعين الناس، كما قال الله، تعالى، عنهم «ولكن اكثر الناس لا يعلمون يعلمون ظاهر من الحيوة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون» أ، وهو من المقلوب، فانه من قولهم: «قلوبنا غلف» أى فى غلاف، وهو الكن الذي ستره عن ادر اك الأمر على ماهو عليه، فهذا وامثاله. فمنع العارف من التصرف فى العالم.

قال العبد: هذا ظاهر جلى، ولكن هيهنا بحث لطيف دقيق لعمرالله فيه تحقيق وهوان شهود احدية التصرف، فالمتصرف فيه، كما يوجب التوقف عن التصرف، فكذلك يقضى بالتصرف، فان التصرف من حيث وقع وممن كان، فليس الالحق، فلو تصرف العارف باحدية عين المتصرف والمتصرف فيه، بكل ما تصرف فى الاكوان، فليس ذلك التصرف الاللحق ومن الحق، ولاسيما واحدية العين يوجب ان يكون لحقيقة العبد كل مالحقيقة الرب من التصرف والتأثير، والايلزم ان يكون ناقص الاستعداد والقابلية فى المظهرية الكاملة الجامعة الكلية الالهية، حيث لم يتحقق بكمال ظهور الربوبية والالهية بالتأثير والتصرف من حقيقته، والحقيقة الكمالية الانسانية الالهية، لهاكل ما للحق من الحجد من العبد انية الامكانية الكيانية ايضاً كذلك على الوجه الاكمل، ولها ايضاً الجمع واحدية الجمع وغيرها، وانما منع العارف الكامل عن التصرف ما ذكرنا اولاً من وجوب ظهور العبد بعبدانيته تحقيقاً، ورد امانة الربوبية العرضية الى الله تأدباً فان ذلك له، تعالى، بالفعل وللعبد الظهور بالعبودية واتى بالفعل، و

١- س٣٠ ي و٦٠ ٢- س٢ ي ٨٢٠ ٣- يمنع خ. ٤- بالعبودة. خ.

ذلك بالقوة، وعرضى فان ظهورالتصرف عن هذاالعبدالكامل، فليس ذلك بتسلط الهمة بل تجلى من عين الحقيقة من غير اختلال بمقام العبودية ولكن التصدى بذلك والظهور به خلاف التحقيق، والموجب لتوقف العبد الكامل العارف عن التصدى للتصرف والتسخير بارسال الهمة وتسليط، هو ان الكامل مستفرغ بكليته لله وشهوده من حيث اطلاقه الحقيقي الذاتي، فلا التفات له الى تسليط الهمة الكلية الى الكوائن الجزوية بالتوجة الكلي وجمع الخاطر، فلا يجتمع الانسان في نفسه لهمته الا للتوجه الاحدى الجمعى الكمالي الى الله الواحد الاحد وان يتقيد الهمة المطلقة عن كل قيد المتعلقة ابدا بالذات المطلقة بمثل ذلك، كما اشار اليه، رضى الله عنه، بقوله: فامثاله الكامل من غير تقييد منه بذلك ولا ارسال همة ولا تسليط نفس، وهو مشهود موجود، الكامل من غير تقييد منه بذلك ولا ارسال همة ولا تسليط نفس، وهو مشهود موجود، ولله الحق و يهدى السبيل .

قال: «رضى الله عنه» قال الشيخ ابوعبدالله محمد بن قايد، للشيخ ابى السعود بن الشبل لم لاتتصرف؟ فقال ابوالسعود: تركت الحق يتصرف لى، كما يشاء، يريد قوله تعالى، آمراً «فاتخذه وكيلا» فالوكيل هوالمتصرف ولاسيما، وقد سمعالله يقول: «وانفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه» فعلم ابوالسعود والعارفون ان الامرالذي بيده ليس له، وانه مستخلف فيه، شم قال له الحق هذا الامر استخلفتك فيه وملكتك اياه اتخذني فيه وكيلا، فامتثل ابوالسعود امرالله واتخذه وكيلا، فكيف يبقى لمن يشهد مثل هذا الامر همة يتصرف بها، والهمة لا يتعقل الا بالجمعية التي لامتسع لصاحبها الى

٢\_ مقيد. خ.

٤ الشبلي، خ.

۰ ۷۵ م۷۰ –۲

١\_ اخلال. خ.

٣\_ وامثاله، خ.

٥ ــ س٧٣ ى٩

٧\_ لامتنع. خ.

غيرما اجتمع عليه، وهذه المعرفة يفرقه عن هذه الجمعية، فيظهر العارف التام المعرفة، بغاية العجز والضعف، قال بعض الابدال للشيخ عبدالرزاق، سلام الله عليه، قل للشيخ ابي مدين بعدالسلام عليه، يا ابامدين لم لاتعتاص علينا شيء وانت تعتاص عليك الاشياء، ونحن نرغب في مقامك وانت لاترغب في مقامنا، وكذلك كان. يعني كان تعتاص عليه امور مع كون ابي مدين، رضي الله عنه، كان عنده ذلك المقام وغيره ونحن اتم في مقام الضعف والعجز، منه ومع هذا قالله هذا البدل ماقال، وهذا من ذلك القبيل، وقال، صلى الله عليه وسلم، في هذا المقام عن امرالله له بذلك «لاادرى ما يفعل بي ولابكم عليه وسلم، في هذا المقام عن امرالله له بذلك «لاادرى ما يفعل بي ولابكم ان اتبع الاما يوحى اليه بالتصرف فيه بجزم تصرف، وان منع امتنع، وان خير ذلك، فان اوحى اليه بالتصرف فيه بجزم تصرف، وان منع امتنع، وان خير اختار ترك التصرف، الا ان يكون ناقص المعرفة.

قال العبد: نقصان معرفة المتصرف المخير، قديكون من حيث عدم العلم بان حقيقة الفعل والتأثير والتصرف من خصوص الحضرة اللاهوتية وانها ذاتية لحقيقة الله، عرضية في العبد، وان الوقوف مع العبودية للعبد، اولى لكون العبودة ذاتية له وان الظهور بالذاتيات اعلى واشرف من الظهور بالربوبية العرضية، وقديكون من حيث عدم التأدب مع المرتبة الالهية وان استخلاف الله فيما خلف فيه واتخاذه وكيلاً كلياً اعلى مقام المعرفة والتحقيق، ولهذا كمل الرسل والورثة بحكم ما يوحى اليهم، فان اوحى اليهم بالهلاك اوحى اليهم بالامتناع تأدبوا و وقفوا ادباً، وان اوحى اليهم بالاختيار بين التصرف و تركه، علموا انه لوكان الارجح في علم الله خلاف ما امروا به لما خيروا بل امروا به وحيث خيروا فالخيرة في الادب والوقوف بمقتضى الحقايق .

قال: «رضى الله عنه» قال ابوالسعود لاصحابه الموقنين به ، ان الله اعطاني التصرف منذ خمس عشرة سنة ، فتركناه تطرفاً ، هذا لسان ادلال و

۱ - س۲ کی ۸۰

اميًّا نحن فماتر كناه تطرفا ، وهو تركه ايثاراً وانماتر كناه لكمال المعرفة فان المعرفة لاتقتضيه بحكم الاختيار، ولاشك انمقام الرسالة يقتضى التصرف لقبول الرسالة التي جاءبها ، فيظهر عليه مايصدقه عندامته وقومه ، ليظهر دين الله ، والولى ليس كذلك ، ومع هذا فلايطلبه الرسول في الظاهر، لأن للرسول الشفقة على قومه ، فلايريدان يبالغ في ظهور الحجة عليهم ، فان في ذلك هلاكهم ، فيبقى عليهم ، وقدعلم الرسول ايضاً ان هذا الامر المعجز اذاظهر للجماعة منهممن يؤمنبه عندذلك ومنهممن يعرفه ويجحده ولايظهر التصديق به ظلما وعلوا وحسداً ، ومنهم من يلحق ذلك بالسحر والأبهام ، فلما رات الرسل ذلك وانه لايؤمن الامن انارالله قلبه بنورالايمان ، ومتى لم ينظر الشخص بذل كالنور المسمى ايماناً فلاينفع فيحقه الامر المعجز، فقصرت الهمم عن طلب الامر المعجز لمالم يعم اثرها في الناظرين لافي قلوبهم ، كماجاء فيحق اكمل الرسول واعلم الخلق واكملهم في الحال «انك لاتهدى من حببت ولكن الله يهدى من يشاء الى صراط مستقيم» و لوكان للهمة اثر، والبدولم يكن احداكمل من رسولالله ، صلى الله عليه وسلم ، ولااعلى ولااقوى همتّ منه ومااثرت في اسلام ابي طالب عمه ، وفيه نزلت الآية التي ذكرناها ، ولذلك قال في الرسول ، صلى الله عليه وسلم ، انه ماعليه «الاالبلاغ» وقال: «ليس عليك هديهم ولكن الله يهدى من يشاء"، وزاد في سورة القصص، «وهو اعلم بالمهتدين» ٤ اي الذين اعطوه العلم بهدايتهم فيحال عدمهم واعيانهم الثابتة، فاثبت ان العلم تابع للمعلوم، فمن كان مؤمناً في ثبوت عينه وحال عدمه ظهر بتلك الصورة فيحال وجوده وقد علمالله بذلك منهانه هكذايكون ، فلذلك قال : وهواعلم بالمهتدين ،

۲ - س۲۶ ی۷۷ ۰

۱ ـ س۲۸ ی۲ه ۰

۱۲۲۵ عاس - ۱

٣ - س٢ ي ٢٧٤٠

فلماقال مثل هذا قال ايضاً «مايبدل القول لدى» لان قولى على حدعلمى في خلقى «وما انابظلام للعبيد» اى ماقدرت عليهم الكفر الذى يشقيهم ثم طلبتهم بماليس فى وسعهم ان يأتوابه ، بلما عاملناهم الابحسب ماعلمناهم وما علمناهم الابما اعطونامن نقوسهم بماهم عليه، فان كان ظلم فهم الظالمون ولذلك قال «ولكن كانوا انفسهم يظلمون» فماظلمهم الله، وكذلك ماقلنالهم الا مااعطته ذاتنا ان نقول لهم ، وذاتنا معلومه لنابما هى عليه من ان نقول كذا، ونقول كذا فما قلنا الاماعلمنا انانقول، فلنا القول منا ولهم الإمتثال و عدم الإمتثال مع السماع منهم، قال كل منا ومنهم والأخذ عنا و عنهم وان لا يكونون منا، فنحن لاشك منهم.

قال العبد: يشير: «رضى الله عنه» بكل ذلك الى انكمال المعرفة والعلم بحقايق الامور يوجب كمال الادب مع الله، تعالى وعدم التصدى والظهور بالتصرف والتأثير بالهمة، فان العالم المحقق، يعلم ان الامور الكاينة فى الوجود لا يكون الا بموجب ماكانت عليه فى العلم الازلى، ولا يجرى فى العالم الا ماجرى فى علم الله ازلا بجريانه فتنزهت الهمم العالية العاملة بهذا عن تعليق الهمة بما لا يكون، اذ الواقع ما علموا ان يقع، فلافائدة فى تعليق الهمة، وغير الواقع لا يقع بتعليق الهمة به، ولا يقع الا ممن يكون ناقص المعرفة، كما اشار اليه من قبل، فتحقق ان الامر بين فاعل عالم بما فى قوة القابل وبين قابل لا يقبل الا ما فى استعداده الذاتى الغير المجعول، فكان الامر كما اشار منا ومنهم، منا من حيث حضرة الجمع الاسمائى، منهم من حيث الاعيان المظهرة بالوجود الحق حقايق الاسماء بقابلياتهم واستعداداتهم الخصوصية الذاتية و المظهرة بالوجود الحق حقايق الاسماء بقابلياتهم واستعداداتهم الخصوصية الذاتية و الذى فوق هذا ان العلم مأخوذ من المعلوم، والمعلوم نحن، فانا انما نعلم انهسنا مناه اذلا معنو، فالاخذ منا، و ذلك العلم من الله متعلق اولا " بنفسه ثم بالعالم الذى اذلامعلوم الانحن، فالاخذ منا، و ذلك العلم من الله متعلق اولا " بنفسه ثم بالعالم الذى

۳- س۲ ی۵ ه ۰

۱و۲ ـ س۰۰ ی۲۸۰

هومظاهر حقايق نفسه، وهذا معنى عاد فى هذاالشطر، واماالشطر الآخر، وهوان يكون الاخذ عنهم اى عن حقايق العالم واعيانه، وهذا ظاهر فان العلم بالعالم انما يؤخذ من اعيان العالم وحقايقه، وانهم اى المعلومات من اعيان العالم ان لم يكونوا منا من كوننا اعيانهم بلاتبعيض ولم يكونوا من حقايقهم مجعولين بجعل منا، فنحن معاشر الاسماء لاشك نكون منهم، فانهم يعينون الوجود ويسمون الحق باسمائه، فنحن من حيث حضرة الجمع الاسمائى منهم، ومعنى آخر آن يكونوا بموجبنا وحسبنا مطلقاً، وليس فى وسعهم ذلك لكون كل عين عين مخصوصاً بخصوص، ولكنا لسعتنا لاشك نكون بموجب ما منهم عليهم مما يوجب عليهم، فنكون بحسبهم.

قال : «رضى الله عنه» فتحقق ياوليتى هذه الحكمة الملكية فى الكلمة اللوطية ، فانها لباب المعرفة .

يعنى : ان لباب المعرفة والعلم الحقيقى يوجب اقامة اعذار الخلايق من العلم بسر القدر .

ثم قال: «رضى الله عنه» فقدبان لك السر، وقداتضح الامروقد ادرج في الشفع الذي قبل هو الوتر .

یعنی: «رضی الله عنه» من السر سرالقدر وبالامر امرالوجود الحق انه بحسب ذلك السر، وان الواحد الحق الذي هو الوجود مدرج في الشفع الذي هو القابل وانما كان شفعاً لظهوره في ثاني مرتبة الوتر، وانما كان وتراً لعدم الشافع التالي فالوتر بتحقق الثاني شفع، وبلاهو، وتر، فافهم .

## فتس حكمة قدرية في كلمة عزيرية

استناد هذه الحكمة الى الكلمة العزيزية قد ذكرفيما تقدم ويذكر فى شرح المتن وفيه من كون العزير، عليه السلام، طلب العلم بكيفية تعلق القدرة بالمقدور وهومن سرالقدر، و ذلك فى قوله: «انى يحيى هذه الله بعد موتها» اظاهر الدلالة اللهظية

<sup>· 1710 70 -1</sup> 

على الاستبعاد والاستعظام ان يحيى الارض الميتة بعدالموت والدثور، وليس فى استعدادها الحالى قبول الاحياء ، وليس ذالك كذلك، فان الحقيقه على خلاف ذالك والاستبعاد من حيث النظر العقلى من حيث الامكان الخاص، ولايستبعد مثله ممن شرفه الله، تعالى، بالنبوة احياء الله الموتى، ولكن المراد طلب العلم بكيفية تعلق القدرة الالهية بالمقدور حقيقة كما نذكر.

قال: «رضى الله عنه» اعلم ان القضاء حكم الله فى الأشياء وحكم الله على حد علمه بها وفيها، وعلم الله فى الاشياء على حدما اعطته المعلومات مما هى عليه فى نفسها، والقدر توقيت ماهى عليه الاشياء فى عينها من غير مزيد، فما حكم القضاء على الاشياء الابها، وهذا هو عين سر القدر «لمن كان له قلب او القى السمع وهو شهيد» «فلله الحجة البالغة» ".

يشير: «رضى الله عنه» الى ان الحكم الالهى على الاشياء هو بموجب ما اقتضته الاشياء من الحكم الكامن فى عينها، ولاسيما حكم الحاكم العليم الحكيم لايقضى بخلاف ماعلم من مقتضى عين المعلوم، واذا علم الحاكم مافى استعدادها المحكوم عليه وقابليته من الحكم، فيحينئذ يحكم عليه بما يستعدله ويقتصيه وهوفى وسعه وطاقته من غير مزيد حكم من خارج ذات المعلوم المحكوم عليه مما ليس فى وسعه، فتخصصه المشية بموجب خصوصه الذاتى وتعين الحكم بحسب تعينه فى العلم الازلى وعلى قدره لاغير.

ثم اعلم: انالقضاء هو الحكم الكلى الاحدى من الله الواحد الاحد فى كل مقضى عليه بكل حكم يقتضيه المحكوم عليه . والقدر توقيت ذلك! لحكم وتقديره بحسب اقرار المعلومات الا بما هوعليه فى نفسه بلازيادة امر على ذلك، فلايقال، كما قالت الجهلة البطلة الظلمة فى حكمهم على الله، انه قدر على الكافر والجاهل والعاصى، بالكفر والمعصية والجهل، ثم يؤاخذه عليه ويطالبه بما ليس فى قوته و وسعه، بل الله سبحانه، انما كتب عليه وقضى وقدر بموجب مااقتضاه المحكوم عليه

١ فى الإشياء (ع) .

ازلاً باستعداده الخاص الغير المجعول من الله، أن يحكم عليه بالظهور على ماكان عليه، واظهارما فيه كامن بالايجاد، وافاضة الوجود عليه .

ولايقال: ان الله جعل فيه ذلك الاستعداد الخاص اذاوجده في العلم كذلك او وضعه فيه وما شاكل هذه العبارات، لان البحث والنزاع قبل الا يجاد، فلايقال: ان الله اوجدها قبل ايجادها او وضع فيها ماليس فيها، واذلم يجعل الله في المعلومات الازلية قبل ايجادها ماكان خارجاً عنها، مما لا يكون ملايمها او يلائمها من الكمال والنقص، والمحمود والمذموم، والنفع والضر، «فما ظلمهم الله، ولكن كانوا انفسهم يظلمون» (فلله الحجة البالغة» ٢ علينا بنا ، فان حكمه علينا بموجب حكمته وعلمه، ومقتضى ذاته وحكمته وعلمه، ان يحكم على الاشياء بماهي عليها في اعيانها.

قال: «رضى الله عنه» فالحاكم فى التحقيق، تابع لعين المسألة التى يحكم فيها بما يقتضى ذاتها ، فالمحكوم عليه بماهوفيه ، حاكم على الحاكم ان يحكم عليه بذلك، فكل حاكم محكوم بماحكم به وفيه ، كان الحاكم من كان، فتحقق هذه المسألة ، فان القدر ماجهل الالشدة ظهوره فلم يعرف، وكثر فيه الطلب والالحاح .

يعنى: «رضى الله عنه» ان الحاكم الحكيمة، انما يحكم كما ذكرنا على المحكوم عليه بمقتضى حقيقة المحكوم عليه، ولا يقدر له الا على قدره و بقدره من غير زيادة ولا نقصان، ولا يتعلق القدر الا بالمقدور بحسب قدره و وسعه لاغير، فالحاكم محكوم حكم المحكوم عليه بما يقتضيه وقضاؤه عليه، تابع لأقتضائه، اعنى قضاء الله المقضى عليه بالمقضى به بحسب اقتضاء المقضى عليه من القاضى ان يقضى عليه بما اقتضاه لذاته لاغير، وهذا ظاهر، بين الوضوح، ولشدة وضوحه، ذهل عنه وجهل به، وطلب من غير موضعه، فلم يعثر على اصله وسببه، وليس فوق هذا البيان في سر القدر، بيان الا ماشاء الله الواسع العليم، علام الغيوب، وعليه التكلان وهو المستعان.

قال: «راضى الله عنه» واعلم: ان الرسل، صلوات الله عليهم ، من حيث

۲ ـ س۲ ی،۱۵۰ ۳ ـ علیه (ع) ۰

هم رسل، لامن حيث هم اولياء وعارفون على مراتب ماهى عليه اممهم ، فما عندهم من العلم الذى ارسلوابه الاقدر ما يحتاج اليه امتة ذلك الرسول، لازايد ولاناقص، والامم متفاضلة يزيد بعضها على بعض فيتفاضل الرسل فى علم الارسال بتفاضل اممها، وهوقوله ، تعالى ، «تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض» كماهم ايضاً فيما يرجع الى ذواتهم من العلوم والاحكام ، متفاضلون بحسب استعداداتهم ، وهو قوله : «ولقد فضلنا بعض النبيين على بعض» كم يشير : «رضى الله عنه» ان الرسول برسالته الى امة لابد له من العلم بالرسالة ، والمرسل اسم فاعل من كونه مرسلاً ، وبالمرسل اليه من حيث مافيه صلاحه دنيا و ترم به الرسالة لاغير ، ولكن الرسول من كونه عالماً بالله عارفاً به ولياً له ، قديؤتيه الله من العلم ، مافيه كماله الخصيص به .

واماالتفضيل والتفاضل بينهم من كونهم رسلا وانبياء فبسعة فلك الرسالة او عظمها وحيطتها وعمومها، فان كثرة ايحائها في عمومها يستدعى كثرة علومها، وقد يكون لهم تفاضل في العلم بالله وعلو المقام وقوة الحال وغير ذلك، ولكن الرسل ماداموا رسولا وكانوا يمهدون في ابلاغ الرسالة سبلا ليس عليهم ولالهم الا ما يحتاجون اليه في اداء الرسالة وتبليغ الدعوة لاغير، وقد يطوى الله عنهم العلوم التي لا يقتضيها الرسالة وينافيها ظاهراً كالعلم بسر القدر، فانه يوجب فتور الهمة عن طلب ما هوغير مقدور، و دعوى من يعلم ان الله قدر عليه الكفر والجحود والعصيان، ومقتضى الرسالة الجد والعزم والجزم في كل ذلك، فوجب طي ما يوجب الفتور فيما هو بصدده.

قال: «رضى الله عنه» وقال، تعالى، في خلق الخلق «والله فضل بعضكم على بعض في الرزق» والرزق منه ماهوروحاني كالعلوم، وحسى كالاغذية وماينزله الحق الابقدر معلوم، وهو الاستحقاق الذي يطلبه الخلق،

۲ ـ س۱۷ ی۷ه ۰

إ\_ في حقالحلق (ع) .

۱ - س۲ ی۲۵۶ ۰

۳ س۱۶ ی۳۷۰

فان الله « اعطى كلشىء خلقه » فينزل بقدر مايشاء من نفسه ومايشاء الاما علم فحكم به وماعلم كما قلناه الا بما اعطاه المعلوم ، فالتوقيت فى الاصل للمعلوم ، والقضاء والعلم والارادة والمشية تبع للقدر، فسر القدر من اجل العلوم ، لايفهمه الله الالمن اختصه بالمعرفة التام ، فالعلم به يعطى الراحة الكلية للعالم به ويعطى العذاب الاليم للعالم به ايضاً ، فهو يعطى النقيضين، وبه وصف الحق نفسه بالغضب والرضا وبه تقابلت الاسماء الالهية .

قال العبد: اما الراحة، فلان العالم بسر القدر يتحقق انه لا يكون الا ما اعطته عينه الثابتة ازلاً، والذى اعطته حقيقته ازلاً، لا يتخلف ولا يتغير ولا يتبدل ابدأ، فيريح نفسه من طلب مالا يدرك الا ماعلم ان ادراكه بالطلب، ايضاً في القدر.

قال العبد: ولما فتحالله لى فى حقيقة سرالقدر و رزقنى التحقق به، رأيت فى مبشرة كانى فى مسجد اومعبد مجموع فى داير حيطانه طاقات رفيعه مرفوعة فيها شموع مضيئة موضوعة، فرأيت فى طاقة منها كتاباً متوسط الحجم على قطع كبير اسو دالجلد محكماً قديماً، فأخذت الكتاب وفتحته باسم الله، فاذاً مكتوب عليه كتاب سر سرور النوم واليقظة، فسررت بوجدانه، وكأنى كنت عمراً فى طلبه، فأخذته فى حضنى تحت صنعى حتى اطالعه بالتدبر والتأمل على الواجب، ثم استيقظت، فسررت بذلك ثم علمت انى اوتيت سرالقدر وعلمت انى اسر بسرالقدر فى نومى الذى هو مدة عمرى فى النشأة الدنياوية ويريحنى الله عن طلب مالم يقدرنى، ثم اسربه، ايضاً ان شاء الله القدير الحكيم، اذا استيقظت من هذا النوم عند لقاء الله الموعود المنتظر عندانقضاء الاجل المعلوم، والحمد الله اولا وآخراً وباطناً وظاهراً.

واما كون هذاالسر يعطى العذاب الاليم، فلانه يرى اعياناً على اكمل استعداد و يتأتى لهم التحقق بكل كمال وفضيلة فى الدنيا والآخرة وفيما يتعلق بالله خاصة، وقد تحقق انه، ليس فى استعداده الذاتى ومقتضى حقيقته الظهور بكل كمال انسانى الهى دنيا وآخرة اوفى احديهما دون الآخرة وان تيسر البعض، فيرى انه نقص فى كمال

۱ - س ۲۰ ی۲۰ ۰

العبدانية المظهرية، فيتألم ويتحسر ويتضجر ويتحير ايضاً من القدر على عدم بلوغه الى ما يبلغه غيره، وانه ماينال ذلك بالسعى والجهد، فيتضاعف حسراته والامه بالقدر لذلك، فلهذا معنى سرالقدر من كونه يعطى العذاب الاليم.

والوجه الآخر في ذلك انه يؤمر بما يعلم انه ليس في استعداده الاتيان به، كما سنذكره في الذوق المحمدي، انشاءالله، تعالى، واما ترتب الرضاو الغضب الألهيين عليه، فلان الغضب يترتب على الحكم العدمي الذي يفضى الى عدم القابلية والاستعداد والاهلية والصلاحية لاتيان مافيه سعادته وكماله، فيتعين الغضب الالهي، بموجب ذلك، واذاكان مستعداً لقبول الرحمة والفيض والعناية، والاتيان بالاعمال والاخلاق والعلوم والاحوال المقتضية للسعادة، في خصوص قابليته، فيترتب على ذلك الرضا من الله .

واما تقابل الاسماء بسر القدر، فلان اعياناً معينة يقتضى بحقايقها واستعداداتها الذاتية تعين الوجود الحق فيها بحسب خصوصياتها الذاتية العينية، على نحو اوانحاء يتحقق بتعينها وتسميتها للوجودالحق اسماءالهية جمالية لطفية اوكمالية قهرية جلالية، واعياناً آخر كذلك يقتضى تعين الوجود في خصوصياتها بضد ماقبلت الاعيان الاولى، فيظهر التقابل فان زيداً مثلاً تعين في مظهريته الاسم اللطيف، وتعين في خصوص فيظهرية عمر القابل، فتقابل الاسمان بحسب خصوصيتهما في قابليتهما المتقابلين بالمنافاة متقابلين كذلك، هكذا جميع الاسماء، فتحقق بذلك، انشاءالله، تعالى .

قال: «رضى الله عنه» فحقيقته تحكم فى الوجود المطلق والوجود المقيد ، لا يمكن ان يكون شىء اتم منها و لا اقوى و لا احكم أ، لعموم حكمها المتعدى وغير المتعدى، اما حكمها فى الوجود المطلق، وهو الله، تعالى، فانه يقضى ويحكم ان يحكم الحق على كل عين عين بما فى استعداده وقابليته وعلى قدره لاغير، فلا يحكم الحق عليها الا بما استدعت منه ان يحكم عليه بذلك، فان الله لا يكلف نفساً الا وسعها ألا بما ذكر مراراً، واما حكمه فى الخلايق فكذلك، لا يمكن لعين من الاعيان الخلقية ، ان يظهر فى الوجود ذاتاً وصفة ونعتاً وخلقاً وفعلاً وغيرها، الا بقدر خصوصية قابليته

٢ ـ ولا اعظم (ع) .

واستعداده الذاتي، كما ذكرته ايضاً، وهذا سرالقدر، وسر هذاالسر: ان هذه الاعيان الثابتة اوحقايق الاشياء اوصور معلومياتها للحق ازلا اوماهياتها اوهوياتها بحسب الاذواق والمشاهد، ليست اموراً خارجة عن الحق، قدعلمها ازلا وتعينت في علمه على ماهي عليه، بل هي نسب ذاتية عينية للحق اوشئون اواسماء ذاتية وسمات عينية وحروف عينية، فلايمكن ان يتغير عن حقايقها، فانها حقايق ذاتيات، و ذاتيات الحق لايقبل الجعل والتغير والتبديل والمزيد والنقصان، وان شئت تفمهما فنضرب لك مثلا قريب المأخذ للعقل المنور المنصف المتصف بالحقية من كون الواحد جامعاً في حقيقته الاحدية الجمعية على النصفية والثاثية والربعية وغيرها من النسب، فانها نسب ذاتية للواحد ، لايقدح في احديثه وان لم يكن لها بناه كثرة اذا اظهرها الواحد بالفعل لاعيانها، ولكنها من كونها في الواحد عينه لا يتعين بظهور ولا يتميز بعضها عن بعض، فافهم من هذا ذاك، ان شاءالله .

قال: «رضى الله عنه» ولما كانت الانبياء لاياً خذون علومها الامن الوحى الالهى الخاص، فقلوبهم ساذجة من النظر العقلى لعلمهم بقصور العقل من عن نظره الفكرى عن ادراك الامورعلى ماهى عليه والاخيار ايضاً يقصر عن ادراك مالاينال الابالذوق، فلم يبق العلم الكامل الافى التجلى الالهى، وما يكشف الحق عن اعين البصاير والابصار من الاغطية، فيدرك الامور قديمها وحديثها ووجودها وعدمها ومحالها وواجبها وجايزها، على ماهى عليها في حقايقها واعيانها، فلما كان مطلب العزير، عليه السلام، على الطريقة الخاصة لذلك، وقع العتب عليه، كماور دالخبر، فلوطلب الكشف الذي ذكرناه ربما ماكان يقع عليه عتب في ذلك، والدليل على سذاجة قلبه، قول ه في بعض الوجوه: «انتي يحبى هذه الله بعد مه تها» الوجوه: «انتي يحبى هذه الله بعد مه تها» الوجوه: «انتي يحبى هذه الله بعد مه تها» المناهدة قلبه المناهدة قلبه المناهدة قلبه المناهدة قلبه المناهدة قلبه المناهدة قلبه المناهدة الله المناهدة المناكذات المناهدة المناهدة

و وردالجواب على صورة العتب ، وهولوقوع السؤال منه على امريقتضى خلاف ماهو بصدده من الرسالة والامروالنهي على صيغة الاستبعاد والاستعظام فيمقام

١ - في (ع)

عظيم يصغر بالنسبة اليه كل عظيم ، فان كان مطلبه هوسر القدر من كيفية تعلق القدرة بالمقدور من قوله «انى يحيى هذه الله بعد موتها» امن طريقة الوحى والاخبار المعهود، عندالرسل، فقد طلبه من الوجه الذى لا يعطى، فلاجرم وردالجواب على صورة العتب الموهم عند من لا تحقق له بحقايق المخاطبات الالهية .

قال: «رضى الله عنه» واما عندنافصورته ، عليه السلام ، فى قوله هذا كقول ابراهيم عليه السلام، فى قوله : «ارنى كيف تحيى الموتى» ويقتضى ذلك الجواب بالفعل الذى اظهره الحق فيه، فى قوله : «فاما ته الله مائة عام ثم بعثه» فقال له : «وانظر الى العظام كيف ننشزها ثم نكسوها لحماً» ، فعاين كيف تنبت الأجسام معاينة تحقيق، فاراه الكيفية، فسأل عن القدر الذى لايدرك الابالكشف للاشياء فى حال ثبوتها فى عدمها ، فما اعطى ذلك ، فان ذلك من خصايص الإطلاع الألهى ، فمن المحال ان يعلمه الاهو ، وقد يطلع الله من عباده على بعض الامورمن ذلك ، واعلم : انها لاتسمى مفاتح الا فى حال الفتح وحال الفتح هو حال تعلق التكوين بالاشياء اوقل، ان شئت : حال تعلق القدرة بالمقدور ولاذوق لغير الله فى ذلك ، فلايقع فيها تجل ولا كشف ، اذلاقدرة ولافعل الالله خاصة ، اذله الوجود المطلق الذى لا يتقيد .

قال العبد: علل «رضى الله عنه» نفى العلم بتعلق القدرة بالمقدور ذوقاً عن غير الحق، واثبته لله خاصة، بقوله: اذله الوجود المطلق، لان الوجود المطلق الحقيقى لايتقيد بعين دون عين ولا تحقق دون خلق ولا تعين دون حق، فانه فى الحق المطلق عينه مطلقاً كذلك وفى الحقايق الغيبية العينية العلمية، وفى الاله عينه، فهو القدير الذي يتعلق قدره بالمقدورات وعين المقدورات المقدرة بالفعل والانفعال والتأثير والتأثر الذاتى من نفسه لنفسه فى نفسه، فلابد ان يختص به ذوقاً، ولاقدم لعين معين من الاعيان فى ذلك ذوقاً، فقد تعلقت الحقيقة التى سمى قدرة فى الالهية، وهى الفعل من الاعيان فى ذلك ذوقاً، فقد تعلقت الحقيقة التى سمى قدرة فى الالهية، وهى الفعل

ا ـ س۲ ی ۲۱۱ ۰ ۲ ـ کصورة ابراهیم (ع) ۰ ۳ ـ رب ارنی (ع) ۰

٢٦٢٠ ٥ و٦ - س٢ ١٣٦٠٠

٧ ـ فانها المفاتح الأول اعنى مفاتح الغيب التي لا يعلمها الا هو (ع) .

الذاتى والتأثير فى الذات بجميع المقدورات، حيث لم يوجد عين من الاعيان، فانفعلت المقدورات بالذات والاستعداد الذاتى، وكان الحق هو عين كل مقدور وقدرها، فوقع الفعل والانفعال والتأثير والتأثر بين فاعل هو عين المنفعل وعين الاثر والقدر، فان لم يكن وجوداً مطلقاً يعم ويستغرق القادر والقدرة والمقدور والفعل والفاعل والانفعال والمنفعل، لم يعلم هذا السر ذوقاً فهو مخصوص بالحق اى الوجود المطلق دون الخلق.

وايضاً اذا كان الوجود مقيداً بعين، فلوفرضنا اطلاع ذلك العين ذوقاً بتعلق القدرة بها من حيث قدرها، وكون الحق عينها، فليس لها ان يطلع على تعلق القدرة المطلقة بمقدور آخر ذوقاً، لتقيد الوجود بها بحسب قدرها، ثم تعلق القدرة المطلقة من القدير المطلق، تعلق مطلق ليس لمقيد فيه ذوق ولاقدم الا من انطلق من قيوده وانحل عن عقده عقوده، فلم يحضر الامر في معهوده ومشهوده من ختوم الكمل وكمل الختوم، صلوات الله الكاملات والتحيات الفاضلات والتجليات الشاملات، عليهم.

قال: «رضى الله عنه» فلما رأينا عتب الحقله ، عليه السلام، في سؤال عن القدر علمناانه طلب هذا الاطلاع، فطلب ان يكون له قدرة يتعلق بالمقدور، ولا يمكن ذلك الالمن يكون له الوجود المطلق .

اى عن ان يتقيد بالقادر وحده اوبالمقدور وحده، والعلم بتعلق القدرة بالمقدور يتعلق بتعقل احدية عين القادر والمقدور، ولاذوق الالله فيه خاصة، لكونه هوهو وحده لاشريك له، وفيه اشارة منه، ان طلب سرالقدر من طريقة الكشف والتجلى والتعريف الالهى والاعلام غير ممنوع ولامدفوع، فان ذلك موجود مشهود معهود، عند من شاءالله، ولكن اطلاع الخلق على كيفية تعلق القدرة الالهية بالمقدورات حال تعلقها به وتعلقه بها مخصوص، وقدفات ذلك العلم بتجلى تعلق القدرة الكلية الالهية العظمى بجميع المقدورات كلها مطلقاً ازلا قبل الايجاد اوحال الايجاد، وبقى ظهور سرتوقيت ذلك الدالالد.

اوكان مطلب عزير، عليه السلام، طلب القدرة على الايجاد ، فيشهد كيفية تعلق القدرة بالمقدور، وذلك حقيقة الالهية، فان الالهية هي القدرة على ابداع الايجاد و

١- في سئواله في القدر (ع) .

اختراعه، فهى مخصوصة ايضاً بالحق، فتعين العتب عليه، فلوطلب الكشف بذلك، كشف له من حضرة العلم، فشاهد اقدار المقدورات فى قدرة القدير، بحسب ماشاء بموجب ماعلم وتعين فى علمه صور معلوماته، فحصل المطلوب بلاطلب ماطلب على ما ذكرنا، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» فطلب مالايمكن وجوده فى الخلق ذوقاً ، فان الكيفيات لايدرك الابالذوق ، واما مارويناه مما اوحى الله به اليه: لئن لم تنته لاه حون اسمك عن ديوان النبوة ، اى ارفع عنك طريق الخبر و اعطك الأمور على التجلى، والتجلى لا يكون ما لا بماانت عليه من الإستعداد الذى به يقع الادراك الذوقى ، فتعلم انك ما ادركت الابحسب استعدادك فتنظر فى هذا الامر الذى طلبت، فاذالم تره تعلم انه ليس عندك الاستعداد الذى تطلبه، وان ذلك من خصايص الذات الالهية ، وقد علمت ان الله اعطى كل شى عناه عن فتكون انت الذى ينتهى عن مثل هذا السؤال من نفسك لا تحتاج فيه عن نهى الهى .

يشير «رضى الله عنه» الى ان الكشف بسر القدر يعطى الادب الحقيقى فى السؤال والانتهاء عن السؤال، فان من خصايصه الاطلاع على مقتضى الوجود المطلق الالهى و الاطلاع على مقتضى العين الثابتة التى للسائل، وخصوص استعداده الذاتى الغير المجعول، فاذالم يشهدما يطلب فى نوع استعداده الذاتى، انتهى عن طلبه وسؤاله ضرورة.

قال: «رضى الله عنه» وهذاعناية من الله ، تعالى، بالعزير، عليه السلام علم ذلك من علمه وجهل ذلك من جهله.

واعلم: ان الولاية هى الفلك المحيط العام، ولهذالم ينقطع، ولها الابناء العام، واما نبوة التشريع والرسالة فمنقطعة، وفي محمد، صلى الله عليه قدانقطعت، فلانبى بعده، يعنى مشرعاً اومشرعاً له، ولارسول، وهو المشرع وهذا الحديث قصم ظهور اولياء الله، لانه يتضمن انقطاع ذوق العبودة الكاملة

١ ـ الا باالأذواق (ع) . ٢ ـ الا بما انت (ع) .

٣ ـ ولم يعطك هو الآستعداد الخاص فماهو خُلقك ولوكّان خلقك لاعطاكه الحق الذي اجزاعطي كل شيئ خلقه .

التامة ، فلايطلق عليها اسمها الخاصبها ، فان العبديريدان لايشارك سيده ، وهوالله ، في اسم ، والله لم يتسم بنبي و لابرسول ، ويسمى بالولى واتصف بهذا الاسم ، فقال : «الله ولىالذين آمنوا» ' وقال «وهوالولى الحميد» ` وهذا الاسم باق جارعلى عباداللهدنيا وآخرة، فلميبق اسم يختص بهالعبددون الحق بانقطاع النبوة والرسالة.

يشير : «رضى الله عنه» ان رجال الكمال من اهل الله لا يفتخرون بما هو عرضي لهم من الربوبية واسماءالرب ولايظهرون بها، وانما يظهرون بالذاتيات وهي العبودية، ويقتضى كمالالتحقق بالعبودية ان لايشاركواالحق في اسم كالولي، وان يظهروا و يتسموا باسم يخصهم من حيثالعبودية المحضة، وليس ذلك الاالنبي والرسول ، ولم يتسمى الله بهما، فلما انقطعت النبوة والرسالة، لم يبق لهم اسم يتسمون به، فانقصم ظهور استظهارهم لاجل ذلك وهذا سر عزيزالمنال، لم يعثر عليها قبله ومن قبله قالوا بغيره . قال: «رضى الله عنه» الا ان الله لطف بعباده ، فابقى لهم النبوة العامّة التي لاتشريع فيها، وابقى لهم التشريع في الاجتهاد في ثبوت الاحكام وابقى لهمالوراثة "فقال:العلماء ورثة الانبياء، وماثم ميراث في ذلك الافيما اجتهد وافيه منالاحكام فشرعوه ، فاذارأيت النبي يتكام عبكلام خارج عن التشريع فمن حيث هوولي وعارف ، ولهذا مقامه من حيث هو عالم اته واكمل منه من حيث هورسول اوذوشرع وتشريع ، فاذاسمعت احداً من اهل الله يقول اوينقل اليك عنه ، انه قال: الولاية اعلى من النبوة ، فليس يريد ذلك القائل الاماذكرناه ، اويقول: انالولي فوقالنبي اوالرسول ، فانه يعني بذلك في شخص<sup>٥</sup>، وهو ان الرسول من حيث هو ولي اتّم منه من حيث هو نبي ورسول، لاان الولى التابعله اعلى منه ، فان التابع لايدرك المتبوع ابداً فيماهو تابعله فيه ، اذلوادر كه لم يكن تابعاً ، فافهم ، فمرجع الرسول والنبي المشرع الى

۲ - س۲۶ ی۲۷ ۰

۱ - س۲ ی۸۵۲ ۰ ٣- في الشريع (ع) .

٥ ـ شخص واحد (ع) .

<sup>(</sup>ع) .

الولاية والعلم ، الاترى ان الله قدامره بطلب الزيادة من العلم لامن غيره ، فقال له امراً «وقل رب زدنى علماً» ، وذلك انك تعلم ان الشرع تكليف باعمال مخصوصة اونهى عن اعمال مخصوصة ومحلها هذه الدار، فهى منقطعه والولاية ليست كذلك ، اذلوانقطعت لانقطعت من حيث هى كما انقطعت الرسالة من حيث هى الم يبق لها اسم ، والولى اسم باقالله ، فهو لعبيده تخلقا و تحققا و تعلقاً .

قال العبد: يشير: «رضى الله عنه» الى حقيقتى النبوة والولاية، وقد وقع فى ذلك خبط عظيم بين العوام من حيث جهلهم بهذه الحقايق، فلو عرفوا حقايق المراتب على ماهى عليها فى نفسها وفى علم الله، تعالى، لعلمو االامر على ماهو عليه، وقد استقصينا القول فى بيان هذه الحقايق وتوابعها ولوازمها فى كتاب النبوة والولاية لنا، وفى كتاب الختمية ايضاً، ولقد سبق فى الفص الشيثى مافيه مقنع، وقد يريد فى هذا المقام فى الحواشى ما يفتح الله للناس من رحمة فلاممسك لها، وفيما اجمل الشيخ جمل تفاصيل نذكره وفيه عينه، وهو اوضح والله الموفق.

قال: «رضى الله عنه» فقوله العزيز أن الم تنته عن السؤال عن ماهية القدر المحون اسمك من ديوان النبوة فيأتيك الامرعلى الكشف بالتجلى ويزول عنك اسم النبى والرسول ويبقى له ولايته الاانه لمادلت قرينة الحال ان هذه الخطاب يجرى مجرى الوعيد، علم من اقترنت عنده هذه الحالة مع الخطاب انه وعيد بانقطاع خصوص بعض مراتب الولاية في هذه الدار، اذالنبوة والرسالة خصوص رتبة في الولاية على بعض ما يجرى عليه الولاية من المراتب، فيعلم انه اعلى من الولى الذي النبوة تشريع عنده والرسالته، ومن اقترنت عنده حالة اخرى يقتضيها مرتبة النبوة ايضاً يثبت عنده انه وعد الوعيد، وان سؤاله، عليه السلام مقبول، اذالنبي هو الولى الخاص.

يعنى: اذالخاص يستلزم العام، فيبقى لعزير بعد محواسمه من ديواذالنبوة

۱ـ س ۲۰ ی ۱۱۳ ، ۲۰ افعال محصوصه (ع) ، ۳ـ واذا تقطعت من حیث هی (ع) ، β للعزیز (ع) ، β

فينال الامر بالكشف والتجلى اللذين هما طريقتا حصول هذاالسر المطلوب والمسؤل المرغوب .

قال: «رضى الله عنه» ويعرف بقرينة الحال اى الشخص الذي اقترنت عنده القرينة الأخرى أن النبي، عليه السلام ، من حيث ماله في الولاية هـذا الاختصاص، محال ان يقدم على ما يعلم ان الله يكرهه منه ، او يقدم على ما يعلم ان حصوله محال، وإذا اقترنت هذه الاحهوال عند من اقترنت و تقررت الم اخرجت هذا الخطاب الألهى عنده في قوله: لامحون اسمكمن ديوان النيوة، مخرج الوعد، وصارخبراً بدل على مرتبة باقية ، وهي المرتبة الباقية على الانبياء والرسل في الدار الاخرة التي ليست بمحل الشرع، يكون عليه احد من خلق الله في جنة ، ولانار بعد الدخول فيهما، وانما قيدناه بالدخول في ـ الدارين الجنة والنار، لماشرع الله يوم القيامة لاصحاب العثرات والاطفال الصغار والمجانين يوم القيامة فيحشر هؤلاء في صعيد واحد لاقامة العدل والمؤاخذة بالجريمة والثواب العملي فياصحاب الجنة ، فاذاحشروافي صعيد واحد بمعزل من الناس بعث فيهم نبى من افضلهم وتمثل لهم ناريأتي بهاهذا النبي المبعوث في ذلك اليوم ، فيقول لهم : انارسول الحق اليكم ، فيقع عندهم التصديق عنديق ويقع التكذيب عندبعضهم، ويقول لهم: اقتحمواهذه النار بانفسكم ، فمن اطاعني نجا و دخل الجنة ، ومن عصاني وخالف امري هلك وكان اهل النار، فمن امتثل امره منهم ورمي بنفسه فيها سعد ونال الثواب العملي و وجد تلك النارير دأ وسلاماً، ومن عصاه استحق العقوبة و دخل النار ونزل فيها بعمله المخالف، ليقوم العدل من الله من عباده و كذلك قوله: «يوم يكشف عن ساق» أي امرعظيم من امور الآخرة، «ويدعون الى السجود» و فهذا تكليف و تشريع، فمنهم من يستطيع ومنهم من لايستطيع وهم الذين قال الله فيهم «ويدعون الى السجود فلايستطيعون» كما له يستطيع

<sup>1 -</sup> عنده (ع) · ٢ - علو مرتبة (ع) · ٣ - الناس (ع) · ٤ - التصديق به (ع) · ٥ و ٦ و ٧ - س ١٨ ي ٢٤ · ٠ .

فى الدنيا امر الله بعض العباد كابى جهل وغيره، فهذا قدرمابقى من التشريع فى الآخرة يوم القيامة قبل دخول الجنة والنار، فلهذا قيدناه، والحمدللة.

قال العبد: كل هذا التشريع تكليف بامر ونهى ومحله الدنيا، والذين لم يستاهلوا فى الدنيا وحسمت اعمارهم، وبعد الدار الدنيا، لادار الا الجنة والنار، واستحقاق الدخول فيهما وان كان بفضل الله اوبسخطه، فانهما بحسب الاعمال الصالحة اوغيرها، وهؤلاء ليس لهم عمل، فابقى الله، تعالى، من حضرة الاسم الحكم وحضرة الاسم العدل، واخر هذا القدر من التشريع لظهور الاستحقاق ونيل الثواب والعقاب، بحسب الاجابة والطاعة او المعصية والمخالفة، والله عليم حكيم.

## فص حكمة نبوية في كلمة عيسوية

قال العبد: اضيفت هذه الحكمة النبوية اليه، عليه السلام، لاختصاصه بالنبوة و هو في المهد قبل بلوغه الى زمان البعث للنبوة، كما اشار اليه الكامل، صلى الله عليه و سلم، ما بعث نبى الا على رأس اربعين، فانه، عليه السلام، قدانبا امه وهو في بطنها بقوله: «لا تحزني قد جعل ربك تحتك سريا» و بقوله في المهد: «وجعلني نبيتاً» كما مر في الفهرس ويأتي فيما بعد.

قال: «رضى الله عنه» عن ماء مريم اوعن نفخ جبرين فى صورة البشر الموجود من طين. تكون الروح فى ذات مطهرة من الطبيعة تدعوها بسجين يشير: «رضى الله عنه» الى ان تكون الروح فى حكم النظر العقلى، يجوز ان يكون عن نفخ جبرئيل، عليه السلام، فانه الروح الامين على انباء الله التى انبأبها ، جميع الانبياء عن الحق بنبو اتهم، ويجوز ان يكون من حيث طهارة المحل، وهو مريم، عليه السلام، فانه اليضا منبأة من عند الله، مما يكون عنها، بقوله، تعالى، «اذق الت الملائكة يا مريم ان الله يبشرك بكلمة منه اسمه المسيح» و ذلك عين الانباء من عند الله ، وقد انبأت نبى الله زكريا بقولها: «هو من عند الله ان الله يرزق من يشاء بغير عند الله ، وقد انبأت نبى الله زكريا بقولها: «هو من عند الله ان الله يرزق من يشاء بغير

۲ س ۱۹ س ۱۹ ۰ ۳۱ ۰3 س امتثال امرالله (ع) ۰

۱- س۱۹ ی۲۶ ۰

٣ ـ ٣ ى٠ ٤ ٠

حساب» أن فصلحت اضافة تكون عيسى عليه السلام، نبياً عن نفخ جبرئيل الأمين فى صورة البشر، وعن مائها الطاهر، وعنهما معاً، ومقتضى الكشف ان النبوة كانت مدرجة فى الكلمة الآلهية، وهى وجود عيسى فبدء «رضى الله عنه» فى نظمه مستفهماً لهذا الاحتمال فى النظر العقلى، قال الاصل فى وجود نشأته، عليه السلام، اما جبرئيل ، عليه السلام، اومريم اوهما معاً، وفى الكشف، الاسم هو الكلمة الآلهية التى انبأالله به امه، وجبرئيل، بكل نبأ واقع على لسانه، وفى قلب امه وعن جبرئيل بالنسبة الى امه واليه، لان الانباء الحقيقى، انما هو للوجود المتعين فى مظهرية كل منهم، وهو الكلمة والروح الحقيقى.

قال: «رضى الله عنه» لاجل ذلك قدطالت اقامته فزراد على الف بتعيين ويشير: «رضى الله عنه» الى اقامة روح الله فى الصورة البشرية الطبيعية من جهة امته، فان تكون الروح بشراً انما كان من اجل المحل القابل، وهى الطبيعة، فان وجود مريم من اظهر المظاهر الطبيعية واصفاها، و وجوده عليه السلام، ضرب مثل وانباء من الله، لمن عقل منه، لوجود الروح الانسانى الكمالى عن الطبيعية من حيث التعين، و ظهور احكام الروح و آثاره وقواه فى مظاهرها الطبيعية الجسمانى، لان الروح الانسانى بعينه حادث بحدوث البدن، ولم يكن هذا التعين موجوداً قبل النشأة الطبيعية، فان وجود الروح قبل وجود البدن وجود روحانى فى صورة روحانية نورانيه فلكية وعرشية و نورية ومثالية، وانما ظهرت آثار قواه و تصرفاتها فى العالم مظاهرها بين البدن ومتعلق الحدوث انما هو التعين والحدوث فى الصور العنصرية والمزاج الجسمانى، وليس ذلك الالقواها و آثارها و تصرفاتها فى الارواح الثلاثة الطبيعى والحيوانى والنفسانى فافهم.

قال: «رضى الله عنه» روح من الله لامن غيره فلذا احيى الأموات و انشأ الطير من طين

٢\_ متعين. خ.

۱ ـ س۳ ی۳۲۰

٣\_ الموات. خ.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان هذاالروح الكامل مظهر الاسم الله، وان النافخ له هو الله، من حيث الصورة الجبرئيلية، ليس من حضرة اسم آخر من الاسماء التابعة الفرعية، فان كلم ارواح ساير الانبياء، كما علمت مما تقدم، وان كان من حضرة الاسم الله، ولكن من حيث تجلية من ساير الحضر ات الالهية، الا انه من باطن احدية جمع الحضرة الالهية، كما مرفى شرح فص شيث، عليه السلام، فتذكر، فتعين هذا الروح من باطن الحضرة الالهية، ولهذا قال الله ، تعالى: انه روح الله وكلمته، فالكلمة لباطن الله وهويته الغيبية، والروح لله، ولهذا هو عبد الله ومظهره وقدظهر به، من الدلائل على ذلك الاحماء والأمراء والخلق.

قال: «رضى الله عنه» حتى رجع له من ربه نسب به يؤثر فى العالى و فى الدون.

يشير: «رضى الله عنه» الى الاحياء والخلق، فان الاحياء من خصوص الالهية و كذلك الخلق، «قل يحييها الذى انشأها اول مرة وهو بكل خلق عليم» فلما ظهرا منه، صح له نسب من الاسم الله، فاثر بالاحياء والابراء، وقدعجز عن ذلك غيره فى الصور العالية الانسانية، واثر فى الدون بالخلق، وهو صورة الخفاش.

قال : «رضى الله عنه» الله طهره جسماً ونزهه روحاً وصيـره مثـلا لتكوين ".

يشير: «رضى الله عنه» الى ان جسمانيته تمثلى روحانى، ليس فيها من التلوينات الطبيعية البشرية، مايقدح فى روحانيته، فان صورته روح متجسد فى رأى العين وليس فيها من الجسم الاحقيقة الجسمية التى بها يثبت متحيزاً لعيان العيون، ويبقى كذلك مدة مديدة، و ذلك من طينة امه الطيبة الطاهرة وتنزيه روحه عن التقيد بمرتبة جزوية من مراتب الاسماء وعن آثار الطبيعة فيه كما فى غيره من الارواح البشرية، فانها بحسب الطبيعة والصور الجسمانية، بخلاف صورته، صلوات الله عليه، فانها روحانية

۲ س ۳۳ ی ۷۹۰

١- يصح خ.

٣ بتكوين، خ.

بحسب الروح، فلايقيده حيز بالحصر والحبس، بل هو مطلق، ولهذا ماقتل وماصلب في الصحيح، كما اخبرالله عنه، ولكن خيل لهم ذلك وشبه شبهه حين التي شبهه على من سعى في دمه، وكذلك جميع احو اله الطبيعية من الاكل والشرب تمثيل الا ما قال الله، تعالى، عنه «كانا يأكلان الطعام» في رأى العين، فكان يتغذى بروحانية الطعام الذي يربهم انه يأكله اويشربه لاغير، واما تصيره مثلاً، فهو بتكوين الجوهر الطيرى من الطين وتكوين الاعراض من الحياة والصحة والالوان، بلامادة ظاهرة، فصحت له المثلية من هذه الوجوه ظاهراً في نشأته المثلية من هذه الوجوه ظاهراً في نشأته الثانية بختمية الولاية العامة، كما علمت في شرح الفص الشيشي، فتذكر .

قال: «رضى الله عنه» اعلم نن عن خصايص الارواح انها لانطأ شيئاً الاحيى ذلك الشيء وسرت الحياة فيه، ولهذا قبض السامرى «قبضة من اشر الرسول» الذى هو جبرئيل وهو الروح، وكان السامرى عالما بهذا الامر، لما عرف انه جبرئيل، عرف ان الحياة قدسرت فيما وطيء عليه، فقبض قبضة من اثر الرسول، بالصاد اوبالضاد، اى يملا يده اوباطراف اصابعه، فنبذها في العجل فخار العجل اذصوت البقر انما هو الخوار، ولو اقامه صورة اخرى نسب اليه اسم الصوت الذى تسلك الصورة كالرعاء للابل والثواج للكباش والثغاء في للشياه، والصوت للانسان، او النطق او الكلام.

قال العبد: قدعلمت فيما تقدم ان الروح، نفس رحماني، فالحياة ذاتية له واذا اثر اوب اشر بصورت المثالية جسماً من الاجسام، ظهر سرالحياة فيه بحسب صور ذالك الجسم والجسم ليس له الحياة، التي تفيد الحركة والحس الخاصة، بالحيوان، وانما هي من خاصة الروح، ثيم الروح اذاكان كلياً يكون تأثيره بحسبه وبحسب قوته، وجبرئيل هو الروح الكلي المسلط على عالم العناصر كلها وسلطانها ومقامه سدرة المنتهي، وليس كما يزعم الفلاسفة انه العقل الفعال، يعنون روح فلك القمر، فان روحانية فلك القمرهو، اسماعيل، وليس باسماعيل النبي، بل هو ملك

ا ـ س م ک ۲۰ س ۲ . ۲ س ۲ ک ۹۶ ۰ ۱ س ۲ ک ۹۶ ۰ س ۲ ۲ س ۲ ۲ ۰ س ۲ ک ۹۶ ۰ س ۲ ۲ ۰ س ۲ ۲ ۰ س ۲ ۲ ۰ س ۲ ۲ ۰ س ۲ ۲ ۰ س ۲ ۲ ۰ س ۲ ۲ ۰ س ۲ ۲ ۰ س ۲ ۲ ۰ س ۲ ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲ ۰ س ۲

مسلط على عالم الكون والفساد، هومن اتباع جبرئيل، عليه السلام، وليس باسماعيل حكم فيما فوق فلك القمر ولالجبرئيل فيما فوق السدرة، وحكمه على السماوات السبع وما تحتها من الاسطقسات والعناصر والمواليد، فلما ظهر هذا الروح الامين الكلى متمثلاً على البراق والبراق ايضاً روح متمثل كذلك من روح البراق المتمثل اثر في التراب الذي وطيء عليه، فسرت فيه الحياة لقوة روحانيته المتعدية، فلما نبذالتراب في تلك الصورة المسواة على صورة البقر اثر فيها من الحياة هذا القدر.

قال: «رضى الله عنه» فذلك القدر من الحياة السارية في الاشياء يسمى لاهو تاً. يعنى: «رضى الله عنه» لما كانت الحياة من خصوص الالهية، فاى شىء سرت فيه الحياة، اى نوع كان من انواع الحياة المختلفة الظهور في الاجسام القابلة التى سرى فيها، يسمى لاهو تا.

قال : «رضى الله عنه» والناسوت هوالمحل القائم به ذلك الروح ، فسمى الناسوت روحاً بماقام به .

يعنى «رضى الله عنه» بالتضمن، ولكن اذا كان الروح قائماً بصورة انسانية يسمى ناسوتاً بالمحقيقة، واذا قام بغير الصورة الانسانية، قديسمى ناسوتاً بالمجاز، لكونه محلاً للاهوت.

قال: «رضى الله عنه» فلما تمثل السروح الامين السذى هو جبرئيل، عليه السلام، لمريم بشراً سوياً، تخيلت انه بشر يريد مواقعتها، فاستعادت بالله منه، استعادة تجمعية ليخلصها الله منه، لما تعلم ان ذلك مما لا يجوز فحصل لها حضوراً تاماً مع الله وهو الروح المعنوى.

يعنى : «رضى الله عنه» ان حضورها لاجل التنفيس عنها استدعا روحاً معنوياً، لانه لايكون الا بتجل نفسي رحماني في معنى الانسان .

قال: [رضى الله عنه] فلونفخ فيها في ذلك الوقت على تلك الحالة خرج عيسى، لايطيقه احد لشكاسة خلقه لحال امه .

١\_ هذه الحاله (ع) .

يعنى: ان ظهورالروح وتعينه في كل محل، انما يكون بحسب حال، فلما كانت حال مريم، عليهاالسلام، حال الاستعاذة والضجر والتحرج من تخيلها وقوع المواقعة، فلما رأت صورة بشرية على صورة التقى النجار، وكانت متبتلة الى الله زاهدة فى الدنيا وفى النكاح، حصورة، فحرجت نفسها مما رأت، فلو نفخ جبرئيل فيها روح الله وكلمته وامانته على تلك الحالة لسرت حالتها فى الروح فخرج كذلك ينكس الخلق لا يطيق احد، فعلم الروح الامين منها ذلك، فانسها بقوله: «انما انا رسول ربك» المدين منها ذلك، فانسها بقوله: «انما انا رسول ربك» الم

قال: «رضى الله عنه» فلما قال لها «انما انا رسول ربك» جئت «لاهب لك غلاماً زكياً» ، انبسطت عن ذلك القبض وانشرح صدرها، فنفخ فيها في ذلك الحين عيسي، فكان جبر ئيل ناقلا كلمة الله لمريم، كما ينقل الرسول كلامالله لامته، وهو قوله: «وكلمته القاها الى مريم و روح منه»، فسرت الشهوة في مريم، فخلق جسمه عيسي من ماء محقق من مريم ومن ماء متوهم من جبرئيل، سرى في رطوبة ذلك، لانالنفخ منالجسم الحيواني رطب، لما فيه من ركن الماء، فخلق جسم عيسى من ماء متوهم ومن ماء متحقق، وخرج على صورة البشر من اجل امه ومن اجل تمثل جبرئيل في صورة البشر، حتى لايقع التكوين في هذا النوع الانساني الاعلى حكم المعتاد. قال العبد: اما سراية الشهوة في مريم فبامرالله «ليقضي الله امرأ كان مفعولاً » 4، ولاسيما وكانالله قبل ذلك انبأ مريم وبشرها «بكلمة منه اسمهالمسيح» وابن مريم ، ای تولد منها روح حین «قالت: رب انی یکون لیولد ولم یمسنی شر»۲، وانسا قالت ذلك بحكم العادة المتعارف في التوليد البشرى ، فلوغلب عليها، اذذاك شهود قدرةالقدير لم تقل ذلك بحكم العرف، بل بحكم الكشف والشهود، فقال الملك: «كذلك قال ربك هوعلى هين» ٧، اى خلق الولد، بلامس البشر، بصورة الوقاع، «ولنجعله آية للناس و رحمة منا وكان امرأ مقتضياً»^، هذا في وقتالنفخ، والذي

۱- س۱۹ ی۱۹ ۰ ۲- س) ی۱۲۹ ۰ ۳- فتکون جسم عیسی (ع) ۰

٧و٨- س١٩ ي٢١٠

قبل ذلك وهى فى محرابها «اذقالتالىلائكة يا مريم انالله يبشرك بكلمة منه اسمه المسيح عيسى بن مريم وجيها فى الدنيا والآخرة ومن المقربين الآية» ، فانتظرت ذلك من الله، فلما قال جبرئيل، «انما انا رسول ربك لاهب لك غلاماً زكياً » تذكرت وزال عنها القبض، فسرت الشهوة من حيث ما اشتهرت، وتمنت وقوع ما بشرها الله به فنفخ امين الله عندانشراح صدرها روح الله فخرج منشرخ الصدر غالباً عليه البسط، حسن الصورة، بساماً، طليق الوجه مستبشرة، رزقنا الله واياك، الاجتماع به يقظة و رؤياً ، فى الدنيا والآخرة، انه قدير .

واما خلق جسم عيسى، عليه السلام، من ماء محقق من حيث سراية الشهوة فيها، ومن ماء متوهم، من حيث توهم المريم، انالرسول بشر، او روح، في صورة بشرية، واذا ظهرالروح في صورة بشرية بامرالله لايجادالولد، فبمازعمت عرفاً لايكون الا من ماءالرجل، فتأثرت بالوهم، فوجد من ذلك ماء روحاني نوراني، منه خلق جسم الروح، صلواتالله عليه، ثمّ الروح، لما لم يكن جسمانياً وليس فيه ماء حسى عرفاً، ولكن في قانونالتحقيق لما تحققت مما اسلفنا في هذاالكتاب، ان الارواح وانكانت غير متحيزة ولكن في قوتها ومن شأنها انها شاءت اوشاءالحق، ظهرت في صورة متمثلة كالمتحيز، وحينئذ اضيف اليها مايضاف الى تلكالصورة الجسمية، من الاوصاف والاحكام واللوازم، فلما ظهرالروحالامين لمريم في صورة من شأنها، ان يكونالولد عندالتوليد من مائها، اعنى صورةالبشرالسوى، اىالتام الخاق، فتوهمت من حيث هذاالسر مضافاً الى ما ذكر قبل، ان يكون الولد من ماء وبهالنفخ الواقع من الصورة الجبرئيلية التمثيلية في صورةالبشر، فظهرت رطوبة الحياة الروحية من ذلك الريح المنفوخ، وهو هواء حار رطب، ولاسيما وجبرئيل سلطان العناصر، اجرى في نفسه الرحماني، روحالماء والحياةالذي عليه عرشالرحمان ، فيكون صورةالروحالظاهرة من هذاالماءالروحاني الالهيالرحماني الساري فيالماءالبشري المريمي القدسي .

واما خروجه علىصورة البشر، فلان صورته نتيجة الصورة البشرية من جانب

۲- س۱۹ ی۱۹ ۰

جبرئيل ومن جانب امته ، فاشبه الاصل ، ولما ذكره ، سلامالله عليه فاذكر، حتى لا يكون التكوين والايجاد الانسانى الا بالصورة الانسانى تشريفاً لهذه الصورة وتنزيها ان يتكون الاعن الانسان فى الانسان ، فان خلق الانسان مخصوص بالله من كون متجلياً فى صورة انسانية ، ولهذا خمر طينة آدم، بيديه اربعين صباحاً ، فكان الله ، تبارك وتعالى ، يتجلى فى صورة انسانية و تخمر طينة فى مادة نورية لاهوتية ، من حيث الاحدية الجمعية البرزخية العظمى التى مرمراراً ذكرها ، فتذكر ، وكذلك الله ما تجلى من حضرة من الحضرات لأيجاد نوع اوجنس فما دونها ومافوتها الا على صورة ذالك النوع والجنس والصنف والشخص الذى يريد ايجاده كائناً ماكان ، وبعد خلقه تاماً كاملا ارتضاه صورة له ، وكان هوربه وروحه ، فهو صورة انانيته الحق ، وهويتها من حيث ذلك التجلى الاول الذى تجلى لا يجاده ، على صورة عينه الثابتة ، فافهم ، ومااظنك ذلك التجلى الاول الذى تجلى لا يجاده ، على صورة عينه الثابتة ، فافهم ، ومااظنك تفهم ، انشاء الله العليم .

قال : «رضى الله عنه» فخرج عيسى يحيى الموتى، لانه روح الهي، و كان الاحياءلله والنفخ لعيسى، كما كان النفخ لجبرئيل والكلمةلله .

قال العبد: اعلم: ان الكلم وان كانت كثيرة بحسب حضرات المتكلم منها و لكنها تنحصر في امهات ثلاث كلمة هي هيأة احدية جمعية من حروف ظاهرة ملكية شهادية كونية جسمانية ، كساير الموجودات الجسمانية ، فان كل موجود موجود جسماني ، كلمة الهية كذلك .

وكلمة هيهيأة جمعية منحروف باطنة ملكوتية روحانية ، كالموجودات الا بداعية الروحية كالارواح والعقول والنفوس والملائكة ، فانهاكلمات رحمانيةقدسية طاهرة سبوحية .

والثالثة: كلمة هي هيأة احدية جمعية بين حقايق حرفية الهية ، وحروف روحية جسمانية ، وهي حقايق الكمل من النوع الانساني ، ولكن الغالب على كل واحد من الكمل حكم مرتبة من هذه السراتب ، فكانت الكلمة العيسوية المسيحية الظاهرة ، هيأة احدية جمعية بين حقايق حرفية الهية، وحقايق حرفية روحية الهية ايضاً، وحقايق

حرفية جسمانية روحانية انسانية في مرتبة البطون، والغالب على حرف جسمانيته الحرف الروحية والغالب على حرف روحيته الحروف اللاهوتية ، ولهذاقيل فيه: «ان الله هو لمسيح بن مريم» غلطاً من جهة القائل المنحرف، فلو قالوا: هوالله ، لم يكن غلطاً ، فان هوية الصورة العيسوية المسيحية الروحية ، لله ، كما انه هوية الانيات كلها ، بلا حصر في شيء منها ، ولكنهم ادعوا الحصر، فكفروا وجهلوا وغلطوا ، فافهم ، فانه بحث شريف لطيف عال غال، حققنا الله واياك بتحققه و تحقيقه ، بحسن توفيقه ، انه على ما يشاء قدير .

قال: «رضى الله عنه» فكان احياء عيسى للاموات احياء محققاً من حيث ماظهر عن نفخه .

يعنى: من حيث حصول الاحياء عن نفخه ظاهراً رأى عين ، فيصح اضافة الاحياءاليه ، بمشاهدالحس عرفاً عادياً وتحقيقاً ايضاً ، لان هويتهالله ، وهواحدية جمع اللاهوت والروحية والصورة ، فيضات اليه حقيقة من حيث هويته اللاهويتة، فافهم. قال: «رضى الله عنه» كماظهر هوعن صورة امة .

يعنى: «رضى الله عنه» فى المعتاد من ايلاد الاولاد ، وبهذا الوجه اضيف الى امه ونسب اليها ، فقيل فيه: انه عيسى بن مريم ، وهكذا اضافة الاحيا الى الصورة العيسوية النافخة للاحياء.

قال: «رضى الله عنه» وكان احياؤه ايضاً متوهماً انه منه، وانما كان من الله، فجمع لحقيقته التى خلق عليها كما قلناه انه مخلوق من ماء متوهم و ماء محقق، ينسب اليه الاحياء بطريق التحقيق من وجه وبطريق التوهم من وجه فقيل فيه من طريق التحقيق و تحيى الموتى ، وفيه من طريق التوهم فتنفخ فيه فيكون طيراً باذن الله، فالعامل في المجرور يكون تكون لا تنفخ و يحتمل ان يكون العامل فيه تنفخ، فيكون طائراً من حيث صور ته الجسمية الحسية .

١٩٠ ٠ ١٩٠ ٠ ٢ - وقيل فيه (ع) ٠ ٣ - لاقوله تنفخ (ع) ٠

يشير: «رضى الله عنه» الى انه لماكان اصل خلقته من متحقق ومتوهم ، ظهر ذلك فى فعله الذى هو فرع عليه متوهم الاضافة اليه من وجه ومتحقق الاضافة اليه ايضاً من اخرى ، فاعتبر الحق فى العبارة المعجزة القرآنية كلاالوجهين لكونهما من مقتضى اصل خلقته ، فقال فى الاول «فتنفخ فيه فيكون طيراً باذن الله» فكان التقديم يكون المنفوخ فيه باذن الله طائراً ، فيكون العامل فى المجرور، اعنى باذن الله ، يكود لاتنفخ ، فيكون الموجب لكونه باذن الله فيكون طائراً بنفخه .

سرللخواص ـ اعلم: ان حقيقة الاذن امر من الله ، يمكن المأذون له ، من ايجا الفعل الخارق للعادة الذي لايضاف الا الى الله عرفاً عادياً ، ثم ان تمكين الله ، تعالى للعبد وامره بذلك انما يكون بخصوص استعداد ذاتي للعبد من حيث صورته المعلومي لله ، ازلا ً وعينه الثابتة ، لان الله علم من حقيقة قفداء العبد ، ان له صلاحية في الوجود ، قابلية في الحقيقة لمثل هذا التمكين والامر من الله ، بخلاف غير المأذون ، فهو من قد الصدق الذي كان له عند ربه المليك المقتدر ، اقتضى هذا العبد بتلك الخصوصية مو الله هذا النوع من العناية والتمكين ، فاظهر الله في الوجود العيني من العبد هذا التمكير مماكان عليه في وجوده العلمي ، فاذن الله هو تمكين العين الشابتة وحسن تأتيه باستعدادها الذاتي للوجود الحق ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» وكذلك يبر الاكمه والابرص وجميع ماينسباليه والى اذن الله واذن لكناية في مثل قوله: «باذني» وباذن الله أن فل تعلق المجرور بتنفخ فيكون النافخ مأذوناً في النفخ ويكون الطائر عن النافخ باذن الله، واذا كان النافخ نافخاً لاعن الاذن، فيكون التكوين للطائر طائر باذن الله، فيكون العامل عند ذلك فتكون، فلما أن في الامر توهماً وتحققاً باذن الله، فيكون العامل عند ذلك فتكون، فلما أن في الامر توهماً وتحققاً ماقبلت هذه الصورة هذين الوجهين، بل لها هذان الوجهان، لان النشأ؛ العيسوية، يعطى ذلك. كل هذا ظاهريين.

قال: «رضى الله عنه» وخرج عيسى من التواضع الى ان شرع لامت

٣ فاذا تعلق المجرور (ع) .

۲۰۱ س می ۱۱۰۰ باذنی .

٤ فاولا أن في الأمر (ع) .

ان يعطوا الجزية عن يدوهم صاغرون، وان احدهم اذالطم في حده وضع الحدالاحر ان يلطمه ولاير تفع عليه ولايطلب القصاص منه، هذا له من جهة امه، اذالم و قلم السفل، فلها التواضع، لانها تحت الرجل حكماً وحساً.

يعنى : «رضى الله عنه» بقوله حكماً ماقال الله، تعالى، «الرجال قوامون على النساء» وبقوله «للرجال عليهن درجة»، و «وللذكر مثل حظالا تثيين»، وغير ذلك، واما حساً فظاهر .

قال: «رضى الله عنه» وماكان فيه من الاحياء والابراء، فمن جهة نفخ جبرئيل، في صورة البشر من صور الاكوان العنصرية من حيوان اونبات اوجماد، لكان عيسى، عليه السلام، لا يحيى الموتى الاحين يتلبس بتلك الصورة ولواتى جبرئيل في صورته النورية الخارجة عن العناصر والاركان، اذلا يخرج عن طبيعته، لكان عيسى لا يحيى الموتى الاحين يظهر في تلك الصورة الطبيعية النورية لا العنصرية مع الصورة البشرية من جهة امه، فكان يقال فيه عنداحيائه الموتى هو لاهو، ويقع الحيرة في النظر اليه.

يشير: «رضى الله عنه» فيما سردنا واوردنا من نصالفص ان الاحياء والابراء من خصايص الارواح، لكونها جملة اسماء اللاهوت، واحياء عيسى لما احيى، من جهة جبرئيل الامين، فان الحياة للارواح، ذاتية فانها انفاس رحمانية واحياء عيسى وغيره ممن احيى، فمن الروح الامين اوغيره، فلا يكون الاحياء منه الا اذاكان عيسى على تلك الصورة التي كان عليها جبرئيل حين تمثل لالقاء الكلمة الى مريم، وفيما ذكر «رضى الله عنه» اشارة ايضاً ان جبرئيل سلطان العناصر، وان له ان يظهر فى السماوات السبع وما تحتها من العنصريات والعناصر لاهلها باى صورة شاء من صور العنصريات بحسب الموطن والمقام والمناسبة واستعداد من ظهرله، وان صور ته الاصلية غير عنه هذه عنصرية، بل طبيعية نورية مايين الثامن والسابع، وانه ليس له ان يخرج عن هذه

١ ــ لمن لطمه (ع) ٠ ٢ ــ لطمه خ٠ ٣ ـ ٣ ـ ٣٨ ٠

<sup>3-</sup> س۲ ک۸۲۲ . ٥- س٤ ک١٢٠ ٦- من قوة الأحياء (ع) .

٧ - فكان عيسى يحيى الموتى بصورة البشر ولم يأت جبرئيل في صورة البشر وأتى في صورة غيرها (ع) .

الطبيعة التي هي له بالاصالة الي مافوقها الا ان يشاءالله، فهولا يتعدى سدرة المنتهى، فلوكان تمثل جبرئيل عندالنفخ في صورة عنصر اوعنصرين، لماكان الاحياء من عيسى الا بعد ظهوره بتلك الصورة، ولوكان جبرئيل اذذاك في صورته الاصلية الطبيعية النورية، لكان الحكم كالحكم في الواقع، فلم يكن يحيى عيسى الا اذا ظهر في صورة جبرئيل الاصلية مع جمعه بين ذلك وبين صورته البشرية من جهة امه، اذلا يخرج على كل حال عن صورته الاصلية وطبيعته، فلابئد لهمن له من الظهور بصورة اصله من جهة جبرئيل ومن جهة امه، حتى لا يخرج بالكلية عن طبيعته وصورته الانسانية، فيقال فيه، هو لاهو، وفات المراد المطلوب، وهو احياؤه و ابراؤه في صورة بشرية ، و الالكلان احياء عيسى على ذلك التقدير في تلك الصورة الجبرئيلية مع الصورة البشرية، فيراه الرائى متحولاً من صورته العيسوية الى صورته الجبرئيلية و وقعت الحياة .

قال: «رضى الله عنه» كما وقعت فى العاقل عندالنظر الفكرى ، اذا رأى شخصاً بشرياً من البشر، يحيى الموتى ، وهومن الخصايص الالهية ، احياء النطق لااحياء الحيوان ، بقى الناظر حايراً اذيرى الصورة بشرا بالاثر الهيا يعنى : «رضى الله عنه» كان يحيى بالنطق، فيقول : قمحياً بالله ، او باذن الله ، او باسم الله ، فيخرج الموتى بالنطق والدعاء، فيجيبه فيما كلمه به نطقاً ، لااحياء الحيوان الذي يبقى حياً عمراً على مانقل فى قصة انه احيى بنطقه سام بن نوح، عليه السلام ، فشهد بنبوته ، ثم ترجع على حالته .

قال: «رضى الله عنه» فادى بعضهم فيه اى عنداحيائه الموتى الى القول بالمحلول يعنى نسبو االاحياء الى الله حال حلوله فى صورة عيسى وانه هو الله بما احيى به الموتى ، ولذلك نسبوا الى الكفر وهو الستر، لانهم سترواالله الذى احيى الموتى بصورة بشرية يسى، فقال: «لقد كفرالذيين قالوا النالله هو المسيح بن مريم» فجمعوا بين الخطاء والكفر فى تمام الكلام .

بعد قولهم: انالله هو وقال: لابقولهم هوالله يعنى لم يكفروا بقولهم انالله هو، فانالله هو لنفسه، ولا بقولهم: المسيح بن مريم، بل بما حصرواالله في هوية عيسى بن

١\_ كله لأنه (ع) .

مريم، ولم يكفروا بقولهم: انالله هو، حملاً لهوية عيسى على الله، اذهوية عيسى مع هوية العالم كله هو الله المتجلى بوجوده الحق فى جميع العالم ابدأ، كمامر، ولكن كفروا بوصفهم هوية الله فى صورة ابن مريم على التعيين .

قال: «رضى الله عنه» فعدلوا بالتضمين من الله من حيث احيى الموتى الى الصورة الناسويتة البشرية بقولهم ابن مريم وهو ابن مريم بلاشك، فتخيل السامع انهم نسبو االالهية للصورة وجعلوها عين الصورة، ومافعلوا، بل جعلو الهوية الالهية ابتداء في صورة بشرية هي ابن مريم، ففصلوا بين الصورة والحكم، لا انهم جعلو الصورة عين الحكم.

يعنى: «رضى الله عنه» انهم، قالوا: «ان الله هو المسيح بن مريم»، ففصلوا بين الصورة المسيحية المريمية وبين الله بالهوية، ولم يقولوا: الله المسيح بن مريم، فتخيل السامع، انهم نسبوا الالوهية القائمة بذات الله، الى الصورة المسيحية ومافعلوا ذلك، بل فصلوا بالهوية بين الصورة العيسوية وبين الحكم بحمل اللاهوت على الهوية، فاقتضت حصر الالهية في عيسى بن مريم.

قال: «رضى الله عنه» بل جعلوا الهوية الالهية ابتداء في صورة بشرية هي ابن مريم.

اى جعلواالله: بهويته موضوعاً وحملواالصورة عليه تحدد الهوية الالهية و جعلوها محصورة فى صورة الناسوت المعينة، وهى غير محصورة، بل له هويةالكل، فجمعوا بين الكفر بان الله هوهذا، فسترواالهوية الالهية فى عيسى وبين الخطاء، بانه ليس الا فيه، اى هىهى هولاغير، وقدكان هوعين الكل، ولافى البعض بل مطلقاً فى ذاته عن كل قيد واطلاق، كما عرفت.

قال: «رضى الله عنه» كماكان جبرئيل فى صورة البشر ولانفخ شم نفخ، ففصل بين الصورة والنفخ، وكان النفخ من الصورة، فقد كانت الصورة ولانفخ، فما هو النفخ من حدها الذاتى

٢\_ فحدودما. خ.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان هذا الاختلاف كماكان بين حقيقة الصورة البشرية، لكون الصورة متحققة بلا وجود النفخ، وليس النفخ من ذاتيات الصورة البشرية، فكذلك كانت الهوية الالهية موجودة متحققة بلاصورة عيسوية وكانت الصورة العيسوية ايضاً، قبل ظهور الاحياء الالهية المنسوبة اليه، من حيث ذاك الاحياء، فليست هذه الصورة من حدالالوهية، ولا الالوهية وهويته من حدها، فكذلك ولذلك وقع الاختلاف بالفصل في هذه الصورة.

قال: «رضى الله عنه» فوقع الخلاف بين اهل الملل في عيسى ماهو، فمن ناظر فيه من حيث صورته البشرية، فيقول: هو ابن مريم، ومن ناظر فيه من حيث الصورة المتمثلة البشرية، فينسبه لجبرئيل، ومن ناظر فيه من حيث ماظهر عنه من احياء الموتى فينسبه الى الله بالروحية.

يعنى: «رضى الله عنه» يقول من حيث انه احيى الموتى، هو روح الله، اوكلمة الله اوهو الله، اوهو الله، اوهو الله اوهو ابن الله على الخلاف المشهور بين المسيحيين، وانه ابن مريم من حيث الصورة الناسوتية، ومنهم من ينسبه الى الروح الأمين، من كونه نافخاً له، في الصورة البشرية.

قال: «رضى الله عنه» فيقول: روح الله، اى منه ظهرت الحياة فيمن نفخ فيه، فتارة يكون الحق فيهمتوهما اسم مفعول، وتارة يكون الملك متوهما و تارة يكون البشرية الانسانية فيه متوهمة، فيكون عندكل ناظر بحسب ما يغلب عليه، فهو كلمة الله وهو روح الله، وهو عبدالله واليس ذلك في الصورة الحسية البشرية لغيره ،بل كل شخص منسوب الى ابيه الصورى لا الى النافخ روحه في الصورة البشرية ، فان الله اذاسوى الجسم الانساني، كماقال: «فاذا سويته» نفخ فيه هو، تعالى، من روحه، فنسب الروح في كونه وعينه، الى الله تعالى ، وعيسى ليس كذلك، فانه اندرجت تسوية جسمه وصورته البشرية بالنفخ الروحي وغيره، كماذكرنا ليس وكذلك .

۱- به (ع) · ۲- فیه (ع) · ۳- ولیس ذالك فی صورة الحسة لغیره (ع) · 8- سه ۱ می ۲۹ · ۵- لم یکن مثله (ع).

يشير: «رضى الله عنه» ان صورة عيسى تكون بنفخ الروح الامين، فجسمه روح متجسد متمثل في مادة، يعنى الرطوبة التى في النفخ للاحياء والحياة، وغير عيسى ليس كذلك، لان الملك باذن الله، اوالله ينفخ فيه الروح بعد تسوية الجسم واعداد الصورة البشرية المسواة المخلقة في الرحم.

ثم قال الشيخ: «رضى الله عنه» فالموجودات كلها كلمات الله التى لا تنفد، فانها عين كن وكن كلمة الله، فهل ينسب الكلمة اليه بحسب ماهو عليه، فلا يعلم ماهيتها، اوينزل هو، تعالى، الى صورة من يقول له: كن فيكون، قول كن حقيقة لتلك الصورة التى نزل اليها وظهر فيها، فبعض العارفين يذهب الى الطرف الواحد، وبعضهم الى الطرف الآخر، وبعضهم يحار فى الامر، ولايدرى.

یشیر: «رضی الله عنه» الی ان الموجودات کلها، لماکانت تعینات الوجود الحق و تنوعات صور تجلیاته الالهیة، فهی کلمات الله علی ما مر مراراً، ولانها صورکن، فهی تحتمل اعتبارین.

احدهما \_ اعتبارها من حيث وجودهاالحق، فيترك مطلقه على حقيقته فلايعلم حقايقها، فانها كلمات الله المطلقات، كهو مطلقاً .

والاعتبار الثانى \_ اعتبارتنزلالوجود الحق الى صورالتعينات، فيكون المتعين عين التعين، فيكون كلمة كن اذن عين الصورة، فذوق بعض العارفين، اعتبر الوجه الاول، فقال: التعين عين المتعين بذلك التعين والمتعين عين الحقيقة المطلقة الغير المتعينة، وعلى اطلاقه.

وبعضهم قالوا: نزل عن الاطلاق بالتعين فتعين، فكان الوجود الحق المتعين في كل تعين عين التعين وبحسبه على التعيين .

وبعضهم رأى احتمال الاعتبارين معامن غير ترجيح ، فحار الحيرة الكبرى التى للاكابر، واما اهل الاكملية من ارباب الكمال ، لم يحاروا ، بل قالوا بتحقق الامرين معاداتماً فى كل عين عين، وهذا الذوق من مشرب الختم ويختص بالخاتميين والمحمديين، جعلناالله واياك منهم .

قال: «رضى الله عنه» وهذه مسألة لايمكن ان تعرف الا ذوقاً كابى يزيد «رضى الله عنه» حين نفخ فى النملة التى قتلها فحييت فعلم عند ذلك لمن اينفخ فنفخ، وكان عيسوى المشهد.

يشير: ان معرفة الاشياء وكيفية نسبته الى الحق فى عبده او الى النافخ بالله ، لا يحصل الا بالذوق؛ فمن لم يحيى ، هكذا شهودا محققا، لم يعرف ذوقاً كيف الاحياء، فان الكيفيات لا تعلم بالحكاية، وهو لا يتحكى كما قيل قبل .

قال: «رضى الله عنه» واما الاحياء المعنوى بالعلم، فتلك الاحياء الالهية الذاتية العلمية النورية التي، قال الله فيها «اومن كان ميتاً فاحييناه وجعلنا له نوراً يمشى به في الناس كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها» مثله في الشكاله في الصورة.

يعنى: «رضى الله عنه» ان الاحياء المعنوى الحقيقى، هو احياء النفس الميتة بالجهل بالعلم، فانه الحياة الحقيقية لنفوس العالمين العارفين بالله فى الطبقة العليا و لنفوس الموتى بالجهل لله واسمائه وآياته وكلماته وانبائه، ولكن لامطلقاً فى جميع مراتب العلم الكونى، اعنى ليس لكل علم هذه الحياة والاحياء، بل هو العلم بالله خاصة، وقد اعطاالله ذلك لكمل اوليائه وندر الافراد، فهم يحيون بنفايس انفاسهم نفوس المستعدين ويفيضون عليهم انو ارالحياة العلمية النورية الذاتية، و ذلك انهم اقيموا فى مقام التحقق بالعليم وعلام الغيوب وعالم الغيب والشهادة وبالحى المحيى بهذا الحياة العلمية الالهية الذاتية النورية، وهى مخصوصة بالله ومن احياه بهذا العلم خاصة من خاصة الخاصة وصفوة الخلاصة، فاقامهم الله به وقام بهم، وهذا الاحياء مثل احياء الموتى صورة، فان كلاً من خصايص الله ومن اعطاه ذلك واذن له اوامره به ، احياء الموتى الحياء بالحياة العلمية، اعلى وارفع، لانه احياء النفوس والارواح، وذلك احياء الاجسام والاشباح ولكن لماقل طلاب هذه الحياة، وكثر طلاب الآخرة، وجد

١- بمن . خ.
 ٢- ولم يحيى (ع) .
 ٣- الدائمه العلية (ع) .

٤ فكل من احيا نفساميته بحياةعلمته في مسأله خاصة متعلقه بالعلم بالله فقد احياه بها وكانت له نوراً يمشى به في الناس (ع) .

حصول هذا من كمل الرسل والانبياء والاولياء وشواهد كثيراً ولم يشهد احباء الاجسام والموتى فى الناس الا فى عيسى ومن كان عيسوى المشهد من الاولياء، و ذلك بالنادر مع توفير الرغبات فى ذلك، واستشراف النفوس الى ذلك، استعظموا ذلك لعزته وعدم الظفر به، وانه والله عظيم ولكن احياء النفوس بهذه الحياة العلمية النورية اعظم واعز واشرف، لكون الارواح والنفوس، اشرف من الاجسام، فافهم.

قال: «رضى الله عنه»

فلولاه و لولانا لما كان الذي كانا يعنى: «رضى الله عنه» انه لابد في كون الافعال الكونية والالهية من الله في

صدور وجود اعيانها، ولابد ايضاً من الحقايق الكلية الكمالية العبدانية القابلة للوجود الحق الواحد واكوانه الفعلية من التجليات والتعينات، فنحن بعبوديتنا ومألوهيتنا ومربوبيتنا، نظهر كونهذا اسماء وتجليات، والله بالالهية و ربوبيته يفيض عليناالوجود وعلى الاكوان وعلى الافعال الصالحة، اضافة الى الله من وجه، الينا من وجه، ولابد منه،

كما قلنا في الغراء التائية: فلابد منه انه كل بدنا ولابد منا في الاصح الادلة. قال: «رضي الله عنه»

فانا اعبد حقاً وانالله مولانا واناعينه فاعلم اذاماقلت انساناً يعنى: اذالمظهر كهو فى ذاته بخلاف غير الانسان من الاعيان، واذكان الحق عين الكل وعين كل عين، ولكن كون الحق فى كل عين بحسبها لابحسب الحق، فلا يصح فيها اذ يقال: اذ هذا العين عين الحق، بخلاف الانسان مع كون الحق عينه يكون هوعين الحق .

قال: «رضى الله عنه» فلا يحجب بانسان وقداعطاك برهاناً.

يعنى: انالانسان وانكان فى العرف اسماً من اسماء الاكوان من حيث شخصه، ولكنه فى الحقيقة هو اسم للحق معكونه، تعالى، عين الاعيان والوجود والمراتب، فان الحق من كونه انساناً هو عين العالم لامن كونه رباً الها، فان الاله اله ابداً لامألوه، والرب رب ابداً لامربوب، والانسان برزخية بين بحرى الربوبية والمربوبية عين

البحرين، فافهم. فانه البرهان الذي اعطاكه الانسان

قال: «رضى الله عنه» فكن حقاً وكن خلقاً تكن بالله رحمانا.

يشير: «رضى الله عنه» الى تمام المدعى انك بانسانيتك و برزخيتك لك ان يكون عين الحق، فتقوم بك جميع الاشياء الالهية ولك بما ذكرنا كذلك ان يكون خلقا فيكون في اعم الحقايق والاعيان، فيعم الحق بمظهريتك الكلية الجامعة للذات الالهية والاسماء كلها، ويعم الخلق برحمة الله وفيضه الواصل الى العالم كله، من كونك خليفته والواسطة ويقوم بجميع ما يحتاج العالم اليه ويسعه، فتسع الحق والخلق بعين ما وسع الحق بك ذلك، فتكون رحماناً لعموم وجودك.

قال : «رضى الله عنه» وغذ خلقه منه تكن روحاً و ربحاناً .

يشير: «رضى الله عنه» الى ما قررنا من قبل أن الحق بالوجود غذاء الخلق اذبه قوامه وبقاؤه وحياته، كالغذاء به يكون قوام المغتذى وحياته وبقاؤه وكذلك تغذى انت بالوجود الحق الفائض جميع المخلوقات، لانك النائب فى ذلك عن الله، وكذلك يغذى الوجود الحق باحكام الكون وصوره ويوجد بذلك له اسماء وصفات ونعوتا واحكاماً ونسباً واضافات وبهذا يكون روحاً للحقايق الكونية العدمية تريحها بالوجود عن العدم وتروحها عن ظلمتها بنور القدم، وكذلك تكون ريحاناً للوجود الحقية الكونية والخلقية الكيانية والنشات الصورية الامكانية.

قال: «رضى الله عنه»

فاعطيناه ما يبدوبه فينا واعطانا فصارالامر مقسوماً باياه و ايانا اى اعطانا الحق من خصوصيات قابلياتنا مايظهر به فينا في تعينه بنا واعطانا وجوداً به ايضاً ظهورنا لنا، فصارالامر الوجودي ذاوجهين له نسبة الينا ونسبة اليه، فيقسم في العقل قسمين لافي العين فقربنا عين العينين، ولهذا سمانا انسان العين لاهل الاشارة والفور بالحسنيين في الطرفين.

قال: «رضى الله عنه» وكنا فيه اكواناً وازمانا واعياناً .

يشير : «رضى الله عنه» الى ان الحقايق الكلية الانسانية، اعيان الشئون الذاتية

١- فاحياه الدى يدرى يقلبى حين احيانا (ع) .

الالهية، والوجود الحق مظهر ومجلى لتلكالاعيان، فانا نحن فيه اكوانه الازلية التي كان بنا ولم نكن معه، لاعياننا، لكوننا عين كونه التي كان ولم نكن في غيب العلم الازلى، وكذلك في الوجود العيني، بكونها، ويكون سمعنا وبصرنا واعياننا وقوانا و جوارحنا في قرب النوافل ونكون انضاً كذلك سمعه وبصره ولسانه واعيان اسمائه واكوانه ، واما كوننا ازماناً فيه فمن حيث ان مظهرياتنا موجبة لتتقدرالاسم الدهر، فان مبدء اضافةالوجود وتعينه، امتدادالنفس الرحماني والفيض الوجودي الى ابدأ لأبد، لا نتقدر ولا نتعين الا بحسب القوابل، والزمان مقدارح كةالفلك المحيط عرفاً فلسفاً، وهو عندالمحقق صاحب الكشف، صورة الزمان لاحقيقته وحقيقته معنى امتداد امداد الانفاس الرحمانية والتحليات الوجودية بالتعلقات الارادية الالهية الي الحقايق والاعبان لا يحادالاكو إن في حضر ةالامكان، فلو لاالحقايق الكيانية واقدارها في قابلياتها وخصوصياتها في مراتبها الذاتية وتقدمها وتأخرها المرتبتان الذاتيتان، لما تعينت المقادير الايجادية، فنحن بكمال قابلياتنا وسعتها نقبل امداد الانفاس الرحمانية بالتقدم وبالتأخر في القابليات الناقصة التابعة، فان الحقايق منها تابعة ومنها متبوعة وملزومة ولازمة ولوازم لوازم وعوارض ولواحق فالحقايق المتبوعةالملزومة الكاملة تقبل الوجود اولاً ومنها ينفذ نور الوجود الى التوابع واللوازم، وما ذكـر، فتحقق بين المبادى والغايات حقيقة التقدم والتأخر الذاتي والمرتبي بحقيقة معقولية امتدادالوجود من اول قابل مثلاً الى آخر موجود، فحقيقةالزمان معقولية ذلك الامتداد ومعقولية تعلقه بكل عين عين، حقيقةالآن الذي لاينقسم، فان تعلق النور النفسي الوجودي الحق بكل عين غيرقبوله باستعداده الذاتي ومعقولية احدية جمع الامتدادات والتعلقات النورية الوجودية النفسية الالهية الى مالايتناهى حقيقةالاسم الدهر، فمن حيث اذالوجود بنا وبحقايقنا يتقدر ويتعين، كنا فيه ازماناً، وقد قـــال بعض المحققين من اهل الحق: الوقت وعاء لما قد راوفيه، ونحن كذلك اوعية لما يتقدر فينا من التجلى والتعين وتنوعاتهما الى الابد، فافهم، وفيه اشارة ايضاً انا بحقائقنا واعياننا الثابتة كنا في الحق قبل قبول الوجود ازماناً لايعرف أولية اذلامبدء

وازماننا بمعنى الحقيقةالذاتية، لابصورة الزمان، فافهم ذلك . .

قال : «رضى الله عنه» وليس بدائم فينا ولكن ذاك احيانا .

يشير الى ما قاله زين العابدين ، عليه السلام، لنا وقت يكوننا فيه الحق ولانكونه، والى قوله، صلى الله عليه وسلم، لى معالله وقت، وهو زمان غلبة حقية الانسان الكامل على خلقيته، وليس ذلك بدايم فيه، فان ذلك مقتضى الحقيقة الانسانية الكمالية، فانه الحق الخلق الجامع بين بحرى الوجوب والامكان المطلق فى جمعه بين الحقية و الخلقية عن الجمع والاطلاق دائماً، فليس له ان يكون على الدوام حقاً محضاً ، فان ذلك لحقيقة الحق لاغير، لاشريك له فى خصوصه، سبحانه، وفى هذا المقام سرللخواص وهو:

انالانسان الكامل في كل عصر يقابل دائماً بمألوهيته ومربوبيته وعبوديت الذاتية وخلقيته الكاملة، حضرة الالوهية والربوبية والحقية وكذلك يقابل بربوبيته وبما فيه من الالوهة وصورة الله من جهة خلافته وتحققه بجميع الاسماء الالهية، حضرة الكون والخلق بالامداد والفيض الواصل الى العالم بواسطته، ولابد والا فلايكون خليفة، فهويسع باحد طرفيه ما يقابله من الحقية والخلق وبجمعه بينهما يحاذى ويقابل الجمعية الالهية بين حضرات الاسماء والمسميات وحقايق المسميات، بكسرالميم اسم فاعل والمعينات كذلك وهي دون تعين حقاً وخلقاً جانب اطلاق الحق، فهو من هذا الوجه حق دائماً ، و خلق دائماً جامع بينهما مطلق في كل ذلك، كما هو ربه، فيكون على هذا الذوق قوله، «رضى الله عنه» وليس بدائم فينا، فافهم هذا السر.

قال: «رضى الله عنه» ومما يدل على ما ذكرناه في امر النفخ الروحاني ولابد لكل موصوف بصفة ان يتبع الصفة جميع ما يستلزمه تلك الصفة ، وقد عرفت ان النفس في المتنفس لم يلزمه فلذلك قبل النفس الألهى، صور العالم، فهولها كالجوهر الهيولاني، وليس الأعين الطبيعية، فالعناصر صورة من صور الطبيعة وما فوق العناصر وما تولد عنها، فهوايضاً من صور الطبيعية وهي الأرواح العلوية التي فوق السماوات السبع، واما ارواح السماوات السبع

١ ـ مع صورة البشر العنصري هوان الحق وصف نفسه بالنفس الرحماني (ع) .

واعيانها، فهى عنصرية، فانها من دخان العناصر المتولد عنها، وما يكون عن كل سماء من الملائكة فهومنها، فهم عنصريون، ومن فوقهم طبيعيون، ولهذا وصفهم الله بالاختصام، اعنى الملا الاعلى، لان الطبيعة متقابلة والتقابل الذى فى الاسماء الالهية التى هى النسب وانما اعطاه النفس، الاترى الذات الخارجة عن هذا الحكم، كيف جاء فيها الغنى عن العالمين، فلهذا خرج العالم على صورة من اوجدهم.

يعنى : «رضى الله عنه» ان النفس لما نسب الى الرحمان وكان صفة له، فانه يضاف وينسب الىالحق الرحمان جميع مايستلزمه النفس منالتنفيس وقبول صورالحروف والكلمات الكونية والاسماء الالهية والحرارة والرطوبة والحياة وسرالتقابل الذي في حقيقةالجمعية الاحدية والنفسية الرحمانية فاذالنفس عبارة عن الوجو دالفايض بمقتضيات الاسماء الالهية ومقتضيات قوابلها وحقايقها جميعاً، فلهاحدية جمع الجمعين معالوجود بينالمتقابلات والمتماثلات والمتنافيات والمتشاكلات الالهية والكونية جميعاً، وفيه ايضاً سرالجمع بينالفعل والانفعال والهيولانية المادة القابلة للصوركلها، والطبيعة الفعالة لها فيه، كما قداشرنا الىكل ذلك فيالفص الآدمي والشيثي وغيرهما بما فيه مقنع للاولياء، فاذكر، ونزيد هيهنا بمالم يذكر، وهو ان الطبيعة الكلية، وان كانت كما ذكرنا هي الحقيقة الفعالة للصور كلها الهيها وكونيها، علواً سفلاً، فانهـــا ايضاً عين المادة التي حصرت قو ابل العالم كله، ففيه قابلية هيو لانية لان يفعل في النفس جميع الصور، فهي بانفعالاتها المادية الهيولانية يفعل صورالفاعليات الاسمائية ايضاً من الوجود الحق ، فهي فاعلة من وجه منفعلة من آخر لحقيقتها الجمعية الاحدية النفسية، فانها عين النفس الممتد من حقيقة الحقايق الكبرى باحدية جمع الحقايق الفعلية والانفعالية جامعاً لحقايقالمراتب والوجود، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» فبما فيه من الحرارة علاً في الصور الاسمائية الربانية و بما فيه من البرودة سفل

يعنى: «رضى الله عنه» في الصور الكيانية و عوالم الامكانية و بما فيه

٢ ـ وبما فيه من البرودة والرطوبه سفل (ع) .

١ - أخرج (ع) ٠

من اليبوسة يثبت ولم يتزلزل، فالرسوب للبرودة والرطوبة ، الاترى الطبيب اذااراد سقى دواء لاحد ، ينظر فى قارورة مائه ، فاذارآ ، رسب علم ان النضج قدحصل فيسقيه الدواء ليسرع فى النجج، وانما رسب لرطوبته و برودته الطبيعية ثم ان هذا الشخص الانسانى عجن طينته بيديه وهما متقابلتان وان كان كلتا يديه يميناً ، فلاخفاء بمايينهما من الفرقان ، ولولم يكن الاكونهما اثنين اعنى اليدين ، لانه لايؤثر فى الطبيعة الامايناسبها ، و هى متقابلة فجاء باليدين .

يشير: «رضى الله عنه» في كل ذلك الى ان التقابل في الامر الواحد من جهتين مختلفين موجود ومشهود، وان الطبيعة التي لها التضاد والتقابل عامة الحكم في الصور الاسمائية والكونية، ولولا ان في حقيقة الحق قبول كل ذلك، لما وجدت هذه التمقابلات منها، ولان في طبيعة البشر جمعاً بين المتقابلات توجه الحق في ايجاده باليدين المتقابلات موهما الفعل والانفعال اللذين في حقيقتي الرب والمربوب والاله والمألوه في الذات او الجلال والجمال واللطف والقهر في الالهيات، وكل ذلك مشير الى التقابل في الاصل، فافهم.

قال: «رضى الله عنه» و لما اوجده باليدين سماً ه بشراً للمباشرة اللائقة بذلك الجناب باليدين المضافين اليه ، وجعل ذلك من عنايتة لهذا النوع الانساني ، فقال لمن ابي عن السجودله: «مامنعك ان تسجد لما خلقت ييدى استكبرت» على من هو مثلك يعنى عنصرياً، «ام كنت من العالمين» من العنصر ، وليست كذلك ، و يعنى بالعالين من علابذاته عنان يكون في نشأته النورية عنصرياً وان كان طبيعياً ، فمافضل الانسان غيره من الانواع العنصرية الا بكونه بشراً من طين ، فهو افضل نوع من كل ماخلق من العناصر من غير مباشرة باليدين .

ىعنى: من كونه باشرالله خلقه بيديه، وهو حقيقة الجمع بين المتقابلات والمتماثلات كلها ،

١ - قد كمل (ع) ٢٠ - يرسب (ع) ٠ ٣ و ٤ - س ٢٨، ي٧٤٠ ه - عن العنصر (ع) ٠

قال: «رضى الله عنه» فالانسان فى الرتبة فوق الملائكة الارضية والسماوية والملائكة العالون خير من هذا النوع الانسانى بالنتص الالهى. يعنى: ان الملائكة العالين وهم المهمية فى سبحات وجه الحق لفناء خلقيتهم و استهلاكهم عن انفسهم وعن سوى الحق فى الحق، خير من نوع الانسان الحيوان لا الانسان الكامل، لكون هذا النوع حقيقتهم مستهلكة فى خلقيتهم ونوريتهم فسى ظلمتهم، بعكس الملائكة العالين، وقد ذكرنا فتذكر.

قال: «رضى الله عنه» فمن اراد ان يعرف النفس الالهى فليعرف العالم فانمن عرف نفسه عرف ربه الذى ظهر فيه اى العالم ظهر في نفس الرحمان الذى نفس الله به عن الاسماء الالهية ما تجده من عدم ظهور آثارها بظهور آثارها، فامتن على نفسه.

يعنى على اسمائه ونسبه وشئونه الذاتية، فانها فيه عينه لاغيره ، فامتن عليها، بما اوجده فى نفسه ، فاول اثر كان للنفس ، انماكان فى ذلك الجناب ، ثم لم يزل الامر ينزل بتنفيس الهموم الى آخر ماوجد .

قال العبد: هذه المباحث ذكر مراراً، فلاحاجة الى الاعادة .

قال: «رضى الله عنه» فالكل في عين النفس كالضوء في ذات الغلس. يشير: «رضى الله عنه» الى ان صور الاسماء الالهية والحقايق الوجوبية وصور الممكنات والحقايق الكونية المربوبية في عين النفس كالضوء في المادة المشتعلة بالنور، فالرب بصور جميع الحقايق الربانية الحقية في عماء الرب في اعلى النفس والخلق، وكذلك تصور جميع الحقايق الخلقية منها في عماء الكون من هذا النفس، فتذكر.

قال: «رضى الله عنه» و العلم بالبرهان فى سلخ النهار لمن نعس فيرى الذى قدقلته رؤيا تدل على النفس.

يشير الى انالعلم النفس وما ذكرت لاينال الا بالكشف، واماالبرهان الفكرى بتركيب المقدمات واستنتاج النتائج منها والاستدلال بذلك على المطالب، فليس الالمن سلخ نهار الكشف عن يوم عمره فهوفى ليل الحجاب والغفلة نائم عن التجلى

الوجودى والنهار الكشفى الشهودى والفيض الدائم النورى الجودى، يهب عليه مع الانفاس فوايح روايح الانفاس وهو لايهب من النعاس يعتبر فى تعبير رؤياه فى المنام حقايق ماقلت مما يدل على النفس عندالكاشف العلام، انها اضغاث احلام.

قال «رضى الله عنه» فيريحه عن كل كرب في تلاوته عبس.

یشیر الی ان الذی تذکره ویذکره، ان هو تفکر فیه فتدبره، ویریحه عن کل کرب وضیق یجده فی ظلمة حجابه بمااکشف له واشهده والقنه علی وجهه سر وجوه یومئذ مستبشرة بعد عبوسه فی تلاوة «عبسوتولی۲» حال جهله بمن هو دائماً کان علیه بتجلی.

قال : «رضى الله عنه» ولقد تجلى للذي قدجاء في طلب القبس .

يعنى طالما انجلى هذاالسر الخفى بمن طلبالحق الجلى، كما ظهر لموسى بن عمران، لماكان مجداً في طلب الجذوة، فرآه رأى العيان .

قال: «ريضي الله عنه» فرآه نوراً و هو نور في الملوك و العسس".

يعنى تجلى له نور وجهه فى مثال النار على صورة الشجرة، فظنه ناراً وكان نوراً هو نورالانوار، فلم يعبر رؤياه ولم يعبر عن صورة مطلبه الطبيعى الى حقيقة ما رآه، فلوعبر وعبرواعتبر الحقيقة واستبصر لعلم انه النور الحق المتجلى فى الملوك والشرفاء العلويين والعمال فى ادنى الاعمال الليلية الحجابية السفيلين، فان ظهوره بحسب القوابل ، والا فهوهو فى الاواخر والاوائل.

قال: «رضى الله عنه» فاذا عرفت عمقالتي تعلم بانك مبتئس.

اذا فهمت ماقلت فهمت فيمانلت ممااعطيتك ونلت انك في طلب امر سواه فقير مبتئس ومغبون سحرمفلس، «كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء حتى اذاجاءه لم يجده شيئاً و وجدالله عنده» وطرأ لم يزل، «وبداله من الله مالم بحتسب» ولم يتخيل.

قال: «رضى الله عنه» لوكان يطلب غير ذالرآه فيه ومانكر ٧.

١ عن كل غم (ع) ٠

٣- و في العسس (ع) . } ـ فاذا فهمتت (ع) . ٥ ـ س٢٤ ي ٣٩ .

٦- س٣٩ ي ١٨ وبدالهم من الله مالم يكونو يحتسبون .

٧\_ ومانكس (ع) .

يعنى: ان موسى ماطلب غير النار، فلما بلغ غاية طاقته فى الجهد والطلب تجلى له الحق فى صورة مطلوبه، ولوطلب غير ذلك لرآه فى ذلك الآخر وانت ايضاً حيث تطلب امراً سواه، فاعلم انك محجوب فمطلوبك فى زعمك ومبلغ علمك، فمحتجب عنك بصورة مطلبك الله ، فطوبى لمن لم يتعلق همته بغير مولاه، ولم يطلب طول عمره الا اياه .

قال «رضى الله عنه» و اما هذه الكلمة العيسوية لما قام لها الحق في مقام حتى نعلم و يعلم ، استفهمها عما نسب اليها هل هو حق املا، مع علمه الاول بهل وقع ذلك الامر املا ، فقال له «ءانت قلت للناس اتخدوني وامى الهين من دون الله» فلابتد من الادب في الجواب للمستفهم لانه لما تجلى له في هذا المقام و بهذه الصورة ، اقتضت الحكمة الجواب في التفرقة بعين الجمع ، فقال و قدم التنزيه : سحانك فحدد بالكاف الذي يقتضى المواجهة و الخطاب .

يعنى: لما تجلى الحق لتحقيق العلم المطلق فى التعين المقيد، مع ان الحقيقة تقتضى الوحدة ، فقام بعيسى مقام المخاطبة وثنى وانفرد، وكل منهما بتعينه الاختيار بانه هل يعلم مع علمه عما يستفهمه، وهذا معنى قيام الحق له فى مقام حتى نعلم من حيث تعيننا فى مادة هذا التجلى، والمادة العيسوية، وحتى يعلم، هو من كونه هو، لامن كونه نحن، فحدد عيسى بكونه عبداً مخاطباً، فقال: «انت قلت للناس اتخذونى وامى الهين من دون الله» فاقتضت الحكمة العيسوية ان يثبت للتجلى بحسبه، فافرد الحق ايضاً كذلك وحدده بالكاف فى سبحانك، كما افرده الحق وحدده فى قلت، و اجابه فى التفرقة بعين الجمع كما خاطبه الحق قال «ما يكون لى» من حيث انا لنفسى دونك «ان اقول ما ليس؛ بحق» .

يعنى من حيث الامتياز والانفراد دونك من حيث التعين ماليس لى بحق ان

٦- فلابد في الأدب من الجواب (ع) .

۳٬۲٬۱ سه ۱۱۳۵

٣\_ ماليس لي بحق (ع) .

اقول مثل هذا، فليس حقاً للمتعين المتقيد ان يدعو الى نفسه مطلقاً من دونالله بالعبادة .

ثمقال: «رضى الله عنه» اى ما يقتضيه هويتى و لاذاتى ذلك ، ان كنت قلته فقد علمته ، لانك انت القائل ومن قال امراً ، فقد علم ماقال ، و انت اللسان الذى اتكلم به ، كما اخبرنا رسول الله ، صلى الله عليه و سلم ، فى الخبر الالهى ، فقال كنت لسانه الذى يتكلم به ، فجعل هويته عين لسان المتكلم و نسب الكلام الى عبده ، ثم تمتم عبدالصالح الجواب بقوله: تعلم مافى نفسى ، والمتكلم الحق ، ولااعلم مافيها من كونها انت ، فنفى العلم عن هوية عيسى من حيث هويته لامن حيث انه قائل و ذواثر.

يعنى: اذالقائل والمتكلم حق لما قدم اذالحق عين لسانه .

قال: انك انت ، فجاء بالفصل والعماد ، تأكيداً للبيان واعتماداً عليه، ان لا يعلم الغيب الاالله .

يعنى: اكدالمخاطبة بالتفرقة فى عين الجمع بالفصل والعماد، وهـوتحقق الافراد للحق المطلق من حيث تعينه فى اطلاقه وفصله عن تعينه الشخصى ونسبة العلم كله الى الله فى الاطلاق والتقييد والجمع والفرق، فانه هو علام الغيوب.

قال: «رضى الله عنه» و فرق و جمع و وحد وكثر و وسع وضيق. يعنى بالتفرقة افر ادالمخاطب عن المخاطب والجمع انه جعل الله فى المادة العيسوية وفى كل عالم من العالم وفى ذاته مطلقا، وكثر من حيث هذا الفرقان و وحد من حيث الجمع وضيق و وسع كذلك

قال: «رضى الله عنه» ثم قال متمتّماً للجواب: ماقلت لهم الا ماامرتنى به فنفى اولاً مشيراً الى انه ما هو ثم يعنى فى قوله: ماقلت لهم ثماوجب القول ادباً مع المستفهم، يعنى فى قوله: الا ماامرتنى به.

١ - تحقيق، خ.

قال : «رضى الله عنه» ولولم يفعل كذلك لاتصف بعدم علم الحقايق

٢ - اذلايعلم الغيب (ع)

و حاشاه من ذلك ، فقال : الأ ماامرتنى بدوانت المتكلم على لسانى وانت لسانى .

قال: «رضى الله عنه» فانظر الى هذه التنبئة الروحية ما الطفهاو ادقها. يعنى في قوله ما امرتنى مع انه عينه ، فافرد الحق بتاء الكناية عن ، المخاطب وحدد نفسه و ميَّز منحيث مأموريته بياء كنايــة المتكلـم ان اعبدو االله فجاءبالاسم الله، لاختلاف العباد في العببادات وإختلاف الشر ايع، ولم يعين "اسماً خارباً دون اسم، بلجاء بالاسم الجامع للكل، ثمقال: ربيَّي، وربكم، و معلوم ان نسبته الى موجود مابالربوبية، ليست عين نسبته الى موجود آخر فلذلك فصل بقوله: ربي و ربكم بالكنايتين كناية المتكلم و كناية المخاطب ، الا ماامرتني به ، فاثبت نفسه مـأموراً وليست سوى عبوديته ، ادلايؤمر الأمن يتصور منه الامتثال و ان لم يفعل، ولماكان الأم بنزل عصكم المراتب لذلك بنصغ كل من ظهر في مرتبة ما مما يعطيه حقيقة تلك الاسم، فمرتبة المأمور، لها حكم يظهر في كل مأمور، و مرتبة الآمر لها حكم يبدو في كل آمر، فيقول الحق: «اقيمواالصلوة» فهو الآمر، والمكلف المأمور، ويقول العبد: اغفرلي، فهو الآمر، والحق المأمور ، فما يطلبه الحق من العبد بامره هو بعينه ما يطلبه العبد من الحق بامره ، يعنى الاجابة ، ولهذا كان كل دعاء مجاباً و لابد، وا نتأخر ، كما يتأخر بعض المكلفين ممن اقيم مخاطباً باقامة الصلاة ، فلايصلى في وقت فيؤخر الامتثال و يصلى في وقت آخر انكان متمكناً من ذلك، ولابد من الأجابة ولوبالقصد ، ثم قال : وكنت عليهم ، ولم يقل على نفسى معهم، كماقال ربى و ربكم ، شهيداً مادمت فيهم ، لأن الانبياء شهداء على اممهم ماداموافیهم ، فلما توفیتنی ایرفعتنی الیك وججبتهم عنی و حجبتنی عنهم ، كنت انت الرقيب عليهم في غير مادتي بل في موادهم ، اذكنت

١- البينبه، خ. ٢-الألهية (ع) . ٣- ولم يخص (ع) . ٤- يتنزل. خ. ٥-داع. خ.

بصرهم الذى يقتضى المراقبة ، فشهود الانسان نفسه شهود الحق اياه وجعله باسم الرقيب، لانه جعل الشهود له : يعنى بعين شهودهم انفسه بالحق لكونه رباً له ، فجاء لنفسه بانه شهيد و فى الحق بانه رقيب .

يعنى: الأنالشهيد يكون وقت دون وقت وبالنسبة الى مشهود دون مشهود : والرقيب يقتضى دواه الرقبى الا اذا اضيف الى الحق الدائم الوجود فيقتضى دواه الشهود، فافهم .

وقدمهم فيحق نفسه ، فقال عليهم شهيداً مادمت فيهم ايثاراً لهم في التقدم وادباً .

يعنى ايثارالتربية والرقيب بلاواسطة كله لامرهم الىربهم وربه ادباً مع ربهم .

قال : «رضى الله عنه» واخرهم في جانب الحق عن الحق في قول : الرقيب عليهم لما يستحقه الرب من التقدم في الرتبة .

واعلم: ان للحق الرقيب الاسم الذي جعله عيسى لنفسه و هوالشهيد في قوله: عليهم شهيداً ، وانت على كلشيء شهيد ، فجاء بكل للعموم و بشيء لكونه انكر النكرات ، وجاء بالاسم الشهيد فهوالشهيد على كل مشهود بحسب مايقتضيه حقيقة ذلك المشهود ، فنبه على انه، تعالى، هو الشهيد على قوم عيسى حين قال: وكنت عليهم شهيداً مادمت فيهم ، فهى شهادة الحق في مادة عيسوية لما ثبت انه لسانه و سمعه و بصره .

ثمقال كلمة عيسوية ومحمدية اماكونها عيسوية فأنهاقول عيسى باخبار الله في كتابه واماكونها محمدية فلموقعها من محمد، صلى الله عليه وسلم ، بالمكان الذي وقعت منه فقام بهاليلا كاملا يرددها لم يعدل اليغيرها، حتى طلع الفجر «ان تعذبهم فانهم عبادك و ان تغفر لهم فانك انت العزيز الحكيم» وهم ضمير الغائب كما ان هو ضمير الغائب كماقال: هم الذين كفروا بضمير الغائب ، فكان الغيب ستراً لهم عمايراد بالمشهود الحاضر،

۱- فأرادان يفصل بينه وبين ربه حتى يعلم أنه هولكونه عبداً وأن الحق هو الحق (ع).
 ٢- س٥ ٥ ١١٨٥ ٠

فقال: ان تعذبهم ، بضمير الغائب ، وهؤعين الحجاب الذي هم فيه عن الحق. يعنى حجاب تعين عيسى وحجابيتهم ، فانهم انما حجبوا بالصورة الشخصية التعينية وحصروا الحق فيه ، فكفروا اى ستروا وغابوا عن الحق المتعين فيه وفيهم وفي الكل من غير حصر ، و ذلك الحجاب الستر ، كان غيباً لهم .

فذكرهمالله قبل حضورهم ، يعنى الحق المتجلى فى الفرقان يـوم الجمع والفصل ، حتى اذاحضروا يكون الخميرة قدتحكمت فى العجين، يعنى : من حيث احدية جمع العين ، فصيرته مثلها ، فانهم عبادك ، فافرد الخطاب للتوحيد الذى كانوا عليه من حيث العين فى الحقيقة ، و ان كانوا مشركين فى زعمهم و معتقدهم و غيرهم من اهل الاعتقاد والتقليد .

قال: «رضى الله عنه» ولاذلة اعظم من ذلة العبيد ، لانهم لاتصرفلهم فى انفسهم ، فهم بحكم مايريد بهم سيدهم ، ولاشريك له فيهم ، فانه قال: «عبادك» فافرد ، والمراد بالعذاب اذلالهم ، ولااذل منهم ، لكونهم ، عباداً ، فدواتهم يقتضى انهم اذلاء فلاتذلهم ، فانك لاتذلهم بادون ماهم فيه من كونهم عبيداً ، وان تغفرلهم ، اى تسترهم عن ذلك و تمنعهم عنه ، «فانك انت العزيز»، اى المنبع الجمى .

يعنى: «رضى الله عنه» لا يصلون اليك من حيث انك رب الكل على ما يقتضى من حيث ذاتك فى نفسك، فربوبيتك بالنسبة الى عبدانيتهم بحسبهم وبحسبها، وعبدانيتهم مقيدة جزوية لكونهم كذلك، فانى لهم عبادتك الحقيقية الكلية التى تستحقه لنفسك، وكيف اتصالهم برب الكل واله العالمين، تبارك وتعالى، وهو العزيز الحكيم.

قال: «رضى الله عنه» و هذا الاسم اذا اعطاه الحق لمن اعطاه من عباده يسمى الحق بالمعز والمعطى له هذا الاسم بالعزيز، فيكون منيع الحمِمى عما يريدبه المنتقم و المعذب من الانتقام و العذاب، وجاء بالفصل والعماد

<sup>1</sup> عن ايقاع العذاب الذي يستحقونه بمخالفتهم اى تجعل لهم غفرا (ع) .

ايضاً تأكيداً للبيان و ليكون الآية على مساق واحد في قوله: انك انت علام الغيوب» وقوله: «كنت انت الرقيب عليهم» فجاء ايضاً «بانك انت العزيز الحكيم» فكان سؤالاً من النبي ، عليه السلام ، والحاحاً منه على ربه في المسالة ليلته الكاملة ليلته الكاملة الى طلوع الفجر يرددها طلباً للاجابة فلوسمع الاجابة في اول سؤاله ، ماكرر ، وكان الحق يعرض عليه فصول ما استوجبوا به العذاب عرضاً مفصلاً ، فيقول له في كل عرض وعين عين ان تعذبهم فانهم عبادك و ان تغفر لهم فانك انت العزيز الحكيم ، فلورأى في ذلك العرض ما يوجب تقديم الحق و ايثار جنابه لدعا عليهم لالهم ، فما عرض عليه الا ما استحقوا به ما تعطيه هذه الآيه من التسليم لله. يعنى: مما تعطيه هذه الآية من تفويض امرهم اليه، تعالى .

قال: «رضى الشعنه» من التسليم لله والتعريض لعفوه، و قدورد ان الحق اذااحت صوت عبده في دعائه اياه، اخر الاجابة عنه، حتى يتكرر ذلك منه، حباً فيه لااعراضاً عنه، و لذلك جاءا بالاسم الحكيم، والحكيم هو الذي يضع الاشياء مواضعها و لا يعدل بها عن الذي يقتضيه و يطلبه حقايقها بصفاتها، فالحكيم العليم بالترتيب، فكان، صلى الله عليه وسلم، بترداد هذه الآية على علم عظيم، عن الله، فمن تلافهكذا يتلو يعنى فليتل والا فالسكوت اولى به، واذا وفق الله العبد الى نطق بامر ما فما وفقه اليه. يعنى عليه، فان حروف الجريدل بعضها عن بعض، ولاسيما الى وعلى، كما ظل الله تعالى ، انزل اليك وانزل عليك، في مواضع.

قال: «رضى الله عنه» فماوفقه اليه الا وقداراد اجابته فيه و قضا حاجته، فلايستبطىء احد ما يتضمنه ماوفق له، وليثابر مثابرة رسول الله، صلى الله عليه و سلم، على هذه الآية، في جميع احواله حتى يسمع باذنه او بسمعه، كيف شئت او كيف اسمعك الله الاجابة، فان جازاك بسؤال اللسان

۱ - سه ی۱۱۱ ۰ ۲ - سه ی۱۱۷ ۳ - سه ی۱۱۸ ۰ ۲ - عرض عرض (ع) ۰

اسمعك باذنك ، وانجازاك بالمعنى اسمعك بسمعك .

قال العبد: لم اجد مزيداً على ما فسر الشيخ هذه الآية في المناجاة المحمدية العيسوية، فقدو في حق تفسيرها وحرر بحسن تخبيره تقريرها.

## في حكمة رحمانية في كلمة سليمانية

قال العبد: لما كانت الحكمة الرحمانية يوجب ظهور الوجود العام على اكمل وجوهها في اكمل المظاهر الالهية الرحمانية من الاشخاص الانسانية بحيث يظهر في جميع اصناف الرحمة والهيات الظاهرة على العموم من كمال التصرف والسلطان والملك والنبوة والولاية على ماهى ظاهرة في جميع العالم، مفصلاً مفرقاً في اشخاصه، وكانت الكلمة السليمانية، بهذه المثابة على التعيين فانه كان نبياً ولياً عبداً كاملاً، و وهبه الله التسخير الكلى التام والسلطان والحكم والتصرف العام في جميع اجناس العالم وانواعه واصنافه من الملائكة والجن والانس والطير والسباع وساير الحيوان والنبات والمعادن، على اكمل وجوهها وافضلها واتمها واعمها، فصلحت اضافة هذه الحكمة الرحمانية اليه.

قال: «رضى الله عنه انه ، يعنى الكتاب ، من سليمان وانهاى مضمونه بسم الله الرحمن الرحيم ، فاخذ بعض الناس فى تقديم اسم سليمان على اسم الله ، ولم يكن كذلك ، وتكلموا فى ذلك بمالاينبغى مما لايليق بمعرفة سليمان ، عليه السلام ، بربه ، وكيف يليق ماقالوه ، و بلقيس تقول فيه: «انى القى الى كتاب كريم» اى يكرم عليها .

قال العبد: تأدب «رضى الله عنه» مع الحق الذى فى اعيان الطاعنين فى سليمان وتخطئتهم بعدم تعيينه اسمائهم، فقال اخذ بعض الناس، وتكلموا بما لا يليق، اعراضا عن التعرض لتخطئتهم والتعريض بهم، وانما ساق مقتضى التحقيق فى هذا المقام السليمانى، واما خطاهم فى تخطئة سليمان، صريح، فان واضح التفسير ان بلقيس هى

١ - تقوله. خ.

التى قالت لقومها عندما القى اليها الهدهد كتاب سليمان وارتهم الكتاب، انه من سليمان، فهذا قولها ليس فى طى الكتاب، انه يعنى مضمون الكتاب «بسمالله الرحمن الرحيم ان لاتعلوا على واتونى مسلمين» والدليل على ذلك من ظاهر اللفظ قولها : «يا إيها الملا انى القى الى كتاب كريم» وقولها أنه اى الكتاب يعود الضمير الى المذكور، وعلى ما قالوا ليس للضمير مذكور تعود اليه، وانما قالت ذلك بياناً لمرسل الكتاب، ثم تصدت لبيان مضمون الكتاب بقولها : «وانه بسمالله الرحمن الرحيم» وانه طلب الطاعة والانقياد لحكمه، فما بقى بعد ذلك احتمال لكون الكتاب مكتوباً فيه، كما قالوا، وهذا ظاهر.

قال: «رضى الله عنه» وانما حملهم على ذلك ربما تمزيق كسرى كتاب رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، مامزقه حتى قرأه كله و عرف مضمونه ، فكذلك كانت تفعل بلقيس ، لولم توفق لماوفقت له، فلم تكن تحمى الكتاب عن الاخراق لحرمة صاحبه تقديم اسم سليمان على اسم الله ولا تأخيره عنه قال العبد: وانه «رضى الله عنه» وان اقام عذرهم، فان قوله: ربما حملهم على ذلك، اشارة الى انهم عللوا فيما ذكروا تمزيق كتاب رسول الله، ثم بين ان هذا التعليل ايضاً غير صحيح، لكون كسرى انما مزق الكتاب، لكون مضمونه دعوته الى خلاف ايضاً غير صحيح، لكون كسرى انما مزق الكتاب، لكون مضمونه دعوته الى خلاف دينه ومعتقده، لالان اسم الله مقدم على اسمه، وتقديم اسم رسول الله على اسمه كان جرالعلة التمزيق، فمزقه الله كل ممزق، فوفق الله بلقيس، فقرأت الكتاب و آمنت باطنا، فذكرت لقومها انها القى الى كتاب كريم، ارسله اليها سلطان عظيم، فلولم توفق لما فذكرت لقومها انها القى الى كتاب كريم، ارسله اليها سلطان عظيم، فلولم توفق لما وفقت، لمزقت، سواء كان اسم سليمان مقدماً على اسم الله اولم يكن، فليس تقديم

اسمه ولاتأخيره بمانع عن التمزيق والاحراق، كما زعموا .
قال : «رضى الله عنه» فأتى سليمان بالرحمتين يعنى فى مضمون كتابه اولاً فى البسملة، رحمة الوجوب ورحمة الامتنان اللتان هما الرحمان الرحيم. يشير : «رضى الله عنه» الى ان الرحمتين عين الاسمين فى حق الحق، لاحدية الاسم والمسمى فى ذاته .

واعلم: انالرحمان كما ذكرنا عبارة عنالحق منكونه عينالوجودالعام بين العالمين، فعم بهذهالرحمة جميع الاسماء والحقايق، فهى رحمة الامتنان على كل موجود لم يكن لعينه موجودا، فاوجده الله بهذه الرحمة، ولفظ الرحمان فى وزانه يقتضى العموم، ولما عمت رحمته الكل اقتضت ان يخص بعمومها كل عين عين من الاعيان بخوصية ذاتية لتلك التعين فيرحمها برحمة بصلح لها ويصلحها، فالرحيم فيه مبالغة لتعميم التخصيص وللرحمان من الرحيم تخصيص التعميم، وللرحيم من الرحمان تعميم التخصيص، فكل منهما اذن فى كل منهما .

قال: فامتن بالرحمان واوجب بالرحيم، وهذا الوجوب من الامتنان، فدخل الرحيم في الرحمان دخول تضمَّن، فانه كتب على نفسه الرحمة، سبحانه ليكون ذلك للعبد بماذكره الحق من الاعمال يأتى بها هذا العبد حقاً على الله اوجه له على نفسه .

يشير الى قوله: «وسعت، حمتى كل شىء»، ، فامتن على الكل بتعميم الرحمة ثم اوجبها بقوله، تعالى «فسأكتبها للذين يتقون» وقوله: سبقت رحمتى غضبى ، امتنان على الكل ايضاً بايجاب الرحمة، فافهم، فانه ذوق نادر غريب هذا معنى قوله: فدخل الرحيم فى الرحمان، وقوله: فانه كتب على نفسه الرحمة، يعنى الرحمة التى سبقت غضبه، وقوله: ليكون للعبيد اى اجاب الرحمة بالكتابة على نفسه حقاً عليه، استحقوها بها اى بالاعمال بايجابه لهم هذه الرحمة .

قال: «رضى الله عنه» و من كان من العبيد بهذه المثابة ، فانه يعلم من هو العامل به .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان رحمة الوجوب هى التى استحقها المتقون بتقواهم واعمالهم الصالحة، فانها رحمة خاصة من الرحيم بهذه الاعمال المستدعية لمجازاة الله بما يناسبها، ثم اشار الى من يكون له هذه التقوى والرحمة الخاصة فانه يكون عالماً

<sup>1</sup> ـ ذواته. خ. ٢ ـ يستحق بها هذه الرحمة اعنى رحمة الوجوب ومن كان من العبيد بهذه المثابه فانه يعلم من هوالعامل منه (ع) .

٣و ٤ ــ الايه: و رحمتي وسعت كلشئ، س٧ ي١٥٥٠

بانالله هو العامل به جميع اعماله المقتضية لهذه الرحمة، فان هذا العلم اعلى مراتب هذه الرحمة للمتقى .

قال: «رضى الله عنه» والعمل منقسم على ثمانية اعضاء من الانسان، وقداخبر الحق، تعالى، انه هوية كل عضو منها، فلم يكن العامل غير الحق والصورة للعبد، والهوية مدرجة فيه اى فى اسمه لاغير.

يعنى : ان هوية العبد هوالله .

قال : «رضى الله عنه» لانه تعالى عين ماظهر وسمى خلقاً و به كان الاسم الظاهر ، والآخر للعبد بكونه لم يكن ثم كان .

يعنى: من حيث ان هذالعبد لم يكن ثمّمكان تحقق الآخرية، فهو الآخر وفى مادته تسمى الله بالآخر وبتوقف ظهوره عليه وصدور العمل منه كان الاسم الباطن والاول.

يعنى «رضى الله عنه» بتوقف وجود العبد على الله الموجد له تحققت الاولية له، تعالى، ومن حيث ان الاعمال صادرة ظاهراً من العبد تحقق للحق للحق اسم الباطن من غيب هو ية العبد، فان الحق هو العامل به وفيه .

قال: «رضى الله عنه» فاذارأيت الخلق رأيت الاول والآخر والظاهر و الباطن، و هذه معرفة لايغيب عنها سليمان، عليه السلام، بلهي من الملك الذي لاينبغي لاحد من بعده.

يعنى: الظهور به فى عالم الشهادة الى ان سليمان كان عارفاً بان الله هو العامل بسليمان وغيره ما يصدر عنه من الاعمال والتصرفات والتسخيرات ولولم يشهد ان الله عينه وجميع قواه وجوارحه، لما يأتى له هذا السلطان والحكم الكلى والامر الفعلى.

قال: «رضى الله عنه» فقداوتى محمد، صلى الله عليه وسلم ، ما اوتى سليمان ، عليه السلام، وماظهر به، فمكنه الله، تعالى تمكين قهر من العفريت الذى جاءه بالليل ليفتك به، فهم باخذه وربطه بسارية من سوارى المسجد، حتى يصبح فيلعب به ولدان المدينة ، فذكر دعوة سليمان ، عليه السلام ،

فرده الله خاسئاً ، فلم يظهر ، عليه السلام بما قدره الله عليه ، فظهر بذلك سليمان ثم قوله: ملكا ، فلم يعم ، فعلمنا انه يريد ملكاً ما ورأيناه قد شورك في كل جزء من الملك الذي اعطاه الله ، فعلمنا انه ما اختص الا بالمجموع من ذلك ، و بحديث العفريت انه ما اختص الا بالظهور ، وقديختص بالمجموع و الظهور ، ولو لم يقل ، صلى الله عليه وسلم ، في حديث العفريت: فامكنني الله منه ، لقلنا انه لماهم باخذه ، ذكره الله دعوة سليمان ، عليه السلام فعلم انه لا يقدره الله على اخذه ، فرده الله خاسئاً ، فلما قال : فامكنني الله منه ، علمنا انه قدوهبه الله التصرف فيه ، ثم ان الله ذكره فتذكر دعوة سليمان ، عليه السلام ، فتأدب معه ، فعلمنا من هذا ان الذي فتذكر دعوة سليمان ، عليه السلام ، فتأدب معه ، فعلمنا من هذا ان الذي لاينبغي لاحد من الخلق بعد سليمان الظهور بذلك في العموم .

قال العبد: كل هذا مشروح لامزيد عليه .

ثم قال: «رضى الله عنه» وليس غرضنا من هذه المسألة الا الكلام والتنبيه على السرحمتين اللتين ذكرهما سليمان، عليه السلام فى الاسمين اللذين تفسيرهما بلسان العرب الرحمان الرحيم، فقيد رحمة الوجوب واطلق رحمة الامتنان فى قوله: « و رحمتى وسعت كل شىء حتى الاسماء الالهية، اعنى حقايق النسب.

يعنى: «رضى الله عنه» من حيث احوى دلالتها التى يقتضى امتياز كل اسم بخصوصه لاالاخرى التى هى الدلالة على الذات عينها والذات عينه، فلايطلق عليها انها مرحومة، فالمرحومة الداخلة تحت كل شيء هي حقايق النسب وهي على وجهين:

احدهما ــ كالوجود والحياة والعلم والقدرة وسايرالنسب التي لاتحقق لها في اعيانها الا بالله، والرحمة الذاتية .

والثانى ـ ماينسب الى الحق من حيث هذه النسب، كالعالمية والقادرية والخالقية والرازقية، فانها نسب لهذه النسب المذكورة اولاً الى المسمى الواحد الاحد وهوالله

۱ - س۷ یه ۱۵ ۰

سبحانه، فهي التي وسعتها رحمة الامتنان مع العالمين .

قال: «رضى الشعنه» فامتن عليها بنا ، فنحن نتيجة رحمة الامتنان بالاسماء الالهية و النسب الربانية .

يعنى الكمل من نوع الانسان، فان آدم وبنيه هم الذين اكرمهم الله، تعالى، و اصطفاهم بتعليمه الاسماء لنا منا، فتذكر .

ثم قال : «رضى الله عنه» ثم اوجبها على نفسه بظهورنا لنا واعلمنا أنه هويتنا ليعلم أنه ما أوجبها على نفسه الالنفسه ، فما خرجت الرحمة منه ، فعلى من امتن ، وماثم الاهو الا انه لابد من حكم لسان التفصيل لماظهر من تفاضل الخلق في العلوم ، حتى يقال : إن هذا اعلم من هذه مع احدية العين ، و معناه معنى نقص تعلق الأرادة عن تعلق العلم فهذه مفاضلة في الصفات الالهية وكمال تعلق الارادة و فضلها اوزيادتها على تعلق القدرة، وكذاالسمع الالهي والبصر وجميع الاسماء الالهية على درجات في تفاضل بعضها على بعض ، كذلك تفاضل ماظهر في الخلق من ان يقال هذا اعلم من هذا ، معاحدية العين ، وكما انكل اسم الهي اذا قدمته سميته بجميع الإسماء و نعته بها ، كذلك فيما ظهر من الخلق فيه اهلية كل مافوضل به فكل جزء من العالم مجموع العالم ، اى هو قابل لحقايق متفرقات العالم كله ، فلايقدح قولنا : ان زيداً دون عمرو في العلم ان يكون هوية الحق عين زيد و عمر و و يكون في عمر و اكمل واعلم منه في زيد ، كما تفاضلت الاسماءالالهية و ليست غيرالحق ، فهو تعالى ، منحيث هوعالم اعم في التعلق من حيث هومريد و قادر ، وهو ليس غيره ، فلاتعلمه ياوليي هنا وتجهلههنا وتثبتههنا وتنفيههنا الاان تثبته بالوجه الذي اثبت نفسهو نفيتة عن كذا بالوجه الذي نفي نفسه ، كالآية الجامعة للنفي والاثبات في حقه حين قال: «ليس كمثله شيء و هو السميع البصير» فاثبت بصفة تعم كل

۱ - س۲۶ ی ۹۰

سامع وبصير من حيوان و ماثم الاحيوان الا انه بطن في الدنيا عن ادراك بعض الناس ، وظهر في الآخرة لكل الناس .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان الحياة للحيوان وفيه عرفاً عاماً وهى سارية فى الحيوان والجماد والنبات وغيرهم عرفاً خاصاً بالمحققين، فان الله كشف عن وجه هذا السر لهم وحجب عنالبعض، وهم عامة اهل الحجاب، وقد مر مراراً فتذكر، فاذا ارتفع الحجاب وهو عقلك القابل وكشف الغطاء وهو وهمك الحايل عمت المعرفة فعرفته وعرفه كل احد كذلك.

قال: «رضى الله عنه» فانها الدار الحيوان. يعنى الآخرة، و ان كل من فيها حيوان حقيقة مبالغة، وكذلك الدنيا الا ان حياتها مستورة عن بعض العباد ليظهر الاختصاص و المفاضله بين عبادالله وما يدركونه من حقايق العالم فمن عم ادراكه كان الحق فيه اظهر فى الحكم ممن ليس له ذلك العموم فلا تحجب بالتفاضل و تقول لا يصح كلام من يقول: ان الخلق هوية الحق، بعدما اريتك التفاضل فى الاسماء الالهية التى لا تشك انت انها هى الحق و مدلولها المسمى بها وليس الاالله، ثم انه كيف يقدم سليمان اسمه على اسم الله كما زعموا وهو من جملة من اوجدته الرحمة، فلابدان يتقدم الرحمان الرحيم اى على اسم سليمان ليصح استناد المرحوم، هذا عكس الحقايق تقديم من يستحق التأخير و تأخير من يستحق التقديم فى الموضع الذى يستحقه.

يشير: «رضى الله عنه» الى حقيقة التفاضل بين الاسماء، كتفاضل الرحمان على الرحيم، فمع ان سليمان اسم الهى فى نفسه على مقتضى التحقيق، ولكن بالنسبة الى الله المتعين بذاته فى الوهيته متقيد عن كل تقدير بخصوصية مادة سليمانية، وسليمان عارف بذلك، فلايقدم المقيد على المطلق، كما لا يتقدم الرحيم على الرحمان، اذالرحمان الموجد لسليمان والمظهر عموم حكم سلطانه على العالم، يستحق التقديم بالذات على

١ ـ وبما يدركونه. خ.

من اوجده ممن سليمان واحد منهم ولاسيما في اول الكتاب اوصدره، فهذا لايليق بكمال سليمان، عليه السلام، وعلمه ومعرفته، حاشاه عن ذلك .

قال: «رضى الله عنه» ومن حكمه بلقيس وعلو علمها، كونها لمتذكر من القى اليها الكتاب، وماعلمت ذلك الالتعلم اصحابها ان لها اتصالاً الى امور لايعلمون طريقها، وهذا من التدبير الالهى فى الملك، لانه اذا جهل طريق الاخبار الواصل للملك خاف اهل الدولة على انفسم فى تصرفاتهم، فلايتصرفون الافى امر اذا وصل لى سلطانهم يأمنون غائلة ذلك التصرف، فلو تعين لهم على يدى من يصل الاخبار الى ملكهم لصانعوه واعظموا له الرشى حتى يفعلوا مايريدون، ولايصل ذلك الى ملكهم، فكان قولها: «القى الى» ولم تسم من القاد، سياسة منها اورثت الحذر منها فى اهل مملكتها و خواص مدبرها، و بهذا استحقت التقدم عليهم. قال العبد: كل هذا مشروح لا يحتاج فيه الى مزيد بيان

قال: «رضى الشعنه» واما فضل العائم الانسان على العالم من الجن باسرار التصرف و خواص الاشياء فمعلوم بالقدرالزمانى ، فان رجوع الطرف الى الناظر به اسرع من قيام القائم من مجلسه ، لان حركة البصر فى الادراك الى مايدركه اسرع من حركة الجسم فيما يتحرك منا ، لان الزمان الذي يتحرك فيه البصر عين الزمان الذي يتعلق بمبصره مع بعد المسافة بين الناظر و المنظور ، فان زمان فتح البصر زمان تعلقه بفلك الكواكب الثابتة وزمان رجوع طرفه اليه، عين زمان عدم ادراكه، والقيام من مقام الانسان ليس كذلك، اىليس لههذه السرعة، فكان آصف بن برخيا، اتم فى العلم من من المناسلام عرش بلقيس الواحد فرءى فى ذالك الزمان بعينه سليمان عليه السلام عرش بلقيس عنده الله يدركه وهو فى مكانه ، من غير انتقال .

۱ ـ س ۲۷ ، ی ۲۹ ، ۲ ـ مدبریها، خ. ۳ ـ من الصنف الأنسانی (ع) ، ٤ ـ فی العمل (ع) ، ۵ ـ فی العمل، خ. ۲ ـ مستقر اعنده (ع) ،

قال العبد: يشير «رضى الله عنه» الى ان وجود عرش بلقيس عند سليمان، علبه السلام، قبل ارتداد طرفه اليه، ليس كما زعم الجمهور من اهل الظاهر وعلماء الرسوم من اتبان آصف بعرش بلقيس من سبا على ماكان موجوداً ولم يره سليمان، عليه السلام، في سبا كشفاً واطلاعاً، بلكان تصرفاً عجيباً غريباً الهيآ باعدام عرشها في سبا في عين ايجاده عند سليمان، بمعنى انه سلب بتصرفه العلمي الكامل الصورة العرشية عن وجودها المتعين فيها بسبا، وخلع عنه تلكالهيئة وخلعها عليه عند سليمان في عين ذلك الزمان، فزمان قول آصف: «انا آتيك به قبل ان يرتد اليك طرفك» كان عين زمان انعدام عرش بلقيس في سبا وايجاده عند سليمان، عليه السلام، و ذلك من عين التصرف الكلى الذي اعطاهالله، تعالى، كرامة لسليمان، عليهالسلام، وهذاالتصرف اعلى تصرف اقدرالله من شاء من عباده عليه، وهو من حيث العلم الكامل بالخلق الجديد، كما عرفت فيما اسلفناك، ان صورالعالم كلها هيآت واشكال ونقوش، ظهر في مرآة الوجود الحق اوتعينات الوجودالحق في صور حقايق العالم واعيانها الثابتة في العلم القديم التي كانت معدومة من حيث هي هي لها حقايق الاعيان، فالقابل من الوجود الحق لصورة عين من الاعيان على الوجه الاوجه الاول الاولى اوالمتعين منه في عين من الاعيان، والظاهر بها وفيها، والمظهرة المعينة هيله على الوجه الثاني في ذوق اهل المعاني والمعاني انما يتلبس بصورتها عند انسحابه اوملابسته اومحاذاته لتلك العين وباتصال الفيض الوجودي الذي يعقب ذلك الفيض الاول ينخلع الاول عن تلك الصورة الى غيرها من الصور الآخر التي لتلك العين في غير ذلك الموطن والحضرة حتى يظهر ذلكالوجود بصورة تلكالتعين في جميع مراتبالوجود ومواطنه ويتلبس الوجود المتعين ثانياً العاقب للاولى بتلك الصورة عند انسحابه عليها اومحاذات لها كذاك، وكذلك؛ الامر دائما ابداً لاالى نهاية اوغاية، كماكان لاعن بداية كالماء الجارى في نهر «ولهالمثل الاعلى» اذاحاذي موضعا من النهر، فان الماء يتشكل بحسب ذلك

٣\_ اسلفناك، خ.

۲ ـ س۲۷ ی ۰ ۱

١- طرفيه. خ.١- ولذلك. خ.

٥ ـ س٠٣ ي٢٦٠

الموضع ويجرى عليه بحسبه ويظهرفيه بموجبه، ولايثبت ولايبقى بل يمربالجريان و بعقبه الماء بالفيضان يقطرات اواجزاء مائية غير الاجزاء والقطرات الاولى، وهذا لاريب فيه عقلاً وكشفاً صحيحاً، ولكن الحس يدرك الاتصال في احدية سطح الماء دائباً لغلبة الوحدة الوجودية الحقة على الكثرة وجوداً وعيناً، كغلبة الكشرة الجودى الاحساني دائم الجريان متوالى الفيضان من الغيب والشهادة ثتم منها الى الغيب متواصل السريان في صورالحقايق كدوامالذاتي بالاقتضاء الذاتي لايتغير عنه ازلاً و ابدأ، ولا يزال عليه دائماً ابدا لآبدين و دهرالداهرين مادامت ذات المفيض المتجلى بالتجلى الذاتي وهي دائمة والتي اقتضته الذات الالهية لذاتها فانها لايزال عليــه فلايزال ولايزول ولايحول ابدا لآباد ومنتهى الآماد، فالوجود الحق الجاري والنفس الرحماني السارى في حقايق الاشياء واعيانها دائم ابدأ وما ثم الا وجود واحد وتجل واحد لاينتهى ابدالآبدين، ولكنه دايم التعين متنوع التحلي والتبيين بحسب خصوصيات القوابل وبموجب قابليات الاعيان والمظاهر، كالماءماءواحد وتعين القطرات والاجزاء الماوية بحسب المعينات مما يجرى عليه بتقدير العلم وفرض العقل من حيثكل موضع معين معين له بحسبه وموجبه، فافهم، واعلم انه اعلى الاذواق واجلى المشاهد واحلى المشارب، جعلناالله واياك من اهله بمنه وفضله وطوله، فلماكان آصف، عليهالسلام، عارفاً بهذه الحقيقة اما كشفاً او اعلاماً من الله بذلك، اومن كون الله اعطاه التصرف في الوجود الكوني جمعاً اوفرادي، فاستمر تصرفه على ذلك كرامة له ولسليمان، ولما ارادالله من كمالالظهور بكمال التصرف الوجودي في النوع الانسان لتسخير الجن و الانس وغيرهما لمظهره الاكمل في ذلكالعصر، وهوسليمان، عليهالسلام، فتصرف آصف بخلع الصورة العرشية من وجودها في سبا وخلعها عليه في الحال عينه عنـــد سليمان في زمان واحد من غير ريث ولاتراخ ولاتراخ، اظهاراً لكمال تصرفه الذي آتاهالله، وانما حملته على ذلك الغيرة على سليمان وله وللملك الذي آتاهالله من الجن لئلايتوهموا ان تصرفهم اعلى واتم من تصرف سليمان وآصف، فاظهرلهم، انالملك

والتصرف الذي اعطاهما، اعنى سليمان وآصف، عليهماالسلام، خارق العادات، الجن وسحرتمهم فى تصرفاتهم الخصيصته بهم من تقريبالبعيد وبالاتيان بالاعمالالشاقة الخارجة عن قوةالبشر والخارقة لعادات اهل النظر بالفكر في المعتاد، و ذلك نفضل روحانية في الجن وقوة اتاهم الله من التصور والتشكل باشكال مختلفة للرائين من البشر، فان وجود صورهم من الهواء والنار على انحاء مختلفة وضروب متخالفة ومؤتلفة لايتناهى شخصياتها وجزوياتها وان انحصرت امهات اصنافهم واممهم على اربع امهات، فانالغالب على نشاتهم اماالهواء اوالنار اوهما معا متساويين غير متساويين على الماء والتراب مطلقاً، والعنصران الثقيلان وهماالماء والارض مغلوبان في نشآت الجين على نحو غلبتهما على الهواء والنار في المولدات المعهودة المشهودة الكثيفة الثقيلة مثل مغلوبية البرودة والرطوبة فيالفلفل وامثاله ومثل غلبة البرودة والرطوبة علىي الحرارة واليبوسة في لبالخيار مثلاً وامثاله على درجات دقايق لايكاد ينحصر و لا يحصيها الا موجدها، الله، تعالى، مع معلوبية هذين الاسطقسين الثقيلين في نشآت الجن والشياطين، فاما أن يكون الغالب، الجزء الهوائي على الجزء الناري أو بالعكس، والاول الجن المؤمنون بالله والملائكة والكتب والرسل المتدينون بالاديان والملل من اليهود والنصارى والمجوس والمسلمين، والثاني الشياطين والمردة والعفاريت و الا بالسته الكفرة، فهم نوعان وكل واحد منالنوعين بعد ذلك مع مغلوبية الثقيلين و اغلبية اللطيفين، فاما ان يكون احدالثقيلين غالباً على الآخر كالماء مثلاً اوالارض، فالصنف الغالب في نشأتهم الماء على الارض، مع معلوبيتهما تحت اللطيفين، على اصناف صنف اشخاصهم عمارالبحار وآخر في الانهار، وآخر اشخاصه في الآبار وآخر اشخاصه في العيون، والغالب عليهم الارض على الماء في نشاتهم ايضاً على اصناف كذلك منهم عمرةالدور والمساكن والنواويس والمقابر، ومنهم عمرةالاودية، ومنهم عمرةالجبال والشعاب والمعادن، ومنهم عمرةالبساتين والمواضع النزيهة والرياض، ومنهم من يكونون فيالفيافي والمهامه والمجاهل والمعالم والطرقات، والغالب علىالكل اما النار على باقىالاجزاء اوالهواء وقد ذكرنا من احوال نشآتهم واخلاقهم وصورهم و

اشكالهم، ضوابط كلية فيمااسلفنا في هذاالكتاب فاذكروا اقبائلهم واساميهم وافعالهم وصورهم مذكورة مفصلة في كتب علوم الروحانيات والدعوات والاستنزالات و التسخيرات، ما هذاالكتاب موضع ذكر ذلك، والله الموفق، ولا يحصى على التفصيل اشخاصهم إلاالله، تعالى، وبموجب نشآتهم اعطاهم الله التصرف بماليس في قوة البشر غير الكمل والمتصرفين والروحانيين من صنف الانسان الكامل ولكن ليس للجن هذا العلم وقوة الهمة من غير توسط حركة جسمانية الاالقول، وكان قول آصف، عليه السلام، حين فعله اختصاصاً من الله واكراماً من عين اكرامه لسليمان، فلما رأت الجن هذا النوع من التصرف آمنوا به وبسليمان الا افذاذاً شدوا، فقيدهم وسجنهم سليمان و آصف والجن والكبر ومهو وللخواتيم والمنافية والغرائم والاقسام الآصفية على ايدى اهل العلم الروحاني، والله الموفق السليمانية والغرائم والاقسام الآصفية على ايدى اهل العلم الروحاني، والله الموفق الوهاب، يهب من يشاء ما يشاء، لارب غيره، عليه التكلان وهو المستعان .

قال : «رضى الله عنه» ولم يكن عندنا باتحاد الزمان انتقال.

يعنى استقرار العرش عند سليمان، لم يكن باتحاد الزمان وانتقاله، وانسا كان اعداماً و ايجاداً من حيث لايشعراحد بذلك الا من عرفه و هو قوله، تعالى ، «بل هم في لبس من خلق جديد ، ولايه ضي عليهم وقت لايرون فيه ماهم راؤون له ، اذا كان هذا كما ذكرناه ، فكان زمان عدمه ، اعنى عدم العرش من مكانه عين وجوده عند سليمان من تجديد الخلق مع الانفاس ، ولاعلم لاحد بهذا القدر ، بل الانسان لايشعر من نفسه انه في كل نَفس لايكون ثم يكون . ص

يعنى: لاقتضائه من حيث امكانه وعدميته من حيث امكانه، ان يرجع الى عدمه الاصلى، ولاقتضاء اتصال التجليات، لتكوينه بعدالعدم فى زمان واحد من غير بعدية ولاقبلية زمانية، يوجب لبس الامر عليهم، بل عقلية معنوية

قال : «رضى الله عنه» ولاتقل ثم يقتضى المهلة ، فليس ذلك بصحيح

١ فاذكرو اما قبائلهم. خ.

و انما ثم يقتضى تقدم الرتبة العلية عندالعرب في مواضع مخصوصة كقول شاعر: كهتز الرديني ، ثماضطرب، وزمان الهز عين زمان اضطراب المهزوز ، بلاشك ، وقدجاء بثم، ولامهلة، كذلك تجديد الخلق معالانفاس، زمان العدم زمان وجوده المثل ، كتجديد الاعراض في دليل الاشاعرة ، فان حصول عرش بلتيس من اشكل المسائل ، الا عند من عرف ماذكرناه آنفاً في قصته ، فلم يكن لآصف من الفضل في ذلك، الا حصول التجديد في مجلس سليمان ، عليه السلام

يشير «رضى الله عنه» الى الايجاد اما التعين الوجودى فى صورة عرش بلقيس اوفى صورة مثلها اوظهور الصورة فى الوجودالحق، انما هو للحق، وليس لآصف الاصورة التجديد والتجسيد فى مجلس سليمان وتعيينه بالقصدمنه، و ذلك ايضاً للحق من مادة آصف، ولكن لسان الارشاد يقضى بمارسم.

قال: «رضى الله عنه» فما قطع العرش مسافة ولازويت لـهالارض، ولاخرقها لمن فهم ماذكرناه، وكان ذلك على يدى بعض اصحاب سليمان ليكون اعظم لسليمان، عليه السلام، في نفوس حاضرين من لقيس و اصحابها، وسبب ذلك، كون سليمان، عليه السلام، هبة الله، تعالى لداود، عليه السلام، من قوله: «ووهبنا لـداود سليمان» والهبة عطا الـواهب بطريق الانعام لابطريق الجزاء الوفاق والاستحقاق، فهو النعمة السابغة والحجة البالغة والضربة الدامغة.

يعنى: سليمان ، عليه السلام، بالنسبة الى داود، عليه السلام، فقد كملت الخلافة الظاهرة فى داود وظهرت الملكية وجودها فى سليمان، عليه السلام، ساير الليالى و الايام .

قال : «رضى الشعنه» و اما علمه فقوله : «ففهمناها سليمان» مع مع منافاة حكمه لحكم داود ، قال «رضى الشعنه»

۱- س۳۸ ی۲۹ د ۲۰ س۱۲ ی۷۹ د ۳- فا نمسأله حصول عرش (ع) .

«و كلاً آتيناه حكماً و علماً » ، فكان علم داود ، علم موتى آتاه الله، وعلم سليمان ، علم الله في المسألة، اذاكان الحاكم بالاواسطة وكان سليمان ترجمان حق في مقعد صدق، كما ان المجتهد المصيب بحكم الله الذي يحكم بهالله في المسألة، لو تولاها بنفسه او بما يوحي به لرسوله، له اجران، والمخطى لهذاالحكم المعيّن له احده عم كونه علماً وحكماً، فاعطيت هذه الامَّةالمحمدية رتبة سليمان في الحكم ورتبة داود، فما افضلها من امة، ولمًّا رأت بلقيس عرشها مع علمها ببعدالمسافة واستحالة انتقاله في تلك المدة عندها ، «قالت كانه هو»°، و صدقت بماذ كرناه من تجديد الخلق بالامثال، و هو هو وصدق الامر، كما انك في زمان التجديد بن ماانت في الزمان الماضي، ثم انهمن كمال علم سليمان التنبيه الذي ذكر مفي الصرح فقيل «ادخلي الصرح» بوكان صرحاً املس ، الاامت فيها به من زجاج ، فلما رأته حسبتهماء «فكشفت عن ساقيها»^، حتى لايصيب الماءثوبها، فنبهها بذلك على ان عرشها الذي رأته من هذا القبيل ، و هذا غاية الانصاف .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان تقييدالوجود في الصورة العرشية عند سليمان و بلقيس لم يكن اعادة العين، ولا نقل الموجود المشهود في سبا الى مجلس سليمان، فان ذلك محال، ولكنه اعدام لذلك الشكل العرشي في سبا وايجاد لمثله عندهما من علم الخلق الجديد، فهو ايجاد المثل، لا ايجاد العين و ذلك ايهام وايماء وتنبيه للمثل باظهارالمثل، وكذلك كاذالصرح يوهم من رآه انه ماء صاف يموج مثل مايتخيل من لامعرفة له بحقيقة تجديدالخلق معالانفاس، انالثاني عينالاول وانالمجسد الممثل من الصورة العرشية، عين عرش بلقيس الذي في سبا، فصحح سليمان في تنبيهه اياه

۱ - س۲۱ ی۷۹ ۰ ٣و ٤ ــ اجر . خ .

٢ ـ اذكا هو الحاكم ... خ.

٥ ـ س٢٧ ي٢٤ .

٧\_ فيه خ٠

٦- س٢٧ ي } }: قيل لها ادخلي .

٨- س٢٧ ي } } : وكشف عن ساقيها .

ساقيها، ان قولها كانه هوصادق، اذليس هوهو، بل كانه هو، وهكذا سؤال سليمان في قوله: «انه صرح ممرد من قوارير» الاكماظننت انهالماء اواللجة فكثفت عن عنها «اهكذا عرشك» لعلمه بالامر، في نفسه .

قال: «رضى الله عنه» فانه اعلمها بذلك اصابتها في قولها: كانه هو فقالت عندذلك «رباني ظلمت نفسي و اسلمت معسليمان لله رب العالمين» ".

يعنى: ظلمت نفسى بتأخير الايمان الى الآن، واسلمت برفع التاء عطف على ما نوت من التوبة والرجوع الى الله، من الظلم الذى اعترفت بها، بمعنى تبت و رجعت عما ظلمت نفسى واعترفت واسلمت مع سليمان لله، ولوكان عطفاً على ظلمت، لم يستقم الكلام، ولم ينتظم، ولوعظفت الكلمة اعنى اسلمت على قالت، لصح المعنى، وكان اخباراً عن الجن انها قالت ظلمت نفسى، واسلمت هى مجزوم التاء ، كناية عن بلقيس، انها اسلمت لله رب العالمين مع سليمان، اى اسلام سليمان لله رب العالمين .

قال: «رضى الله عنه» فما انقادت لسليمان و انما انقادت لرب العالمين وسليمان من العالمين ، فما تقيدت في انقيادها كما يتقيد الرسل في اعتقادها بالله، بخلاف فرعون ، فانه قال: «رب موسى وهرون» أ

یعنی: ان فرعون قید اسلامه بقوله: «رب موسی وهرون» و وان کان رب موسی وهارون» و ان کان رب موسی وهارون هو ربالعالمین، ولکن فی لفظ فرعون مقید بموسی وهارون، وفی قول بلقیس لله ربالعالمین، مطلق، یعم سلیمان وموسی وهارون وغیرهم.

قال : «رضى الشعنه» وان كان يلحق بهذا الانقياد البلقيسي منوجه ولكن لايقوى قوتها .

یعنی: «رضیالله عنه» لایقوی قوة اسلام فرعون قوة انقیاد بلقیس لما ذکرنا، ولاسیما وقدکان اسلام فرعون فی حال الوعر والخوف من الغرق و رجاءالنجاة

۳\_ س۲۷ یه ۶

٦\_ قوته. خ.

<sup>· {{ 5</sup> m - 161

٠ ٤٧٥ ٢٦س -٥٠٤

٧\_ الزعر، خ.

بالاسلام الفرعوني بالانقياد البلقيسي، فان كل واحد منهما اتبع اسلامه اسلام نبيه، فاسلم فرعون لله الذي آمنت به بنواسرائيل وآمن موسى به، فايمانه واسلامه تبع لايمانه، وقوله: انا من المؤمنين ومن المسلمين، فيها دلالة اطلاق الايمان والاسلام، فان المؤمنين والمسلمين الذين جعل نفسه منهم، آمنوا واسلموا، لله، مطلقاً فينسحب حكم ذلك عليهم، ولكن اسلام بلقيس، وانكان مقيداً بالمعية، فانه يقتضى المشاركة.

قال: «رضى الله عنه» فكانت افقه من فرعون فى الانقيادالله وكان فرعون تحت حكم الوقت ، حيث قال : «آمنت بالذى آمنت به بنواسرائيل» فخصص، وانما خصص لمارأى السحرة قالوا فى ايمانهم بالله «ربموسى و هرون» فكان اسلام بلقيس اسلام سليمان اذقالت معسليمان فتبعته فما يمسر بشيء من العقائد الامرت به معتقده ذلك كما نحن على الصراط المستقيم الذى الرب عليه ، لكون نواصينا ييده و يستحيل مفارقتنا اياه ، فنحن معه بالتضمين ، و هو معنا بالتصريح، فانه قال : «وهو معكم اينماكنتم» أن ونحن معه بكونه آخذاً بنواصينا .

يعنى: «رضى الله عنه» ان كوننا على الصراط المستقيم، لكون نواصينا بيدالحق الذى هو على الصراط المستقيم، فنحن معه على الصراط فى ضمن كونه على الصراط المستقيم، ككون بلقيس فى اسلامها بالتضمين والتبعية لاسلام سليمان.

قال: «رضى الله عنه» فهو ، تعالى ، مع نفسه حيث مامشى بنامن صراطه فما من احد من العالم ، الاعلى صراط مستقيم ، وهو صراط الرب ، تعالى وكذا علمت بلقيس من سليمان ، فقالت لله رب العالمين ، وماخصصت عالماً من عالم ، و اما التسخير الذي اختاص به سليمان و فضل به غيره وجعله الله من الملك الذي لاينبغي لاحد من بعده ، فهو كونه عن امره ، فقال: «فسخرنا له الربح تجرى بامره» ، فماهو من كونه تسخيراً فان الله ، تعالى ، يقول

ا المؤمن خ. ٢ س ١٠ ي ٩٠٠

٤ - س٧٥ ى ٠ د مر ٣٨ ي٠٥٠ .

۳- س۷ ی۱۱۹۰

في حقنا! «وسخر لكم مافي السموات ومافي الارض جميعاً منه» وقد ذكر تسخير الرياح و النجوم و غير ذلك، ولكن لاعن امرنا بلعن امرالله، فما اختص سليمان ان عقلت الابالامر من غير جمعية ولاهمة ، بل بمجر دالامر وانما قلنا ذلك، لانا نعرف ان اجرام العالم تنفعل لهم النفوس اذااقيمت في مقام الجمعية قدعاينا ذلك في هذا الطريق ، فكان من سليمان مجرد التلفظ بالامر لمن اراد لتسخيره من غير همة ولاجمعية.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان التسخير السليمانى لم يكن بالهمة والجمعية و تسليط الوهم وبالاقسام العظام واسماء الله الكرام، بل بمجرد الامر، ويحتمل ذلك لمن يكون اختصاصاً له من الله بذلك وفي ظاهر الاحتمال دلالة ان يكون باسماء الله العظام وبالكلمات والاقسام في بدوامره ثمّم بلغ الغاية في اتفاقها حتى انقادت له الخلائق واطاعه الجن والانس والطير وغيرها بمجرد الامر والتلفظ بمايريد من غير جمعية ولاتسليط وهم وهمة، عطاء وهبة، من الله، ان يقول للشيء: كن، فيكون.

قال: «رضى الله عنه» واعلم: «ايدناالله و اياك بروحمنه» ان مثل هذا العطاء اذاحصل للعبد، اى عبدكان، فانه لاينقصه من ملك آخرته ولا يحسب عليه، مع ان سليمان طلبه من ربه، تعالى، فيقضى ذوق التحقيق ان يكون قدعجل له ما ادخر لغيره و يحاسب به اذااراده فى الآخرة، فقال الله له: «هذا عطاؤنا» ولم يقل لك ولالغيرك «فامنن» اى اعط «اوامسك بغير حساب» فعلمنا من ذوق البطريق ان سؤاله ذلك كان عن امر ربه، والطلب اذاوقع عن الأمر الالهى، كان الطالب له الإجرالتام على طلبه، والبارى، تعالى، انشاء قضى حاجته فيما طلب منه، وانشاء امسك، فان العبد، قدوفى ما اوجب الله عليه من امتثال امره فيما سأل ربه فيه، فلوسأل ذلك من نفسه عن غير امر ربه له بذلك يحاسبه به و هذا سار فى جميع ما يسأل فيه الله أنه الله الله الله عليه والنه الله عليه محمد، صلى الله عليه وسلم، «وقل رب أما يسأل فيه الله عليه من امتئال أمره فيما الله عليه وسلم، «وقل رب أما يسأل فيه الله عليه من امتفال أبيه الله عليه والله عليه والله عليه معمد، صلى الله عليه والله عليه وقل من المتأل فيه الله عليه من المتأل أبه عليه من المتأل فيه الله عليه من المناه عليه من المناه عليه والله عليه والله وقل من المناه عليه والله عليه والله عليه والله عليه والله الله عليه والله والله عليه والله والل

١ کلنا منغير تخصيص - ع٠

٤ ـ س٢٠ ي١١٣٠

۳۔ س۳۸ ی۳۸۰

۲\_ س٥٤ ي١٢٠

زدنى علماً » فامتثل امر ربه ، فكان يطلب الزيادة من العلم حتى اذاسبق له لبن تأوله علماً ، كما تأول رؤياه لمارأى انه اتى بقدح لبن فشربه واعطى فضله عمر بن الخطاب، قالوا: فما اولته ؟ قال العلم ، وكذلك لما اسرى به اياه الملك باناه فيه لبن واناه فيه خمر ، فشرب اللبن ، فقال لما لملك : اصبتت الفطرة اجاب الله بك امتك ، فاللبن متى ظهر ، فهو صورة العلم ، تمثل، كجبرئيل تمثل في صورة بشر سوى المريم .

قال العبد: انما افردالشيخ «رضى الله عنه» هذه المسألة التمثيلية هيهنا، لكونها تتمة البحث، والحكمة التى كان في بيانها من تجديدالمثل مع الانفاس في الخلق الجديد، فانه تمثيل للمعانى و تجسيد للحقايق و تشخيص للنسب في مثل ما كانت من الوجود الظاهر بها والمتعين فيها اوبالعكس، على الذوقين من مشربي الفرائض والنوافل، فافهم واذكر، انشاء الله، تعالى .

قال: «رضى الله عنه» ولما قال رسول الله، صلى الله، عليه وسلم، الناس نيام، فاذاما تو النتبهوا، نبه على ان كل مايراه الانسان في حياته الدنيا انما هو بمنزلة الرؤيا للنائم ، فلابتد من تأويله.

يشير: «رضى الله عنه» ان مضمون الحديث تصريح لنا معشر اهل الذوق و الشهود، ان المحسوسات المشهودة، كالرؤيا للنائم، تخييل وتمثيل، فان الخيال انما هو تشخص المعانى وتمثل الحقايق والارواح، من قبل الحق للرائى وتجسد النفوس فى امثلة صور ثقيلة كبيرة اوخفيفة وصغيرة اومتوسطة، كلها تمثلى، وكذلك عالم الحس من الجسمانيات لما فوقها من العوالم الروحانية والنفسانية والعقلية والمعنوية، مثلها وجسدها وشخصها الحق امثلة قائمة وصوراً زائلة و دائمة لوجوده الحق فى نسبه ونسب نسبه ولوازمه الذاتية والمرتبية ولوازم لوازمه، وكيفية ذلك، والله اعلم بها، على ما علمنا واعلمنا بذلك: ان المعانى اذاقبلت الوجود الحق من التجلى النفسى او الحقايق الكلية المتبوعة، اذاتعينت فى الوجود الفايض، حصلت هيات اجتماعية بين الحقايق الكلية المتبوعة، اذاتعينت فى الوجود الفايض، حصلت هيات اجتماعية بين

٢ - لما رأى في النوم (ع) ٠

<sup>(</sup>ع) ٠

١ ـ كان اذا سبق (ع) .

٣\_ اصاب الله (ع) .

الوجود والحقايق المتبوعة، ثمّم يسرى نورالموجود منالملزومات والمتوعات، الى اللوازم ولوازم اللوازم ومنها الى العوارض واللواحق والنسب المنتسبة في البين ، فيتصل احكام بعضها بالبعض بالوجود السارى من الاصل الى الفرع ومن الملزومات الى اللوازم ولوازم اللوازم، فيوصل خصايص بعضها الى البعض ويفيد حقايق الكل للكل ويصبغ الكل بصبغة الكل، فيلتحم ويتمثل ويتشخص صوراً وهيآت وجودية، كماهو مشهود رأى عين، ومثال سرايةالوجود منالاصول والملزومات والحقايق، والمتروعة الى الفروع واللوازم والتوابع في انتساج ملابس الكون والتمثيل والتجسيد، كالسدى واللحمة، ظير منوالالحقايق المتبوعة المترتبة من اقصى مراتب المكان الى انهى غايات وجودالكيان ونظيرالحقايق التابعة واللوازم كاللحمة، فاذا وجدت الحقايق المتبوعة والملزومات وانسحب عليهاالفيض الوجودي والتجلىالنفسي الرحمانسي الجودي، ممتداً من اول موجود وجد الى آخر مولود ولد، سرى منها منبسطاً الى ما حواليها من اللوازم القربية ثمّم الى لوازم اللوازم، وهكذا الىالعوارض واللواحق، فانتسجت المعانى والحقايق الكونية على هذاالمنوال بهذالمثال، وكلما تضاعف حكم التجلى الوجودي واوصل وكوامن احكام الحقايق بعضها الى البعض واظهرها تكاثفت الصوروبثتت وثبتت بالنسبة والاضافة، اذلاثبات للاعراض على الحقيقة فانها في التبدل والتغير بالخلق الجديد ، فافهم، وتنزه فيما صرحنا به .

واعلم: ان هذه الصور والاشكال والهيآت اظهرها الله آيات ونصبها امثلة للصور والهيآت المعنوية المعقولة الازلية التي هي شئونه واحواله الذاتية، وما يعقلها الاالعالمون بالله الذين يعرفون تأويلها ويعبرون من صورها الى حقايقها، والله الموفق له الحمد لارب غيره.

قال: «رضى الله عنه»:

انماالكون خيال وهوحق فى الحقيقة والذى يفهم هذاحاز اسرار الطريقة يعنى: «رضى الله عنه» انه من حيث الصور والهيآت والاشكال والنقوش خيال فلاهر كثراء فى مراء وهو من حيث الوجود الواحد الحق المتنوع ظهوره والمنبسط

عليها نوره، وفى هذه الصور حق بلاشك ولامراء، فلولم تشهد التبدل والتحول فانت عن الحق محجوب وفى عين اللبس من خلق جديد موهوب، وان شهدت التبدل وقلت به ولم ترالحق المتحول فى الصور والمتشكل فى الاشكال من كل ما بطن فظهر فانت فى عين السفسطة، فانتبه.

قال: «رضي الله عنه» و كان ، صلى الله عليه وسلم ، اذا قدم له لين قال: اللهم باركلنا فيه وزدنامنه ، لانه يراه صورة العلم و قدامر بطلب الزيادة من العلم ، وإذا قدم اليه غير اللين ، قال : اللهم بارك لنافيه واطعمنا خيراً منه ، فمن اعطاه الله ما اعطاه عن امر الهي "لا يحاسبه به في الدار الآخرة ومن اعطاه مااعطاه بسؤال لاعن امر الهي، فالامر فيه الى الله ، انشاء حاسبهبه وانشاء لم يحاسبه به عن أمره لنبيه بطلب الزيادة من العلم عبن أمره لامته فان الله يقول ، «لقدكان لكم في رسوالله اسوة حسنة» أي اسوة إعظم من هذا التأسكي لمن عقل عنالله، تعالى ، ولونبهنا على المقام السليماني على تمامه ، لرأيت امراً يهولك الاطلاع عليه ، فان اكثر علماء هذه الطريقة ، جهلوا حالة سليمان ومكانته ، ليس الامر كمازعموا ذلك عن ملك آخرته، وهم غفر الله لهم، غفلوا عن كمال تجلى الله وظهور وفي اكملية مرتبة الخلافة في مظهرية سليمان، وإن الوجود الحق تعييّن به وفيه على اكمه صور الالهية والرحمانية ، معكمال ايفائه و قيامه يحق كمال العبدانية، فإنه ، عليه السلام، في عين شهوده ربه على هذا الكمال، كان يعمل بيديه ويأكل من كسبه و يجالس الفقراء والمساكين و يفتخر بذلك فيقول: مسكين جالس مسكيناً، رزقناالله وإياك من كماله، ولاحرمنا من علمه و مقامه وحاله ، انه قديروهاب مفتح الأبواب و ميسر الاسباب .

فيص حكمة و حودية في كلمة داودية

قال العبد: قد ذكرنا علية استناد الحكمة الوجودية الى الكلمة الداودية في شرح

الفهرست وفي شرح فص سليمان، انه صورة كمال ظهورالوجود ونتممه انشاءالله في شرحالمتن .

قال: «رضى الله عنه» اعلم: انه لماكات النبوة والرسالة اختصاصاً الهيا ، ليس فيها شيء من الاكتساب ، اغنى نبوة النشريع ، كانت عطاياه، تعالى ، لهم، عليهم السلام ، من هذا القبيل مواهب ليست جزاء ، ولا يطلب عليها منهم جزاء ، واعطاؤه اياهم على طريق الانعام والافضال ، فقال : «ووهبنا له اسحق و يعقوب ، يعنى لابراهيم الخليل ، وقال في ايوب «ووهبنا له الله و مثلهم معهم » وقال في حق موسى «ووهبنا له من رحمتنا اخاه هرون نبياً فالذي تولاهم اولا هوالذي تولاهم في عموم احوالهم واكثرها، وليس الا اسمه الوهاب ، وقال في حق داود «ولقد آتينا داود منا فضلا» فلم يقرب به جزاء يطلبه منه ولا اخبر انه اعطاه هذا الذي ذكره جزاء، ولما طلب الشكر على ذلك بالعمل ، طلبه من آل داود، ولم يتعرض لذكر داود ليشكره الآل على ما انعم به على داود .

قال العبد: يشير: «رضى الله عنه» باسناد هذه الحكمة الوجودية الى الكلمة الداودية، الى ان الكمال الوجودى والوجود الكمالى ان يظهرا فى احدية جمع الجمع الانسانى الالهى، بالخلافة والنيابة الالهية الكلية من حضرة الجواد الوهاب، فان الوجود فيض ذاتى جودى، وهو نفس رحمانى وجودى، وهذاوان ظهر فى كل خليفة الله فى ارضه، وقطب قام بنيابته فى نفله وفرضه فى كل عصر عصر من الانبياء والاولياء، ولكن ظهوره فى داود، عليه السلام، كان اتم وابين بمعنى ان الله جمع له صلوات الله عليه، بين الخلافة الحقيقية المعنوية الالهية وبين الخلافة الظاهرة بالسيف والتحكيم الكلى فى العالم، واعطاه النبوة والحكمة وفصل الخطاب والملك الكامل والسلطان والحكم الشامل فى جميع انواع العالم واجناسه كمال ظهور حكم ذلك فى سليمان ،

۱ کماکانت. ع . ۲ س ۱۹ و ۱۹ ی ۸ و . ه . ۳ س ۳۸ ی ۶۲ و ۲۵

۱۹س۱ ع ۱۹ ع ۱۹ مثل ذالك ع ع ۲ س۱۹ ع ۱۰ ۱۰ مثل ذالك ع ع ۱۰ الى مثل ذالك ع ع ۱۰ سالم ع مثل دالك ع ع مثل دالك ع مثل دالك

فانه حسنة من حسنات داود، على نبينا وعليهماالسلام، وتكمله لكماله وتتمة لفضله و افضاله، وسليمان مع ما اعطاهالله من الملك والسلطان، موهوب لداود، عليه السلام، قال الله، تعالى، «و وهبنا لداود سليمان» ا ومن جملة كمالاته الاختصاصية التي اختصهالله بها ممالم ظهر في غيره من الخلفاء والكمل، ان الله، تعالى، نص على خلافته، بقوله : «يا داود انا جعلناك خليفة في الارض فاحكم بين الناس بالحق» ٢ فحكمه باحق على الخلق، ولم يصرح بمثل ذلك في غيره، وقوله، تعالى، «اني جاعل فـــى الارض خليفه» وفي احتمال في حق آدم عليه التسلم، من كونه اول الخلفاء وابأهم، ولكن الاحتمال متناول غيره من اولاده، وقرينة الحا ل تدل على ان الاحتمال في حق داود، ارجح، لان آدم ما افسد ولاسفك الدماء، ومحاجة الملائكة مع الرب في جواب قوله: «اني جاعل في الارض خليفة» ؛ بقولهم «اتجعل فيها من يفسد فيها و يسفك الدماء» ٢، مرجحة للاحتمال في حق داود، لانه سفك دماء اعداءالله من الكفرة كثيراً، وقتل جالوت وافسد ملكه وجعل كما قال، تعالى، حكاية عن بلقيس: «ان الملوك إذا دخلوا قرية افسدوها وجعلوا اعزة اهلها اذلة وكذلك يفعلون»٣، فظهر داود، عليه السلام، هذا النوع من الفساد في الكفار الذين امرالله داود و اولى العزم من خلفائه، بافساد ملكهم وحالهم لانه عين اصلاح الملك والدين، لصحت في حق داود ما قالت الملائكة.

فلقائل ان يقول: المراد على التعيين من قوله: «انى جاعل فى الارض خليفة» هو داود، فلم يبق مرتبة وجودية الا ظهركمال داود وخلافته فيه، حتى فى كلامالله ومرتبة اللفظ والرقم، فلهذا نسبت الحكمة الوجودية الى الكلمة الداودية.

ثمّ اعلم: ان الشيخ: «رضى الله عنه» اشار الى ان النبوة والرسالة يكونان بالاختصاص الالهى، وليستا بكسب ولامجازاة عن عمل او ثواباً عن سابق حسنة و

۱ ــ س ۲۸ ی ۲۹ ۰

۳٬۲ س ۳۸ ی ۲۰۰۰

٤ - س٢ ي٢٨٠

طاعة يكونان نتيجة عنها ولاليشكر اوعبادة متوقعة منهم عليهما، واذاكانتا كذالك ، فلا يحصلان لاحد بتعمل وكسب، كما وهم فيه القائلون من اهل النظر الفكرى بانهما يحصلان لمن كمل علومه واعماله، وان النبوة عبارة عن كمال العلم والعمل فكل من كمل علمه وعمله فهو نبى في زعمهم، وهذا باطل، والا لكان كل من تكامل علمه وعمله رسولا "نبيا يوحى اليه وينزل عليه الملك بالتشريع وليس كذلك، فكم من عالم عامل كامل في العلم والعمل ولاينزل عليه الملك بالوحى والتشريع، فصح انه ليس عامل كامل في العلم وامن لوازمها، كمال العلم والعمل، فلايتوقف تحققها اعنى النبوة على لوازمها، فان تحقق وجود اللازم بتحقق وجود الملزوم لا بالعكس، وهذا ظاهر.

ولما كانت اختصاصاً الهيا لم يطلب منهم عليها جزاء ولاشكوراً، وان وقع الشكر منهم دائماً اوثواباً لاعمال الصالحات في مقابلة ذلك فليس ذلك مطلوباً بالقصد الاول من الاختصاص، ولاهم مطالبون بذلك عوضاً عن ذلك، كما قال رسول الله، صلى الله عليه وسلم، حين قيامه الليل كله حتى تورمت قدماه، فقيل له: اقصر، فقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر، فلا اكون عبداً شكوراً، ولهذا لم يرد طلب الجزاء والشكر من داود وانما ورد ماورد في حق آل داود حيث جعلهم الله من آل من هذا شأن كما لاته، فافهم.

قال: «رضى الشعنه» وهو فى حق داود ، يعنى ماوهبه الله ، عطاء نعمة و افضال ، و فى حق آله على غير ذلك لطلب المعاوضة ، فقال ، تعالى ، «اعملوا آلداود شكراً» ، يعنى الاعمال الصالحة الزاكية عندالله ، «وقليل من عبادى الشكور» ، وان كانت الانبياء عليهم السلام، وقد شكروا الله تعالى ، على ماانعم به عليهم و وهبهم ، فلم يكن ذلك عن طلب من الله ، بل تبرّعوا بذلك من نفوسهم كماقام رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، حتى تورمت قدماه شكراً لما غفر له من ذنبه ، ما تقدم و ما تأخر، فلما قيل ك

٢ ـ ماتقدم من ذنبه (ع) ٠

فى ذلك، قال: افلاا كون عبداً شكوراً ، و قال فى حقنوح: «انه كان عبداً شكوراً» والشكور من عبادالله قليل ، فاول نعمة انعمالله بها على داود ، ان اعطاه اسماً ليس فيه حرف من حروف الاتصال ، فقطعه عن العالم بذلك اخباراً لنا عنه بمجرد هذا الاسم ، و هى الدال والالف والواو.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان الله اخبره كشفآ انه قطعه عن العالم من كونه غير اوسوى بما اختصه به من الجمع بين النبوة والرسالة والخلافة والملك والعلم والحكمة والفصل، بلاوساطة غيره، وظهرت اسرار هذا القطع في جروف اسمه، لكونه من اقطاب كمل الاسم الظاهر، فان الالقاب مع الاسماء تنزل من السماء، اى عن سماء الاسماء بتسمية رب حكيم عليم بماسمى به كل عبد من الاسم، وهذا لحروف من حروف الاسم الاعظم المتصرف في الاكوان، وكان هو، صلوات الله عليه، بعينه معنى الاسم الاعظم وصورته في عصره.

قال: «رضى الله عنه» وسمى محمداً بحروف الاتعال والانفصال، فوصله به وفصله عن العالم، فجمع له بين الحالين في اسمه، كماجمع لداود بين الحالين من حيث المعنى، ولم يجعل ذلك في اسمه، فكان ذلك اختصاصاً لمحمد على داود، اعنى التنبيه عليه باسمه، فتم له الامر، عليه السلام، من جميع جهاته، وكذلك في اسماء احمد، فهذا من حكمة الله. اي انما سماهما الله لحكمة دالة على حقايقهما من هذه الحروف والترتيب والوضع والوزان التي في اسمائها لمن عقل عن الله وما اغفل شيئاً من الأشياء الاشاهد، حكمة الله المودعة فيه.

قال: «رضى الله عنه» ثمقال فى حق داود ، فيما اعطاه على طريق الانعام عليه ، ترجيع الجبال معه التسبيح ، فتستَبح لتسبيحه ، ليكون لـه عملها ، و كذلك الطير .

۲۔ بمجر، خ

<sup>}</sup> ـ من طريق المعنى (ع) .

۱ ــ س۳۶ ی۱۲۰

٣\_ اسمه. خ.

قال العبد: يريد أن يوفي بحمدالله الى الحكم والحقايق التي أوجبت ترجيع الجبال والطير لداود، عليه السلام، بلسان الاشارة الكشفية، فيقول الجبال، هي صورة الرسوخ والتمكن والثبات الخصيصة بالكمل المتعينة حجابياتها فيالجسمانيات و الاماكن العالية المحتوية على جواهرالحقايق الكمالية التي اومأنا اليها مما يصعب الصعود عليها، وقد اودعت في الحقايق الجسمية، مما ليس في عالم الارواح الا روحانياتها، ولافي عالم المعاني إلا معانيها واعيان حقايقها من كمالالظهور والعلو و احديةالجمع، وما ذكرنا، والطير صورالقوى والحقايق والخصايص الروحانية فــى نشأة الانسان الكامل، ولما كان داود، عليه السلام، من كمال تبتله وانقطاعه الى الله بالمحمة الدائمة والهيمان فيه والعشق وإيثار جنابه، تعالى، على نفسه وسواه وشدة الشوق اليه بحيث تبعته قواه الجسمانية وقواه الروحانية، فغلب عليه وعلى قواه الجسمانية والروحانية الانقطاع والرجوع الىالله والتبتل، وتحقق فيه هذاالسر، اظهر الله لسر تبعية ظاهره وباطنه، كما قلنا له في التنزيه والتقديس الالهي صورة ومثالاً ترجيع الجبال والطير، لماكان الغالب عليه في زمانه تجلى الاسم الظاهر على الباطن، فكانت الحقايق والمعاني يظهر صورا فائمة لهم لما اهلهالله وخصه بكمال الظهـور الوجودي .

قال: «رضي الله عنه» واعطاه الحكمة.

يعنى: وضعالامور مواضعها، وكان يحكم بالاحكام المؤيدة بالحكمة ..

قال: وفصل الخطاب.

يعنى: الافصاح بحقيقة الامر وقطع القضايا والاحكام باليقين من غير ارتياب ولاشك اوتوقف.

قال: «رضى الله عنه» ثم المنة الكبرى والمكانة الزلفى التى خصه الله بها التنصيص على خلافته ، ولم يفعل ذلك باحد من ابناء جنسه وان كان فيهم خلفاء ، فقال : «يا داود انا جعلناك خليفة فى الارض ف احكم بين الناس

١ ـ واعطاه القوةونعته بها (ع) .

بالحق و لاتتبع الهوى» ، اى ما يخطر لك فى حكمك من غير وحى منى «فيضلك عن سبيل الله» اى عن الطريق الذى اوحى بها الى رسلى ، تلم تأديّب سبحانه معه ، فقال : «ان الذين يضلون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما نسو ايوم الحساب ، ولم يقل له فان ضلك عن سبيلى فلك عذاب شديد. فان قلت : و آدم ، عليه السلام ، قد نيّس على خلافته ،

قلنا : مانص مثل التنصيص على داود ، وانما قال للملائكة: انى جاعل فى الارض خليفة "، ولم يقل : انى جاعل آدم خليفة فى الارض ، ولوقال لم يكن مثل قوله : جعلناك خليفة فى حق داود ، فان هذا محقق"، وليس ذلك كذلك ، وما يدل ذكر آدم فى القصة بعد ذلك ، على انه عين ذلك الخليفة الذى نص الله عليه ، فاجعل بالك لاخبارات الحق عن عبده اذا خبر ، وكذلك فى حق ابراهيم : «انى جاعلك للناس اماما » أ، ولم يقل خليفة ، وان كنا نعلم ان الامامة هنا ، خلافة ولكن ماهى مثلها وقى الخلافة ان جعله باخسًى اسمائها وهى الخلافة، ثم فى داود من الاختصاص بالخلافة ان جعله خليفة حكم وليس ذلك الاعن الله، تعالى .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان الحكم مستندة الى حضرة الاسم الله، فان الحكم لله والالوهية كمال الحكم والتصرف بالفعل والايجاد والاختراع.

قال: «رضى الله عنه» و خلافة آدم قدلا يكون من هذه المرتبة، فيكون خلافته لمن تخلف من كان فيها قبل ذلك ، لاله نائب عن الله فى خلقه بالمحكم الالهى فيهم ، وان كان الامر كذلك وقع ، ولكن ليس كلامنا الا فى التنصيص عليه و التصريح به ، ولله فى الارض خلائف عن الله وهم الرسل، واما الخلافة اليوم فعن الرسول لاعن الله، يريد بها الخلافة الظاهرة بالملك والسيف .

ا -- س ۲۸ ی ۲۵ ، ۲ -- س ۲ ی ۱۱۸ ، ۳ -- و ذالك لیس گذالك (غ) ، 3 -- لانه ما ذکرها (غ) ، 3 -- فقال له فاحكم بین الناس بالحق (غ) ،

فانهم ما يحكمون الا بماشرع لهم الرسول ، ولا يخرجون عن ذلك غير ان هنا دقيقه لا يعلمها الا امثالنا ، وذلك في اخذ ما يحكمون به مماهو شكرع للرسول ، عليه السلام ،

يشير: «رضى الله عنه» الى ان الحاكم من الخلفاء الالهبين الآخذين الخلافة عن الله بعدان يرثها عمن استخلفه بما يأخذ الحكم ايضاً كذلك عن الله فيحكم بحكم الله عليه ان يحكم وتحكيمه اياه في خلقه، ويطابق حكمه الحكم المشروع، فهو مأمور من قبل الله بالحكم.

قال: «رضى الله عنه» فالخليفة عن الرسول من يأخذ الحكم بالنقل عنه ، صلى الله عليه وسلم، او بالاجتهاد الذى اصله ايضاً منقول عنه ، صلى الله عليه وسلم ، و فينا من يأخذه عن الله ، فيكون خليفة عن الله ، بعين ذلك الحكم ، فتكون المادة له من حيث كانت المادة لرسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، فهو في الظاهر متبع لعدم مخالفته في الحكم كعيسى ، اذا نزل ، فحكم وكان النبي محمد، صلى الله عليه وسلم في قوله: «اولئك الذين هدى الله فبهديهم اقتده» و هو في حق ما يأخذه من صورة الاخذ مختص موافق هو فيه بمنزلة ماقرر النبي ، صلى الله عليه وسلم ، من شرع من تقدم مسن الرسل ، بكونه قرره ، فاتبعناه من حيث تقريره لامن حيث انه شرع لغيره قبله ، وكذلك اخذ الخليفة عن الله عين ما خذه منه الرسول .

يشير: «رضى الله عنه» الى اذالخليفة منا اوالرسول فيما امر باقتداء هدى الله الذى هدى به من قبله من الانبياء واذ وقع صورة الاقتداء والاتباع، فاذ ذلك منهم موافقة لكو له مختصا بالحكم من الله، فانه واذ وقع الحكم بما حكم به من قبله، ولكنه اخذ الحكم عن الله، لاعما اخذه العامة من علماء الرسوم، واذ اشتركهم في شيء خصصت به من بينهم وحدى، فافهم .

قال: «رضى الشعنه» فتقول فيه ، اى في خليفة من خلفاء الاولياءمنا،

۱ ــ وگالنبی غ فصوص ، ۲ ــ س۲ ی.۰ ۰

بلسان الكشف: خليفةالله ، وبلسان الظاهر: خليفة رسولالله ، ولهذا مات رسولالله ، صلى الله عليه وسلم ، و مانص بخلافة عنه الى احد ولاعينه لعلمه أن في أمته من أخذ الخلافة عن ربه، فيكون خليفة عن الله، تعالى، ليوافقه في الحكم المشروع، فلما علم ذلك، صلى الله عليه وسلم، لم يحز الامر، فليَّله خلفاء في خلقه، بأخذون من معدن الرسول والرسل مااخذته الرسل ، عليهم السلام ، و يع فون فضل المتقدم هناك ، لإن الرسول قابل للزيادة ، و هذه الخليفة ، لس بقابل للزيادة التي لو كان الرسول قبلها، فلايعطى من العلم و الحكمة فيماشر عالاماشرع الرسول خاصة ، و هو في الظاهر متبع غير مخالف ، يخلاف الرسل ، الاترى عسى ، علىهالسلام ، لما تخيلت اليهود انه لايزيد على موسى مثل ماقلناه في الخلافة اليوم مع الرسول، آمنوا به واقروا اي اثبتوه نبيا و اقروا بنبوته، فلما زاد حكماً او نسخ حكماً كان قدقرره موسى ، لكون عسى رسولاً ، لم يحتملوا ذلك، لانه خالف اعتقادهم فيه ، وجهات اليهود الأمر على ماهو عليه ، فطلبت قتله ، فكان من قصَّته مااخبرنا الله ، تعالى ، عنه ، في كتابه العزيز، عنه و عنهم، فلما كان رسولاً قبل الزيادة، اما بنقص حكم قدتقرر أو زيادة حكم ، على أن النقص زيادة حكم بالأشك .

والخلافة اليوم ليس لها هذا المنصب ، و انما ينقص اويزيد على الشرع الذى قد تقررنا بالاجتهاد ، لاعلى الشرع الذى شوفه به محمد ، صلى الله عليه وسلم ، فقد يظهر من الخليفة مايخالف حديثاً مافى الحكم، فيتخيّل انه عن الاجتهاد ، وليس كذلك ، وانما هذا الامام لم يثبت عنده منجهة الكشف ذلك الخبرعن النبى، صلى الله عليه وسلم، ولو ثبت لحكم به وان كان الطريق فيه العدل عن العدل ، فما هو معصوم من الوهم ، ولان النقل على المعنى ، فمثل هذا يقع من الخليفة اليوم ، وكذلك يقع من عيسى عليه السلام ، فانه اذا نزل يرفع كثيراً من شرع الاجتهاد المقرر ، عيسى عليه السلام ، فانه اذا نزل يرفع كثيراً من شرع الاجتهاد المقرر ،

١ ـ معالموافقه (ع) .

فبيتن رفعه صورة الحق المشروع الذي كان عليه ، عليه السلام ، ولأسيما اذا تعارضت باحكام الائمة في النازلة الواحدة ، فيعلم قطعاً انه لونزل وحي لنزل باحدالوجوه ، فذلك هو الحكم الالهي ، و ماعداه ، وانقرره الحق، فهو شرع تقرير لرفع الحرج عن هذه الامة و اتساع الحكم فيها .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان الخلافة المنفردة عن النبوة التشريعية و رسالتها المنقطعين بخاتم الانبياء والرسل، عليهم السلام، ليس هذا المنصب من الحكم ظاهراً من وجهين:

احدهما \_ ان الخلفاء من بنى العباس، خلفاء من تقدمهم من خلفاء رسول الله ، والحكم الذى كانوا يحكمون به غير مأخوذ عن الله، على ماكان يأخذه الرسول او الولى الخليفة، بل مأخوذ عن النقل او باجتهاده، لاغير، فلوكان الخليفة منهم آخذا خلافته عن الله وحكمه فيما يحكم به عن الله وكان له الحكم والسيف ظاهراً، لكان له هذا المنصب الذى كنا بصدده كخلافة داود ومحمد وموسى، صلوات الله عليهم .

والثانى \_ فانالكمل من خلفاءالله من الاولياء، وان تحققوا بمقام الكمال و ارتقوا فى درجات الاكملية، فليس لهم منصب الخلافة ظاهراً بالسيف ولاالحكم بالقتل والابقاء على الاستقلال والاستبداد، وانكان كل منهم اماماً متبوعاً للعالمين، كافه، فيما تشترك فيه الكل وللخاصة فيما يخصيهم وينفردون بخصوصيات ليس لغيرهم من الاولياء، ممن لم يتحققوا بدرجة الكمال والخلافة فيرى هذه الخليفة بعض الاحاديث المنقولة ثابت الاسناد فى الظاهر، عدلاً عن عدل الى رسول الله، صلى الله عليه وسلم، غير ثابت عنده، من طريق الكشف، فيما اخذ عن الله، فيحكم بخلافه ان امر بذلك او يسكت عنه ان امر بذلك كذلك او يسين الامر فيه، فيقول هذا الحديث ثابت ظاهر نقلاً، غير صحيح كشفاً و بالعكس، فيحكم بصحة مالم يصح فى النقل الظاهر.

وكيفية علمه بصحة ماصحح كشفاً وان لم يصح رواية وبالعكس، هوان الخليفة الكامل يحضر لتصحيح ذلك نقلاً في الحضرة الالهية ويجتمع بالرسول، صلى الله عليه

وسلم، من حيث روحه في برزخه او ينزل اليه روحالرسول اوالحق معالرسول، فيأخذالحكم عنالله، اويسال الرسول عن صحة الحديث وعدم ثبوته عنه، فيثبت ويصحح لهالرسول ماصح ويعرض عمالم يصح، فيقول هذا صحيح كشفاً لانقلاء، و ذلك غير صحيح كشفاً الا في النقل الظاهر، فهذا سرالخلاف الواقع من الخليفة اليوم، فلوكان مع الخلفاء من الاولياء الحكم بالهمم اوبغير الهمم من انفسهم بل امر بعض الاولياء المتصرفين في العالم بالهمم، في خدمون ويمتثلون امره وحكمه، فافهم.

قال: «رضى الله عنه» و اما قوله « عليه السلام»: اذابويع لخليفتين فاقتلوا الآخر منهما، هذا في الخلافة الظاهرة التي لها السيف، وان اتفقا، فلابت من قتل احدهما، بخلاف الخلاقة المعنوية، فانه لاقتل فيها. وينه عنه اذالخلافة الحقيقة المعنوية العطبة الكمالية لا يكون في المعنوية المعنوية العطبة الكمالية لا يكون في المعنوية العطبة الكمالية لا يكون في المعنوية العطبة الكمالية لا يكون في المعنوية المعنوية العطبة الكمالية لا يكون في المعنوية المعنوية العطبة الكمالية لا يكون في المعنوية العطبة الكمالية لا يكون في المعنوية المعنوية العطبة الكمالية لا يكون في المعنوية الم

يعنى: «رضى الله عنه» ان الخلافة الحقيقة المعنوية العطية الكمالية لايكون فى كل عصر الالواحد، كما ان الله واحد، فكذلك خليفته الذى هو نائبه فى الكل واحد و لا يأخذ الحكم الكلى الواحد عن الله الواحد، الا ذلك الواحد، اعنى كامل العصر.

قال: وانما جاء القتل في الخلافة الظاهرة و ان لم يكن لذلك الخليفة هذا المقام، اي الاخذ من الله، تعالى،

قال: «رضى الله عنه» و هو خليفة رسول الله ان عدل، فمن حكم الاصل الذى به يخيّل وجود الهين ، «لوكان فيهما الهة الاالله لفسدتا» وان اتفقا ، فنحن نعلم انهما لواختلف تقديراً لنفذ حكم احدهما ، فالنافذ الحكم هو الاله على الحقيقة ، والذى لا ينفذ حكمه ، ليس باله ، و من هيهنا يعلم ان كل حكم ينفذ اليوم فى العالم ، انه حكم الله، وان خالف الحكم المقرر فى الظاهر المسمى شرعاً ، اذلا ينفذ حكم الالله فى نفس الامر ، لان الامر الواقع فى العالم ، انما هو على حكم المشية الالهية ، لاعلى حكم الشرع المقرر وان كان تقريره من المشية ، ولذلك نفذ تقريره خاصة ، فان المشية ليس لها الا التقرير لاالعمل بما جاء به .

۱ - س۲۱ ی۲۲ ۰

يعنى: «رضى الله عنه» ان حكم الخليفة فيما خالف الحكم المقرر فى الشرع اذا نفذ، علمنا ان نفوذه ليس الا بارادة الله ومشيته، اذلا نفوذ الا لما ارادالله، لاما تقر مما لانفوذ له، فليس فى ذلك مشية التقرير النافذ ولا العمل الغير النافذ، فان المشية ليس لها الا التقرير التخصيصى لا العمل الاما تعلق به الارادة من العمل، فافهم، والذى ذكرفيما قبل، فانه يشير «رضى الله عنه» الى ان الحكم بقتل آخر الخلفتين من اصل تقرر فى وحدة الله، تعالى، من قوله: «لوكان فيهما الهة الا الله لفسدتا» وبيان ذلك على نحو ما قرره الشيخ، «رضى الله عنه» هوانه لوكان الهان فى العالم، فاما ان يكونا الهين بالذات اوبما خرج عن ذاتيهما، لاجايزان يكون الهيتهما بما خرج عنهما لا بالذات، فان غير الكامل بالذات فى الهيته لا يكون الها، وان كانا بالذات، فلا يخلوا فى الا يجاد ولا اعدام فى الا يتفقا او يتخالفا، فان تخالفا، فلا يقع ايجاد ولا اعدام لتساوى تعادى احد المقتضين الآخر فى احد النقيضين لاقتضاء حكم احدهما الا يجاد مئلا واقتضاء حكم احدهما الا يجاد مئلا واقتضاء حكم احدهما فى الآخر اولم ينفذ، فان لم ينفذ فلا الهية وان نفذ فالنا فذالحكم هو الله وحده لاغير.

قال: «رضى الله عنه» فالمشية سلطانها عظيم، ولهذا جعلها ابوطالب عرش الذات.

يعنى : ذات الالوهية لاذات الذات المطلقة، تباركت وتعالت .

قال: «رضى الله عنه» لانها تقتضى اذاتها الحكم، يعنى المشية فلايقع فى الوجود شىء ولاير تفع ، خارجاً عن المشية، فان الامر الالهى اذاخولف هنا بالمسمى معصية ، فليس الا لامر الواسطة لاالامر التكوينتى فماخالف الله احد قط فى جميع ما يفعله من حيث امر المشية ، فوقعت المخالفة من حيث امر الواسطة ، فافهم .

يشير : «رضى الله عنه» الى ان حقيقة المشية تقتضى الحكم لذاتها، لان المشية

٢ لذاتها تقتضى الحكم (ع) ٠

۱ - ۲۲۵ ۲۱س -۱

اقتضاء والأقتضاء حكم بتخصيص ماعينه العلم لامربالا يجاد، فيقع ما تعلقت المشية بوقوعه اوباعدامه، فيكون كذلك، و ذلك بحسب تعين العلم وحكمه على مقتضى ما تعين المعلوم فى العلم وبموجبه، وقدعلمت فيما سلف ان الامر الالهى الذى لارادله وحكم الله الذى لامعقب لحكمه، وهو ما اقترنت به الارادة والمشية، فيقع ضرورة، لوقوع تعلق المشية بوقوعه وان لم يقترن المشية بوقوع العمل واقترنت بوقوع الامر، لم يقع العمل و وقع الامر، لاقتران المشية بوقوع الامر من الآمر به وعدم اقترانها بوقوع مقتضى الامر والعمل من هذا العامل المعين .

فاعلم هذا تعلم انالمسمى معصية ومخالفة، انما هما باعتبار امرالمكلف و الشارع المتوسط، وليست من حيث نسبتها الىالله، فانه لامخالف لله فى امرهالذى لاواسطة فيه، فلارادله، والله يقضى اذلامعقب لحكمه، هذا مقتضى الالوهة .

قال: «رضى الله عنه» و على الحقيقة ف امر المشية انما يتوجه على ايجاد عين الفعل ، لاعلى من ظهر على يديه، فيستحيل الاان يكون، ولكن في هذا المحل الخاص فوقتاً مسمى مخالفة لامرالله ووقتاً يسمى موافقة وطاعة لامرالله .

يعنى: فيمن وقع منه العمل بالطاعة بمعنى ان تعلق المشية والامر الارادى انما يكون بعين الفعل المأمور به، فيقع بموجبه، ولكن فى هذا العبد المعين المسمى مطيعاً موافقاً ويثاب عليه و ذلك فى ضمن تعلقها بعين فعله، واما بالنسبة الى المخالف عرفاً شرعياً، فما تعلقت المشية به ولا بفعله، لان المشية ما تعلقت بعين الفعل فى هذا المحل المعين ولم يكن فى مقتضى حقيقته وعينه الثابتة فى العلم، ان يوجد منه هذا الفعل المأمور به، بل فى غيره لكون ذلك من مقتضى حقيقته، فافهم.

قال: «رضى الله عنه» و ينبعث لسان الحمد والذم على حسب ما يكون على المخالفة لأمر الواسطة والموافقة لامر الاراده.

قال : «رضى الله عنه» و لما كان الامر في نفسه على ماقررناه لذلك كا" مآل الخلق الى السعادة على اختلاف انواعها ، فعباً عن هذا المقام

۱۔ کان خ فصوص .

بان الرحمة وسعت كلشىء وانها سبقت الغضب الألهى ، و السابق متقدم فاذالحقه هذا الذى حكم عليه المتأخر حكم عليه المتقدم ، فنالته الرحمة اذلم يكن غيرها سبق .

يعنى: كانت الرحمة هي السابقة بالنص الالهي، فنالت الكل، فالكل مرحوم ومآل الكل الى الرحمة .

ثمّم اعلم: انالشيخ نبه على برهان عال عظيم على زوال الشقاء وعموم السعادة في الدنيا والآخرة اخرا و ذلك انالمقتضى لعموم السعادة بالرحمة و زوال الشقاوة بها كذلك سالم، وهوسبق الرحمة الغضب، فلا يلحقها الغضب والالم يكن سابقاً، فاذا لحق المغضوب عليه الرحمة السابقة لكونها في الغاية و وققت، لم يبق للغضب المسبوق فيه حكم.

وايضاً لان عين المعضوب من كونه شيئاً يجب ان يكون مرحوماً فان رحمته وسعت كل شيء، ولم يقل سبقت رحمتى عين المعضوب، فاعيان الاشياء مرحومة لكونها موجودة فلاتلحقها العضب، لانها لحقت الرحمة ولحقتها الرحمة التي وسعت والرحمة التي سبقت الغضب وبعد اللحوق، فالرحمة تحكم بمقتضاها لابمقتضى نقيضها، وهو الغضب، فيعم الرحمة جميع الحقايق.

قال: «رضى الشعنه» فهذا معنى سبقت رحمته غضبه لتحكم على منوصل اليها، فانها فى الغاية ووقعت "، والكل سالك الى الغاية، فلابتًك من الوصول الى الرحمة ومفارقة الغضب، فيكون الحكم لها فى كلواصل اليها بحسب ما يعطيه حال الواصل اليها.

قال العبد: هذا برهان ظاهر.

قال : «رضىاللهعنه» :

فمن كان ذافهم يشاهد ماقلنا وان لميكن فهم فيأخذه عناً

١ ماوصل اليهاع، ٢ فى الفاية فقفت.خ، فصوص.
 ١ فلا بد من الوصول اليهاع. ٥ الوصول. خـفصوص.

وما ثمّ الا ماذكرناه فاعتمد عليه وكن بالحال فيه كما كنمّا فمنه الينا ماتلونا عليكم و منمّا اليكم ما هبناكم منا يعنى: «رضى الله عنه» ماقلناه لكم وارد الينا من الحق، وقد وهبناكم فلكم منا ذلك وليس ذلك وارد من الحق اليكم، بل منا الا ماشاءالله العزيز الحكيم.

قال: «رضى الله عنه» و اما تليين الحديد، فقلوب قاسية يلينها الزجر والوعيد تليين النار الحديد، و انما الصعب قلوب اشتدقساوة من الحجارة من تكسرها وتكلسها النار .

يعنى : «رضى الله عنه» ان الحجارة ليس فيها قبول التليين، فانها للكسر او للتكليس .

قال: «رضى الشعنه» و ما اكان كه الحديد الالعمل الدروع الواقية تنبيها من الله ان لايتقى الشيء الانفسه ، فان الدروع يتقى بها السنان والسيف والسكين والنصل، فاتقيت الحديد بالحديد، فجاء الشرع المحمدي باعوذبك منك ، فافهم ، فهذاروح تليين الحديد .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان صورة تليين الحديد على يد داود والعمل الدروع وصورة ماكان الله اعظاه من قوة تليينه لقلب من يسمع كلامه ومزاميره، ومن جملة ذلك ترجيع الجبال والطير، لقوة تأثيره ولذة الحانه فى الجماد والنبات والحيوان والانسان، فتليين القلوب روح تليين الحديد، لان فى الحديد قابلية للين كما فى قلوب المؤمنين قابلية الانقياد والطاعة لكلامه وحكمه، فان من ليس فيه قابلية الزجر والوعيد والوعد والتشويق، فهوفى مرتبة اشد قساوة من الحجارة، فان «من الحجارة ما يتفجر منه الأنهار وان منها لما بهبط من خشية الله»، ومنها مالم يكن قابلا الين، فالنار اولى بها حتى تكسرها وتكلسها، حتى يلحق بالتراب، فافهم.

<sup>1-</sup> وهبناكم، خ فصوص، 7 فان الحجارة (ع) ، 7 ولاتلينها النار (ع) ، 7 بنفسه خ فصوص ، 8 فهو المنتقم الرحيم والله الموفق (ع) ، 7 سرح 7 وان من الحجارة لما يتفجر الآية .

## فكص حكمة نفسية في كلمة يونسية

انما اضيفت الحكمة النفسية الى الكلمة اليونسية، لما نفس الله بنفسه الرحمانى عنه كربه التى البت عليه من قبل قومه واهله واولاده، من جهة انه كان من المدحضين، فالتقمه الحوت وهومليم» فلما سبح واعترف واستغفر، فنادى: ان لااله الا انت ، سبحانك انى كنت من الظالمين، فنفس الله عنه كربه و وهبه اهله وسريه، قال، تعالى، «فنجيناه من الغم وكذلك ننجى المؤمنين» .

و وجدت بخطالشيخ المصنف «رضى الله عنه» مقيداً بفتح الفاء فى النفس فصححنا النسخ به، وكان عندنا بسكون الفاء، وقد شرح شيخنا الامام الاكمل ابو المعالى، صدر الدين محيى الاسلام والمسلمين، محمد بن اسحاق بن محمد فى فك الختوم له، على انها حكمة تفسية على ما سنشرح ذلك انشاء الله، والوجهان فيها موجهان.

قال: «رضى الله عنه» اعلم ان هذه النشأة الانسانية بكمالها روحاً و جسماً و نفساً، خلقها الله على صورته ، فلايتولى حال نظامها الا منخلقها اما بيده ، و ليس الا ذلك ، او بامره .

قال العبد: قد تقدم في شرح الفص الآدمي، سرقوله: خلق الله آدم على صورته، وانه سارى الحكم في اولاد آدم و ذريته، فان المراد منه النوع فلما كان الانسان على الصورة الالهية، فلا يجوز ان يتولى حل نظامها الاالله فان قبض الارواح والانفس، على اختلاف ضروبها من قبضها بملك الموت اوبالقتل والهدم وغير ذلك، فان الامر يرجع في كل ذلك الى الله، كما قال: «الله يتوفى الانفس» اى يستوفى اخذها «حين موتها والتي لم تمت في منامها ها، اى يأخذها في نومها، والاسباب الموضوعة لذلك، كلها في قبضة الله وبيده وقوله اوبامره، اشارة الى الحكم الشرعى بالقصاص ومن تولاها

۲ س ۲۱ ی۸۸۰

٤٣٥ ٣٩س -- ٤

۱ - س۳۷ ی۱ ۱ ۱

۳ س ۳۹ ی۱۶۰

بغير امرالله، يعنى ظلماً، فقد ظلم وتعدى حدالله فيهاوسعى في خراب ما امرالله بعمارته. قال: «رضى الله عنه» اعلم: ان الشفقة على عبادالله احق بالرعاية من

قال: «رضى الله عنه» أعلم: أن الشفقة على عبادالله أحق بالرعايه من الغيرة في الله .

يعنى الابقاء على النفوس المستحقة للقتل شرعاً، والكفار وغيرهم، مع ماورد التحريض في الشرع على العز وشفقة عليها ، احق بالرعاية من العيرة في الله الموجبة للقتل، فان في القتل هدم بنيان الرب، وهو الانسان، وفي الابقاء والشفقة على النفوس، وان كانت كافرة ، قد يوجب استمالة الكافر على الدين كما شوهد هذا في كثير ، ولاسيما اذا ابقى عليه بنية ذلك، فان الله يثنيه على ذلك ولا يؤ اخذه على عدم الغيرة فيه والغيرة نسبة لااصل لها في الحقايق الثبوتية، فانها من الغيرية وبانتقائها في

والغيرة نسبه لااصل لها في الحقايق الثبوتية، فانها من الغيرية وبانتقائها في حقيقة الامر تنتقى الغيرة تحقيقاً لاحمية عصبية .

قال: «رضى الله عنه» اراد داود بنيان بيت المقدس فبناه مراراً فكلما فرغ منه تهدم، فشكا الى الله ، فاوحى الله اليه ان بيتى هذا ، لا يقوم على يدى من سفك الدماء ، فقال داود: يارب الم يكن ذلك فى سبيلك ؛ فقال: بلى، ولكنتهم ليسوا بعبادى ؟؛ فقال: يارب فاجعل بنيانه على يدى من هو منتى ، فاوحى الله اليه: ان ابنك سليمان يبنيه ، والغرض من هذا الحكاية، مراعاة هذه النشأة الانسانية ، و ان اقامتها اولى من هدمها ، الاترى عدوالله الذينقد فرضالله فيهم الجزية والصلح ، ابقاء عليهم ، قال: «وان جنحوا للسلم فاجنح لها و توكت على الله ترى من وجب عليه القصاص كيف شرع لولتى الدم اخذ الفدية اوالعفو ، فان ابى فحينئذ يقتل ، الاتراه اذاكان اولياء الدم جماعة ، فرضى واحد بالدية اوعفا، و باقى الاولياء لايريدون الا القتل ، كيف يراعى من عفا و يرجت على من باقى الاولياء لايريدون الا القتل ، كيف يراعى من عفا و يرجت على من باقى الايقتل قصاصاً ، الاتراه ، عليه السلام ، يقول فى صاحب النسعة:

<sup>1-</sup> ذالك الى الله ع. ٢- اليسو بعبادى ع. ٣- س٨ ١٣٥

انقتله كان مثله ، الاتراه تعالى ، يقول: «وجزاء سيئة سيئة مثلها» ، فجعل القصاص سيئة ، اى يسوء ذلك الفعل ، مع كونه مشروعاً ، «فمن عفا واصلح فاجره على الله» ، لانه على صورته ، فمن عفاعنه ، ولم يقتله ، فاجره على من هوعلى صورته ، لانه احق به ، اذانشئه له ، وماظهر بالاسم الظاهر ، الا بوجوده .

قال العبد: هذه الاستدلالات و الحجج على رجحان العفو والابقاء على النفوس الانسانية على قتلها ، كلها صحيحة واضحة رجيحة ، والسّرماذكر من قبل ، فتذكر ، وكذلك في انه انمايسمتّى بالاسم الظاهر بوجود الانسان و انه على صورته ، فتذكرّ و تدبئش .

و اما صاحب النسعة ، فانه ولى دم لمقتول وجدوليّه عند القاتل نسعة للمقتول ، و النسعة حيل عريض كالحزام ، وقديكون من السير اوالقد ، فاخذه بدم من هو وليّه، فامر له بالقصاص و قتل ذلك القاتل ، فلما قصد ولى الدم قتله ، قال ، صلى الله عليه وسلم : انقتله كان مثله ، يعنى فى الظلم ، وان كلاّ منهما قدهدم بنيان الرّب .

قال: «رضى الله عنه» فمن رعاه " يعنى الانسان انما يراعى الحق وما يذم الانسان لعينه ، وانما يذم الفعل ، وفعله ليس عينه وكلامنا في عينه ولافعل الالله ، ومع هذا ماذ "م عنها ماذم و ماحمد منها ماحمد.

اى من عين الانسان ، اذا اضيف اليها الفعل ، فانَّه يذم و يحمد .

قال: «رضى الله عنه» ولسان الذم على جهة الغرض مذموم عندالله فلا مذموم الا ماذمه الشرع، فان ذم الشرع لحكمة يعلمها الله او من اعلمه الله، كما شرع القصاص للمصلحة ابقاء ً لهذا النوع وارداعاً للمتعدى حدود

٣\_راعاه. خ فصوص.

o\_ منه (ع) ·

۱ و۲ ــ س۲۶ ی۸۳ ۰

**١٠ ٤١٥ ٣٨س -**٤

الله فيه ، «ولكم في القصاص حياة يا اولى الالباب» وهم اهل لتّب الشيء الذين عثروا على ستر النواميس الالهية و الحكمية .

و اذاعلمت: إن الله راعى هذه النشأة واقامها ، فانت اولى بمراعاتها اذلك بذلك السعادة ، فانه مادام الانسان حياً ، يسرجى له تحصيل صفة الكمال الذي خلق له ، ومن سعى في هدمه ، فقد سعى في منع وصوله لما خلق له ، ومااحسن ماقال رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، الاانبئكم بما هو خير لكم وافضل من ان تلقوا عدوكم فتضر بوارقابهم ، و يضر بوارقابكم؟ ذكر الله .

قال العبد: والسرَّ في ذلك ان الغزو والقتال في سبيل الله ، انصا شرع لاعلاء كلمة الله و ذكره ، انكانت الدولة للمسلمين والغلبة للمجاهدين و انام يكن كذلك وكان بالعكس ، فان فيه نقصان عبيد الذاكرين له المقتولين في سبيل و تفويت لعلة الغائية ، فذكر الله مع الامن عن المجذور و هو الفتنة و قتل اولياء الله ، افضل من الجهاد الظاهر ، و انكان المقتول في سبيل على اجرتام ، فذلك حظته بهدم ابنية الرحمان في صورة الانسان ، فاعلم ذلك .

قال: «رضى الله عنه» وذلك انه لا يعلم قدر هذه النشأة الانسانية الا منذكر الله الذكر المطلوب منه، فانه، تعالى ، جليس منذكره، والجليس مشهود للذاكر ، و متى لم يشاهد الذاكر الحق الذي من جليسه ، فليس بذاكر فان ذكرالله سار في جميع العبد ، لامن ذكره بلسانه خاصة ، فان الحقلا يكون في ذلك الوقت الاجليس اللسان خاصة ، فيراه اللسان من حيث لا يراه الانسان ، بما هو راء وهو البصر .

قال العبد: إذا داوم على ذكر الله، بلسانه مع نفى الخواطر و مراقبةالله بحيث يكون لسانه متلفظاً بكلمة الذكر وقلبه يكون حاضراً مع المذكور و عقله متعقلاً

١- س٢ ي١٧٥ ٢ ع.

لمعنى الذكر ، وفى قوة خياله تخيئل صورة الذكر ، على توودة و وقار و خضوع وخشوع ، فانه يوشك ان يتحد ، اذكان الاعضاء و الجوارح الخصيصة بها مع الذاكر الذى يداوم عليه ، و يفنى الذاكر عن كل شئ و عن الذكر بالمذكور وفى المذكور، فيحييه الله حياة طيبة نورية ، يرزقه فيها العيش مع الله وبالله لله فى الله ، مشاهدا فى كل ما يشهدا ياه ، و هذا حال الكمل المقربين الذين هم خواص الله رزقنا الله واياكم لزوم هذا الذكر والدؤوب عليه ، انه قدير .

قال: «رضى الله عنه» فافهم هذا السرّ فى ذكر الغافلين، فالذاكر من الغافل حاضر بلاشك، والمذكور جليسه، فهو يشهد، و الغافل من حيث غفلته ليس بذاكر، فما هو جليس الغافل، فان الانسان كثير ماهو احدى العين، و الحق احدى العين كثير بالاسماء الالهية، كما ان الانسان كثير بالاجزاء، ومايلزم من ذكر جزء ماذكر جزء آخر، فالحق جليس ذلك الجزء الذاكر منه، و الآخر متصف بالغفلة عن الذكر، ولابد ان يكون فى الانسان جزء يذكر به، فيكون الحق جليس ذلك الجزء، فيحفظ باقى الاجزاء بالعناية.

يعنى المجالسة التمثيلية ، فانه يعتقدكونه جليس الذاكر ، وحيث اشتغل الجزء الذاكر بالحق فهو جليسه ، وكذلك شهوده للحق انما يكون بحسبه لابحسب غيره من الاجزاء فلايكون شهود اللسان و مجالسته للحق ، كشهود القلب و مجالسته، ولا كشهود العقل و مجالسته ، فاذا خشع العبد في ذكركل الخشوع و خنع لربه كل الخنوع ، و سرى ذلك في اجزائه كلها ، فكله اذن جليس الله والحق جليسه ، بشهادة الرسول .

قال: «رضى الله عنه» و ما يتولى الحق هدم هذه النشأة بالمسمى موتاً وليس باعدام، و انما هو تفريق، فيأخذه اليه، وليس المراد الاان يأخذه الحق اليه، «واليه يرجع الامر كله» فاذا اخذه اليه، سوى له مركباً

۱ - س۱۱ ی۱۲۳۰

غير هذا المركب ، من جنس الدار التي ينقل اليها ، وهي دار البقاء لوجود الاعتدال ، فلايموت ابداً.

قال العبد: اعلم: ان الموت عبارة عن افتراق جوهرك اللطيف و هو روحك، عن جوهرك الكثيف، فأن الله يتولى عن جوهرك الكثيف، فأذا اقترنت هذه الهيئة الاجتماعية التعينية، فأن الله يتولى اخذ حقايقها المفرقة بعضها عن البعض و حفظها في موطن من مواطن الحضرات الوجودية يسمى البرزخ، ثم يتولى كذلك جمعها في موطن آخر، كما يشاء.

و انما افترقت اجزاؤها النورية اللطيفة الروحانية ، عن اجزائها المظلمة الكثيفة الجسمانية ، لغلبة ما بهالامتياز و المباينة بينها ، فانهاكانت بالتضمن والالتزام ، اعنى هذه الهيئة الاجتماعية بين حقايق الروح وحقايق الجسم فيضمن اللطيف الواحداني من الكثرة المعنوية التي هي قواه و حقايقه و خصايصه ، فناسب الجزء الكثيرمنه، وهو الجسم الكثيف من حيث احدية الكثرة التي له ، اعنى الجسم ، فجمع الله بينهما بهذه المناسبة الصحيحة و غيرها مما في تفصيله تطويل ، فكانت بينهما هذه الهيئة الاجتماعية بتضمن كل واحد منهما مايناسب الآخر ، و يصلح ان يكون متمماً لكمالاته، وكان الجزء الكثيف المسرك و هومرك اللطيف السيط متحصلاً من عناصر متضادة متباينة من وجوه و متشاكلة متشاركة من وجوه ، فجمع الله بينهما بتغليب مابهالمشاركة و الاتحاد على ما بهالمباينة والامتياز ، فلما بلغت احكام ما بهالمناسبة و المشاركة غاياتها ، وانتهت الى نهاياتها ، غلبت مابهالمباينة عليها ، فافترقت لطايفها عنكثايفها ، ثم الروح اللطيف ايضاً و انكان بسيطاً فهو ايضاً هيئة اجتماعية نورانية منحقايق اللاهوت على وجه لايقبل الانفكاك، فبقيت على بقائها الذاتي الالهــي، وقداتاها الله قوتين هما لها ذاتيتان ، قوة عملية ، بها يقوى على عمل الصور ، فصور الله بتلك القوة لـاروح مركباً من المتباينات والمتنافيات و المتضادات ، بلمركباً روحانيًّا مناسباً للروح من اكثر الوجوه ، فركبه في ذلك المركب الروحانَّى فتصُّور الروح فيه و تمثل في تمثال برزخي من مـلكوت السمون و مافوقها التي يناسب

الروح المفارق هيكله النقلى من الافلاك، انكان ممن يفتح له ابواب السماء، والا فالامر فيها يعود الى العودات و التعلقات بالصور المناسبة ، لقوى ذلك الروح وحقايقه و صفاته الراسخة فيه و احواله و خلايقة مدة اقامته فى الحياة الدنيا من المولدات العنصرية الى ان يساعده سعادة الطالع الالهى الاسمائى الذى هو طالع طالعه المولدى العرفى ، و يحصل اجتماعات و اتصالات بين الانوار الاسمائية الالهية ، فيقدر له كمال الرقى و يفتح له ابواب السماء بمفتاح الامر ، فاذا سوى الله للروح المفارق هيكلا روحانياً نورياً وناسبت الهيئة الثانية الروحانية ، لهيئة الروح النورانية وطابقها، جمع الله بينهما جمع الايقبل الانفكاك والانفصال والاختلال بوجود الاعتدال المقتضى لدوام الانفصال ، والله الموفق .

قال: «رضى الشعنه» واما اهل النار، فمالهم الى النعيم، ولكن فى النار اذلابدلصورة النار بعد انتهاء مدة العذاب أن يكون برداً و سلاماً على من فيها، و هذا نعميهم، فنعيم اهل النار، بعد استيفاء الحقوق، نعيم خليل الله حين القى فى النار، فانه، عليه السلام، تعذب برؤيتها و بما تعود فى علمه و تقرر من انها صورة تولم من جاورها من الحيوان و ماعلم مر ادالشفيها و منها فى حقه. يعنى عند الالقاء و قبله.

قال: «رضى الله عنه» و بعد وجود هذه الآلام، وجد برداً وسلاماً مع شهود صورة اللونيَّة في حقه و هي نار في عيون الناس فالشيء الواحد يتنوع في عيون الناظرين هكذا هو التجلي الالهي فان شئت قلت: ان الله تجلي مثل هذا الامر، وإن شئت قلت: ان العالم في النظر اليه و فيه مثل الحق في التجلي، فيتنوع في الناظر بحسب مزاج الناظر.

يعنى: رضى الله عنه» المزاج الروحاني الذي للناظر صاحب الكشف والشهود لامزاجه الجسمانتي، وانكان له مدخل من وجهما، لامن جميع الوجوه.

قال: «رضى الله عنه» او يتنوع الناظر لتنوع التجلى ، وكل هذاسائغ في الحقايق .

١ ــ اى لانفرق اجزائه (ع) ٠

قال العبد: يشير: «رضى الله عنه» الى اختلاف التجلى باختلاف مزاج الناظر من شأنه الى ان ظهوركل ظاهر فى كل مظهر ، انها يكون بحسب المظهر انكان الناظر من شأنه ان يكون له حسب معين اولم يكن اذاكان المظهر من شأنه ان لا يكون له حسب معين اولم يكن اذاكان المظهر من شأنه ان لا يكون له حسب معين ولابتد ، والا فبحسب الظاهر و الناظر ، و اما تنوع مزاج الناظر بحسب التجلى ، فهو من حيث مزاج الناظر القلبى ، ان القلب نتقلب مع التجلى فى العبد الكامل ، فائه مقلب القلوب ، وفى غيره على غير ذلك ، فاذكر ، فقد ذكر مراراً ، والوجهان سايغان مقالعان ، فلاتنحير ، فليس اختلاف الاحكام الا باختلاف الوجوه بحسب الحاكم و المحكوم عليه و المحكوم به .

قال: «رضى الله عنه» ولوان الميت والمقتول اى ميت كان اواى مقتول كان، اذامات او قتل لايرجع الى الله لم يقض الله بموت احدولم يشرع قتله، فالكل فى قبضته ولافقدان فى حقه، فشرع القتل وحكم بالموت، لعلمه ان عبده لايفوته، فهو راجع اليه.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان العبد المربوب وجوداً و علماً ، ان بطن العبد عن ربو بية الرب الظاهر بالموت اوالقتل، فقد تولاه حين توفاه الرب القابض الباطن، فاذا اخذ حفظه فى نشأة و موطن و مقام كالدنيا ، نقله الى نشأة اخرى و موطن و موالة اخرى و تجل اعلى و اجل و اولى ، بالنسبة اليه من الاولى ، فهو بقبضه اليه عن ظهور و تجل و تبسط فى نور و تجل آخر فى شأن اعلى و فضاء اضوى و بورده مورداً اعذب و احلى فله الحمد ابداً دائماً قى الآخرة والاولى .

قال: «رضى الله على ان فى قوله: «واليه يرجع الامر كله» اى فيه يقع «التصرف فصوص وهو» المتصرف، فما خرج عنه شىء لم يكن عينه بل هويته عين ذلك الشىء وهو الذى يعطيه الكشف فى قوله: واليه يرجع الامر كله.

۱ - س۱۱ ی۱۲۳۰

قال العبد: والبئرهان الكشفى على ان الحق بهويته عين كل شئ ، ان الامر الموجود المشهود فى العالم اما نقوش وصور واشكال و هيآت و تعينات وجودية، واما وجود حق ظاهر متعين فيما ذكركذلك والوجود واحد هوفيه عينه لاغيره ولاهو امر زائد على حقيقته ، تعالى عن ذلك ، علواكبيراً ، والصور والهيات والنقوش و الكثرات ، مع انها لا تحقق لها فى اعيانها الا بالوجود الحق الظاهر بها عايدة الى حقايق الاشياء وصور معلومياتها فى العلم و هو شئونه واحواله و نسبه الذاتية و الذاتيات عين الذات ، غير زائدة عليها فى حقيقتها الا علماً لاوجوداً ، فما ثم الاهو و انا وهو فى اناانا وانا فى هوهو ، كماقلنا: نحن فيه هواعرفنابه و هو فينا نحن فافهم ما قول .

## فيص حكمة غيبية في كلمة ايوبية

لماكانت احواله ، عليه السلام ، في زمان الابتلاء و قبله و بعده ، غيبية ، اسندت هذه الحكمة الغيبية الى الكلمة الايوبية ، اما قبل زمان الابتلاء ، فكان الله قداعطاه من غيبه بلاكسبه من الملك والمال والدنيا والبنين والحدم و الخول مالم تحصله بكسبه ، وكان يصعد له من الاعمال الزاكية ، مثل ما يصعد من اهل الارض او اوفى، فغار عليه ابليس و بنوه وقصده بالاذية هـو وذووه ، وكانوا يستكبرون بعمل ويستكتم دونه ، وكان الله ، تعالى ، يشكره ، في الملاء الاعلى و يذكره ، فقال ابليس: مع هذه المواهب والنعماء والآلاء التي انعم الله بها عليه ، اعماله قليلة ، فلوكان في حال الابتلا والفقر صبرولم يجزع ، لكان ما يأتي من الاعمال ، اعظم قدراً واعلى مكانة ، فاذن له في اختباره وابتلائه ، والقصة مشهورة في بلائه ، فسلط الشيطان على ما تمني ، فغارت العيون وانقطعت الانهار و خربت الديار و يبست الاشجار والثمار وهلكت فغارت العيون وانقطعت الانهار و خربت الديار و يبست الاشجار والثمار وهلكت غير سبب معهود و موجب مشهود ، في مدة يسيرة ، وبعد غيبته عن اهله و ماله ، مسة الشيطان بضر في نفسه ، فظهرت من غيوب جسمه الآلام والاسقام ، و تول د

الدود في جسمه و غيوب اعضائه و اجزائه ، فصبر لما عرف السر ، وله يجزع ولم يقطع الذكر والشكر ، متلقياً بحسن الشكر و الصبر ، وهذاالامر الامر ولم يكشك السي غيرالله ، الى انقضاء مدة الابتلاء ، فلما بلغ الابتلاء غايت وتناهى الضر نهايته ولم ينقص ايوب ، عليه السلام ، من اذكاره وشكوره و حضوره ، و لم يظهر الشكوى و الجزع ، فتمت حجة الله على اللعين و على غيره من الشياطين، فتجلى من غيبه رباته تجلياً فذكر لربه ما اظهر الشيطان في حاله امراً فرياً ممالم يكن به محرياً ، فازال الله عنه الآلام والاسقام ، وكشف ما به من ضر ووهبه اهله و مثلهم معهم ، رحمة اظهرها له من غيب الامر واظهرله ، ايضاً عن غيب الارض مغتسلاً بارداً وشراباً عرفه في ذلك حقيقة السر ، فهذه العجائب العيبية اسندت هذه الحكمة الى هذه الكلمة .

قال: «رضى الله عنه» اعلم: ان سرّ الحياة سرى فى الماء، فهو اصل العناصر و الاركان، ولذلك جعل الله من الماء كلشىء حى وماثم شىء الاوهو حى فانه ماثم شيئى الاوهو يسبح بحمده اى بحمدالله، ولكن لانفقه تسبيحه الابكشف الهى ولايسبح الاحى وكل شىء الماء اصله حى.

قال العبد: الاختلاف المذكور بين حكماء الرسوم في وجود الاركان والعناصر، قدعرف في كتبهم، وهو مشهور، ومن حيث النظر العقلي الصحيح لايترجح احد اقوالهم على الآخر الا بالاقناعيات، فظاهر النظر العقلي و مقتضى التحقيق الكشفى الالهي ان الاثنين من الاربعة في اصلاله الطبيعة اصلان، والآخران منفعلان عنهما، فالاصلان هما الحرارة والبرودة، وانفعلت عنهما اليبوسة والرطوبة، كما ان الاسم الظاهر والاسم الباطن، اصلان في الاسماء الذاتية، وانفعل عنهما الفعل والانفعال، فصاركل من الاصلين، فاعلاً في الآخر منفعلاً عنه، فإن الظاهر مجلى الباطن وانفعل عنهما الاول والآخر، وكذلك الاسماء الالهية، ان الحياة والعلم اصلان، والارادة والقدرة تابعان لهما، كما علمت، وهذا في الاصول والطبيعة، وعلى هذا يجب ان

يتكنّون النار من الحرارة واليبوسة ويتكنّون الماء من البرودة والرطوبة ، والارض من اليبوسة والبرودة ، والهواء من الحرارة والرطوبة ، هذا رأيي .

وقيل: انكلركر منها اصل في نفسه وسايرها غيرمتولد عن واحد منها.

وقيل ايضاً انكل ركن منها اصل و يتكون الباقى من ذلك الاصل، فان النار يمكن ان يكون اصلاً للباقى ، وكذلك كل واحد منها .

و هذا اقوال اربعة ذهب الىكل قول منها قوم .

ويقال ايضاً إن الاركان مركبة منصور الطبايع و هيولاها والطبيعة حقيقةكلية هي عين الكل، فيجب ان يكون تكون كل منها عن المجموع.

ويعضد هذا الرأى مشرب التحقيق ، وانكل شئ فيه كل شئ ، وهي من الاصول المقررة في طور التحقيق والكشف ، وقد سبق لنا في هذا الكتاب مافيه مقنع من هذه المباحث ، ولكن الشيخ «رضى الله عنه» جعل الماء اصل الاركانكلها لما صبح كشفا ان العرش الالهي وهو محل استوائه ، احدية جمع الحياة والعلم والوجود ، كان على الماء قبل وجود الارض والسماء ، فالماء عرش العرش ، والحياه اذا تمثلت او تجسدت ، ظهرت بصورة الماء، وهو ذلك الماء الذي كان عليه العرش .

وايضاً على ماقررنا في مواضع كثيرة من هذا الكتاب ان الطبيعة ظاهرية احدية جمع الألوهة والالوهية حقيقتها، واركان الالهية اربعة حقايق الحياة، وهي كمال الوجود والعلم والارادة والقدرة، والحياة شرط في وجود ماعداها وعليها تبتني هذه الاركان، فمن هذه الحقيقة الكشفية الاصلية يتحقق ايضاً ان الماء اصل الاركان ، فانه صورة الحياة ، ولهذا سرى سرّ الحياة في الماء .

قال: «رضى الله عنه» الاترى العرش كيف كان على الماء، لانه منه متكون.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان العرش الجسمائكي الذي هو على فلك الافلاك الاطلس، فأن حقيقة الجسم كان في بدء الايجاد مثل الجوهرة أو الدرة، فنظر الله.

بتجليه الحبى الايجادى ، فذابت حياء و تحللت اجزاؤها ماء فكان عرشه على ذلك الماء ، قبل وجود الارض والسماء .

ولايتوهم ان هذه الدرة اوالجوهر هي حقيقة الجسم وجوهرته ، تكونت من الهيولي الرابعة التي هي الهيولي الاولي في صورة احدية جمعية اجمالية اندمجتفيه حقيقة الاجسام كلها ، كالاكرة الكلية الكبيرة المصمتة فتجلي لها الرحمان ، فذابت اي تفصلت ولاحت عليها انوار سبحات وجه الرحمان فحللتها تحليلا بخاريا دخانيا بعد ماكان التحليل في اشراق التجلي الاول مادياً ، فيكون فلك الافلاك الاطلس والعرش عليه من ذلك التحليل البخاري الاحدى الجمعي الكمالي ، فعمر الخلاء بوجوده جسما طبيعياكليا احاطيا ملاء فضاء الخلاء المقدر في مرتبة الامكان، فصلح هذا الفلك المحيط العرشي ان يكون عرشاً للرحمان المحيط بنور وجدى وتجليه من خزائن وجوده ، احاط بالموجودات كلها ، فلما التّح التجلي باشراق على ذلك الجوهر المحلول المائي وتحكمت في اجزاء بحره المسجور حرارة التجلي، فدخنت الجوهرة المحلولة كما قلنا بخاراً احدياً جمعياً احاطياً ، واحاط بمركز الجوهر الاصل الجوهرة المحلولة كما قلنا بخاراً احدياً جمعياً احاطياً ، واحاط بمركز الجوهر الاصل في انها مراتب البعد ، فاحاط بالماء المذكور وطغاكما اشار اليه الشيخ .

قال: «رضى الشعنه» فهو يحفظه من تحته اى الماء كما ان الانسان خلقه الله عبداً فتكبير على ربه وعلا عليه، و هو سبحانه، تعالى، مع هذا يحفظه من تحته، بالنظر الى علو هذا العبد الجاهل بربيه ".

يشير: «رضى الله عنه» الى ان العبد صورة تعين للوجود الحق المتجلى عليه والمتولى لايجاده ، ثم التعين لابدان يعلو على المتعين به وهو الوجود الحق ، فهو مستور بالتعين العبدائي ، ولولاحفظ الوجود الحق المتعين به و فيه ، لانعدم اذلا تحقق للتعين بدون المتعين ، فانه بلاهو ، هالك ، فالحق يحفظ العبد من تحته.

١- مساوياً. خ.

و هو قوله: عليه السلام ، لودليتم بحبل لهبط على الله ، فاشار الى ان نسبة التحت كنسبة الفوق فى قوله تعالى: «يخافور ربهم من فوقهم» ، وقوله: «وهو القاهر فوق عباده» ، فله الفوق والتحت ، ولهذا ماظهرت الجهات الستّ الا بالنسبة الى الانسان ، و هو على صورة الرحمان .

يعنى : لماكانت نسبة الفوق والتحت اليه سواء ، بحفظه لعبده من تحته ماينافى فوقيته ، فانه باحاطته فوقه و تحته .

وقال: «رضى الله عنه» ولامطعم الا الله و قدقال في حق طائفة «ولو انهم اقاموا التورية و الانجيل» ثم نكر و عمم ، فقال «ومااترل اليهم من ربهم» فدخل في قوله: وما انزل اليهم من ربهم ، كل حكم منزل اوملهم ، «لاكلوا من فوقهم» و هوالمطعم من الفوقية التي نسبت اليه «ومن تحت ارجلهم» و هوالمطعم من التحتية التي نسبها الي نفسه على لسان رسوله المترجم عنه ، عليه السلام ، ولولم يكن العرش على الماء ما نحفظ وجوده فانه في الحياة ينحفظ وجود الحي ، الاترى الحي اذا مات الموت العرفي انحلت اجزاء نظامه وينعدم قواه عن ذلك النظم الخاص.

يعنى: «رضى الله عنه» اذاعدم الحسى الحياة التى الماء صورته انحلت اجراء نظامه ، و ذلك لان الحرارة العزيزية التى بها حياة الحى ، انما ينحفظ بالرطوبة الغريزية ، فحياته الحرارة ايضاً بالرطوبة ، وهو صورة الماء فبفقدانه وجودالموت الذى هو افتراق اجزاء الانسان ، فافهم .

ثم عدل «رضى الله عنه» بعد هذه المقدمات الى انقال: «رضى الله عنه» قال الله، تعالى ، لا يتوب: «اركض برجلك هذا مغتسل» يعنى ماء بارد «وشراب» لماكان عليه من حرارة الالم ، فسكنه الله ببرد الماء ، و لهذا

هـ منزل على لسان رسول (ع) . ٢ - س٨٣ ي ١٠ . ٧ من افراط (ع) .

كان الطب النقص من الزائد و الزيادة في الناقص.

يعنى : طبه الله ، تعالى ، بنقص حرارة الالم وزيادة البرد والسلام منها فاتها كانت اعنى الآلام نارا اوقدها الشيطان سبع سنين فى اعضاء ايّوب ، فشفاه الله عنها، بهذا الطب الإلهى .

ثمقال: «رضى الله عنه» والمقصود طاب الاعتدال، ولاسبيل اليه الا انه يقار به، و انما قلنا: و لاسبيل اليه ، اعنى الاعتدال من اجل ان الحقايق و الشهود يعطى التكوين مع الانفاس على الدوام، ولا يكون التكوين الا عنميل يسمى فى الطبيعة انحرافاً او تعفيناً وفى الحق' ارادة وهى ميل الى المراد الخاص دون غيره، والاعتدال يؤذن بالسواء فى الجميع و هذا ليس بواقع.

قال العبد: كان «رضى الله عنه» يريدالكون الخلقى والحقى الاسمائى وبموجب النظر العقلى لاغير ، فان الوارد و ردبان ذلك الاعتدال المفقود فى الأكوان ، قدانفر د به الله، فهو له وهو فيه، فلايقبل الزيادة ولاالنقص ولايقبل الكون والفساد، تبارك و تعالى ، من حيث ذاته الغنية عن العالمين و حقيقته العينية الغيبية الجامعة بين التعين و اللاتعين و القيد و الاطلاق و قبوله كل حكم و ضده من كل حاكم ، وكونه عين النقيضين والمتناينين والمتناسبين والمتنافيين والمتشاكلين معا ابدا دائما ، فما بهاابدا ميل عن مقتضاه ذاته ولاحيد عن ماوجب له لذاته الاحدية الجمعية الكمالية المطلقة عن كل قيد حتى عن الاطلاق عنه .

قال: «رضى الله عنه» فلهذا منعنا عن الاعتدال، وقدورد فى العلم الالهى النبوى ، اتصاف الحق بالرضى و الغضب و بالصفات ، و الرضا مزيل الغضب و الغضب مزيل للرضى عن المرضى عنه ، والاعتدال ان يتساوى الرضى و الغضب ، فما غضب الغاضب على من غضب عليه و هو عنه راض ، فقد اتصف باحد الحكمين فى حقه ، و هو ميل ، و مارضى

١- وفي حقالحق اراده (ع) .

٢ من حكم الأعتدال (ع) .

الراضى عمن رضى عنه و هو عليه غاضب ، فقد اتصف باحد الحكمين فى حقه ، وهو ميل ، وانما قلنا هذا مناجل من يرى ان اهل النار لايـزال غضب الله عليهم دائماً ابداً فى زعمه ، فمالهم حكم الرضى منالله ، فصتّح المقصود ، وانكان كماقلنا مآل اهل النار الى ازالة آلام اهل النار ، فذلك رضى ، فزال الغضب لزوال الآلام ، اذعين الغضب عين الالم ، ان فهمت .

قال العبد: الغضب والرضى ، اذااتصف الحق باحدهما ، زال الآخر ، ولكن بالنسبة الى مغضوب عليه او مرضى عنه معينين ، والا فهو بالنسبة الكلية القضية القهرية الجلالية اوالرضى الكلى اللطفى الجمالى ، لايزال اتصافه بهما من كونه آلها وربا ، واما من حيث غناه الذاتى ، فلايتصف بشىء منهما فهو غنى عن العالمين ، فصلة ان الميل و الانحراف ليس الا من قبل القابل ، لظهور حكم الرضى اوالغضب فى القابل وغير القابل ، لا بالنسبة الى الحق وان كانتا حقيقتا الرضى و الغضب الكليين الالهيين الظاهر احكامهما ابدا دائما فى المرضيين عنهم والمغضوبين عليهم من العالمين ثابتين لله ، رب العالمين على السواء ، لا يتصف باحدهما دون الآخر الا بالنسبة الحدية والاضافة الا بحسب حكم سبق الرحمة الغضب ، و هوذاتى وبالنسبة الاحدية الجمعية ، فحكم الغضب والرضى المتضادين باعتبار ماذكرنا وفى صلاحية الوجود الحيل الحق الالهى منحيث ظهوره فى الاعيان والاكوان بحسب القوابل و ظهور الميل والانحراف بحسب القابل و غيرالقابل ، وفى وقت دون وقت وبالنسبة الى امردون امر ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» فمن غضب فقد تأذاًى فلايسعى فى انتقام المغضوب عليه بالملامة الاليجد الغاضب الراحة بذلك ، فينتقل الالم الذى كان عنده الى المغضوب عليه ، والحق اذا افردته عن العالم ، يتعالى علواً كبيراً عن

<sup>1-</sup> وان سكنوالنار (ع) . ٢-الغضبية، خ.

**٣** بايلامه (ع) .

هذه الصفة على هذا الحد، واذا كان الحق هوية العالم، فما ظهرت الاحكام كلها الا فيه و منه ، و هو قوله: «واليه يرجع الامركله» حقيقة وكشفاً «فاعبده و توكل عليه» حجاباً وستراً ، فليس في الامكان ابدع من هذا العالم ، لانه على صورة الرحمان ، اوجده الله ، اىظهر وجوده بظهور العالم ، كما ظهر الانسان بوجود الصورة الطبيعية ، فنحن صورته الظاهرة وهويته روح هذه الصورة المدبرة لها، فما كان التدبير الافيه، كمالم يكن الامنه، فهو الاول بالمعنى والآخر بالصورة ، و هو الظاهر بتغيير الاحكام والاحوال و الباطن بالتدبير ، وهو بكل شيء عليم ، فهو على كلشيء شهيد ، ليعلم عن شهود لاعن فكر ، فكذلك علم الاذواق ، لاعن فكر ، وهو العلم الصحيح .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان العبد بتعينه حجاب على الحق المتعين به وفيه، فهو هوية العبد و العبد صورة انية ربه و انانيته ، فالانى المقيد العينى والانا تسقيد ان السهو الغيب فالهوا المطلقة روحه هذالأنا والانى المقيدين المتعين ، وحصّة هذاالانى المقيد من الهوية المطلقة روحه المدبر لصورته ، فانا ، وانى ، و نحن ، وانا ، وانت ، وانتم كنايات عن الحق المتعين في الصور والتعينات ، وهو كناية عنه فى الغيب الذاتى ، وهو غيب الذات ومالايعلم ولايضاف من العين المطلقة ، تعالى ، والهويات المقيدة بالاعيان المتعينة فى الصور وبها باعتبار الأنانيات والانيات الوجودية الشهودية ، و بدون هذا الاعتبار ليست الاهوهو ، فنحن صور تفصيل الانية العظمى الالهية و شخصيات انا نيتها من حيث ظاهرنا و جسمانيتنا وصورتنا و من حيث الباطن والروحانية ، فصور تفصيل هويته الكبرى ، فنحن له وهولنا وهوفينا نحن ونحن فيه هو، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» و ماعداه فحدس و تخمين، ليس بعلم، ثم كان لايتوب، عليه السلام، ذلك الماء شراباً بازالة الم العطش الذي هو من

٠ ١٢٣ - ١١٣٠ - ١٢٣٥ - ١٢٣٠ - ١٢٣٥ - ١

النصب والعذاب الذي مسه به الشيطان اى البعد عن الحقايق ان يدركها على ماهى عليه ، فيكون بادراكها فى محل القرب فكل مشهود قريب من العين ، ولوكان بعيداً من المسافة ، فان البصر يتصل به من حيث شهوده ، او يتصل المشهود بالبصر كيفكان ، فهو قرب بين البصر و المبصر .

قال العبد: سمى الشيطان شيطاناً لبُعده عن الحقايق ، فاشتقاقه من شطن ، اذا بعد ، اومن شاط ، اذا نفر ، واذا بعد عن ادراك الحقايق قد بعد عن الله في عين القرب ، لكونه صورة الانحراف التعيني .

قال : «رضى الله عنه» و لهذا كنى ايوب فى المس ، فاضافه الى الشيطان مع قرب المس ، فقال : العبد معنى قريب لحكمه فى .

يشير: «رضى الله عنه» الى اغلبية حجابية التعين بالنسبة الى والالم يكن الانحراف فيه والبُعد لبعده عن حقيقة الانحراف فيه والبُعد لبعده عن حقيقة الاعتدال الذي انفرد به العين والحقيقة ، كما اشرنا اليه ، فتذكر.

قال: «رضى الله عنه» و قدعلمت ان البعد و القرب امران اضافياً ن فهما نسبتان لأوجود لهما في العين ، مع ثبوت احكامهما في القريب والبعيد.

واعلم: ان سرّالله في ايوب الذي جعله عبرة لنا وكتاباً مسطوراً حالياً يقرؤو هذه الامة المحمدية ، لتعلم فيه فتلحق بصاحبه تشريفا لها، فاثنى الله على ايوب بالصبر مع دعائه في رفع الضرعنه ، فعلمنا ان العبد اذادعاالله في كشف الضرعنه ، لايقدح في صبره و انه صابر ، وانه «نعم العبد» كما قال: «انهاواب» أي رجاع الى الله لاالى الاسباب ، والحق يفعل عند ذلك بالسبب ، لان العبد يستند اليه .

يعنى: فى وجوده المقيد، او المطلق الى الحق المتعين فى السب، فلماحمد الله، تعالى، ايتوب، علمنا ان رجوعه اولا وآخراً ، ماكان الى الاسباب منحيث حجابياتها.

قال: «رضى الله عنه» اذا لاسباب المزيلة لامر ما كثير موالمسبب واحد المعين ، فرجوع العبد الى الواحد العين المزيل بالسبب ذلك الالم ، اولى من الرجوع الى سبب خاص ، ربما لايوافق علم الله فيه ، فيقول : ان الله لم يستجبلى ، وهو مادعاه ، وانما جنح الى سبب معين لم يقتضه الزمان ، فعمل ايتوب بحكمة الله ، اذكان نبياً لما علم ان الصبر هو حبس النفس عن الشكوى عند الطائفة .

يعني انــ المتقَّدمين من المشرقيين من اهل التصوف ، قالوا به .

قال: «رضى الشعنه» و ليس ذلك بحث للصبر عندنا ، وحده ، حبس النفس عن الشكوى لغيرالله ، لاالى الله ، فحجب الطائفة نظرهم فى ان الشاكى يقدح بالشكوى فى الرضا بالقضاء ، وليس كذلك ، فان الرضى بالقضاء ، لايقدح فيه الشكوى الى الله ولاالى غيره ، وانما يقدح فى الرضى بالمقضى ، و نحن ماخوطبنا بالرضى ، بالمقضى ، و الضر هو المقضى ماهو عين القضاء .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان القضاء حكم الله بمقتضى حقيقة المقضى عليه وحو وحاله واستعداده بالمقضى به كان ماكان، فالقضاء هو الحكم غير المقضى به وهو المحكوم به ، فلايلزم من الرضا بحكم الله الرضا بالمحكوم ، لتغايرهما ، فان المتغايرين متفارقان بماهما متغايران .

قال: «رضى الله عنه» وو علم ايوب ان في حبس النفس عن الشكوي الى الله في رفع الضَّر، مقاومة القهر الألهى، و هوجهل بالشخص، اذا

١- العين خ. فصوص ، ٢- خاص (ع) ، ٣- الذي (ع) ، ٤- وانما (ع) .

ابتلى الله بما يتألم منه نفسه فلايدعو الله في ازالة ذالك الأمر المولم سل ينبغي له عند المحقق ان يتضرع و يسأل الله في ازااة ذلك عنه فان ذلك از الله عن حناب الله، عند العارف صاحب الكشف ، فإن الله ، قدوصف نفسه، بانه يؤذي ، فقال : «ان الذين يؤذون الله ورسوله» ، واي اذي اعظم من ان يبتليك ببلاء عندغفلتك أومقام الهي لاتعلمه، لترجع الى الله بالشالشكوي، فير فعه عنك ، فيصَّح الافتقار الذي هو حقيقتك ، فير تفع عن الحق الأذي بسؤالك اياه في رفعه عنك، اذانت صورته الظاهرة، كماجاع بعض العارفين فبكي ، فقال له في ذلك من لأذوق له ، في هذا الفن معاتباً له؛ فقال العارف، انما جوعني لابكي، يقول: انما ابتلاني بالضَّر لاسأله في رفعه عني، وذلك لايقدح في كونه صابراً ، فعلمنا : إن الصبر ، إنما هو حبس النفس عن الشكوي لغير الله ، واعني بالغير وجهاً خاصًّا من وجوءالله، وقدعين الله ٢ وحهاً خاصاً من وحوه الله وهو المسمى وجه الهوية ، فيدعوه في ذلكُ الوجه برفع الضرعنه، لامن الوجوه الآخر المسماة اسباباً، وليست الأهو من حيث تفصيل الأمر في نفسه .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان السبب الذى يتوجّه اليه غير العارف، انما هـو حجابية التعيّن والمتعين بذلك التعين الخاص هو السبب، فهو من كونه متعينا فـى ذلك التعين والمعين وجه خاص من وجوه الله المتعينة فى كل وجه وجهة و وجهة، وهو وان كان حقاً معيّناً من الله، فى تلك الجهة، فانما هو وجه من وجوه الله، لاهوهو.

فالاواب هوالرجاع الى الهويةالالهية المحيطة بجميع الهويات المتعينة بالمسميات اسباباً، وهى ايضاً منحيث عدم تحققها بدون المتعين ومنحيث تحققها بالمتعين فيها وجه من وجوه الحق ، وانت ايضاً من حيث عدم تحققها بدون المتعين و منحيث تحققها بالمتعين فيها ، وجه من وجوه الحق ، وانت من ايضاً كذلك ، وجه

٢\_ الحق (ع) ٠

من الوجوه الالهية ، ولكن لايتوجّه ولاتوجه وجه قلبك الا الى مستندك ، وهـو الذى استندت اليه الوجوه كلها ، ولايتقيد بوجه خاص ، فقد لايجيبك فيه ، لعلمه ان ماتساًله في وجه آخر ، فاذاسألت احدية جميع جميع الوجوه و توجهتها ، فقه داصت ، فالزم ، ولايلزم التقيد ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» فالعارف لا يحجبه سؤاله هو ية الحق في رفع الضر عنه، عن ان يكون جميع الاسباب عينه الموهذا لا يلزم طريقته الأالادباء من عبادالله الامناء على اسر ارالله، فان له امناء لا يعرفهم الاالله، و يعرف بعضهم بعضاً، وقد نصحناك فاعمل واياه سبحانه، فاسئال.

يعنى: «رضى الله عنه» وجه الهوية الذي عينه على لسان الشارع ، فعليك بالسؤال عن الحق من ذلك الوجه في كل قليل وكثير ، وبالجزم بالأجابة ايمانا وتصديقاً ، لقوله : تعالى ، «ادعونى استجب لكم » «والله يقول الحق و هو يهدى السبيل » " .

## فص حكمة جلالية في كلمة يحيويه

كان الغالب على احوال يحيى ، عليه السلام ، الجد والجهد والقبض والبكأ بكى من خشية الله حتى خدّت الدموع فى خدوده اخاديد ، وكان لايضحك الا ماشاء الله ، وهذه الخلال من حضرة القهر و الجلال ، وكان مقتضى حقيقة القيام بمظهرية حضرة الجلال و تجلياتها ، ثم قتل فى سبيل الله ، وقتل على دمه سبعون الفاحتى سكنت دمه من فورانها ، ومنبعث تعين نفسه و مستقرها بعد المفارقة ، سماء الاحمر عند الجليل القهار ، ولهذا وامثاله ، اضيفت هذه الحكمة الى كلمته .

قال: «رضى الله عنه» هذه الحكمية الاولية في الاسماء، فان الله سماه يحيى اي يحيى به ذكر زكريا.

يعنى: انه لما طلب زكريًّا من ربه و ارثاً يرثه حتى يحيى بهذكره ، فاجابالله

دعاه بوارث له يرثه ، وسماه يحيى، اى بيحيى يحيى ذكره من بابالاشارات .

قال: «رضى الله عنه»: «ولم يجعل له من قبل سمياً» ، فجمع بين حصول الصفة التى فيمن غبر ممن ترك ولدا يحيى به ذكره وبين اسمه بذلك فسماه يحيى، فكان اسمه يحيى كالعلم الذوقى، فان آدم حيى ذكره بشيث ونوحاً حيى ذكره بسام، وكذلك الأنبياء، ولكن ما جمع الله لاحد قبل يحيى بين الإسم العلم منه له وبين الصفة، الالزكريا، عناية منه، اذ قال: «رب هب لى من لدنك ولياً» ٢.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان هذه الحكمة الجلالية، يتضمن حكمة الاولية فى الاسماء والجمع بين العلمية والصفة ، على خلاف العادة والوضع والمفهوم خرقاً للعادة ، اختصاصاً الهياً وتشريفاً لزكريا و يحيى ، كما جمع الاسم الله، بين العلمية والصفات الدالة على حقايق الاحدية الجمعية الالهية الجامعة لجميع الاسماء الذاتية والصفاتية والفعلية ، على مااستقصينا بيانه في شرح الخطبة .

فلذلك جمعالله لزكريا في اسم ولده الذي وهبهالله بين كونه اسماً علماً مع دلالته على ان ذكر الجار على الدار في قولها : «عندك بيتاً في الجنته» فاكرمه الله بأن قضى حاجته وسماه بصفته، حتى يكون اسمه تذكاراً لما طلب منه نبيته زكريا، لأنه، عليه السلام، آثر ابقاءذكر الله في عقبه اذا لولد سر ابيه فقال «يرثني ويرث من آل يعقوب» وليس ثم موروث في حق هؤ  $\sqrt{3}$  وليس ثم موروث في حق

قال العبد: كان الغالب على زكريا الهيبة والرقة والخشوع والخوف والتقوى والحزن والمجاهدة و عدم التصرف ، بل كانت مظهريته لرحمة وجمال ولطف وانس يتضمن اجلالا ً وهيبة و قهراً ، ومن هذا التجلى الجمالي المتضمن للجلال ، وجد

۱ـ س١٩ ى٨ له نجعل الايه. ٢ ـ س١٩ ى٥ فهبلى لدنك الايه.

٣ - س١٦ ١١٥ ع - ١١٥ ع - ٣

٥- فقدم الحق على ذكرولده كماقدمت آسيته ذكر الجار - ع

زكريتا، و رحمة الله عبده زكريتًا من حضرة الجمال الذي يتضمنه حضرة الجلال خفى و بطن اللطف في القهر ، فنادى كذلك نداء خفياً من حقيقة كل شئ، فيه كل شئ ، ولهذاكان الغالب على حال زكريا ماذكرنا، وتحكمت عليه الاعداء ايضاً، كما تحكمت على يحيى ، عليه السلام .

قال: «رضى الله عنه» ثم انه بشره بما قدمه من سلامه عليه، «يـوم ولد ويوى يموت ويـوم يبعث حيا» فجاء بصفة الحياة وهى اسمه واعلمه بسلامه عليه وكلامه صدق، فهو مقطوع به، وان كان قول الروح «والسلام على يوم ولدت ويوم اموت ويوم ابعث حيا» اكمل فى الاتحاد، فهذا اكمل فى الاتحاد، وارفع للتأويلات.

يشير: «رضى الله عنه» ان سلام عيسى على نفسه يوم ولد ويوم يموت ويوم يبعث حيثًا اكمل فى الاتحاد من جهته ، فان الله هو المسلم على نفسه من حيث تعينه فى مادة عيسوية، ويدل على كمال تمكن عيسى من شهود هذه الاحدية ، ولكن سلام الله على يحيى، من حيث ان الله هو عين هويته و ربّه عليه لافى مادة يحيى، بل من حيث هو ربه، اتم فى الاعتقاد بالنسبة الى شهود اهل الحجاب.

واما بالنسبة الى شهود اهل الذوق ، فالاتحاد من قبل الحق منكونه تعالى ، مسلماً على نفسه فىمادة يحيوية منكونه ربه و وكيلاً له فىالتسليم عليه، اما من قبله او من قبل الحق اتم واعم، ولكن للإلتباس الذى عندالجاهل المحجوب .

قال: «رضى الله عنه» فان الذى انخرقت فيه العادة فى حق عيسى، انما هو النطق، فقد تمكن عقله وتكمل فى ذلك الزمان انطقه الله فيه، ولايلزم للمتمكن من النطق على اى حالة كان الصدق فيماكان به ينطق، بخلاف المشهود له كيحيى، فسلام الحق على يحيى من هذا الوجه، ارفع للالتباس الواقع فى العناية الالهية به من سلام عيسى على نفسه، وان كانت

١- س١٩ يه١٠

قرائن الأحوال تدل على قربه من الله فى ذلك وصدقه، اذنطق فى معرض الدلالة على براءة امه، فهو احدالشاهدين، والشاهد الآخر، هز الجذع اليابس، فسقط «رطباً جنياً » من غير فحل ولاتذكير كما ولدت مريم عيسى من غير فحل ولاذكر ولاجماع عرفى معتاد، لوقال نبى: آيتى ومعجزتى ان ينطق هذا الحائط، فنطق الحائط، وقال فى نطقه تكذب ما انت برسول الله، لصحت الآية وثبت بها انه رسول الله، ولم يلتفت الى ما نطق به الحائط، فلما دخل هذا الاحتمال فى كلام عيسى يعنى عند المحجوب الجاهل، باشارة امه اليه، وهو فى المهد.

يعنى: «رضى الله عنه» مجرد نطق عيسى باشارة امّة اليه عند سؤال الاحبار عنمريم «بانى لك هذا و ما كان ابوك امرء سوء وماكانت امّك بعياً »كاف فى صحّة مدعا مريم و برائتها عما توهمت اليهود ، مما براها الله مما قالوا ، ولكن لمايطرق فيما نطق مثل مامثل فى نطق الحائط عند الجاهل، كان سلام الله على يحيى ارفع من هذا الوجه.

قال: «رضى الله عنه» فموضع الدلالة انه عبدالله من اجل ماقيل فيه انه ابن الله ، وفرغت الدلالة بمجرد لنطق، وانه عبدالله، عندالطائفة الاخرى القائلة بالنبوة وبقى أمازاد بحكم الاحتمال في النظر العقلي .

يعنى: العرفى الحجابي، لان النظر الصحيح العقلى مع ثبوت دلالة القرائن على صحته فى نطقه يقضى بصحة جميع ما نطق به عليه السلام ، اذلو تطرّق احتمال نقيض الصدق فى بعض ما نطق لوقع ارتباك فى غير ذلك البعض ، فان الكذب فى بعض الكلام يفضى الى احتمال الكذب فى الباقى ، وبكمال صحة الصدق فى موضعى الدلالة يجب صحته فى الباقى ، وكذلك سقوط الرطب الجنتى باخباره فى بطن امته مع عدم معقوليّة ذلك من الجذع اليابس ، قبل تسليمه على نفسه ، شاهد بصدق اخباراته كلها عقلا مؤيّدا بالنور ، وكذلك كلامه فى المهد ، فان من اقدر على الكلام

١- س١٩ ي٠٢٥

فى المهد خرقاً لعادة العقل والعرف باذن الله فى موضع اقامة المعجزة على براءة امته واتئه نبى صادق بكلام متصل مفتحة دعوى عبودة الله ومختتمة التسليم على نفسه من قبل الله ، بتمكين الله له فى كل ذلك، دليل صحيح تام على صدقه فى تمام الاخبارات وارتفاع الالتباس و تطرق الاحتمال فى نظر العقل الصحيح الالهى ، ولكن الاحتمال لاهل الوهم والعقل المحجوب بالعرف والعادة وعندهم لا يرتفع الالتباس ، واما عند الشيخ والمحمدين ، ليس للاحتمال المذكور وجه اصلا و رأساً ، فافهم ، «والله يقول الحق وهو يهدى السبيل» السبيل المذكور وجه اصلا و رأساً ، فافهم ، «والله يقول الحق وهو يهدى السبيل» السبيل المناهدة وعندهم المناهدة وهو يهدى السبيل السبيل المناهدة وعندهم المناهدة وعندهم المناهدة وهو يهدى السبيل المناهدة وعنده المناهدة وعنده والعلم و رأساً ، فالنها و رأساً ، في النها و رأساً ، في نظر و رأساً ، في نفول الحق و و و يهدى السبيل المناهدة و المنهدة و المنه و المنهدة و ا

## فص مالكية في كلمة زكريا وية

اضيفت هذه الحكمة المالكية الى الكلمة الزكريا وية ، لما ذكرنا ، مماكان يشدد على نفسه فى الاجتهاد ، وظهرفيه آثار الشدة القهرية والجلال ، وكملت فيه التصرفات الالهية المالكية ، وظهرت تماماً ولم يظهر تصرف من قبله ، صلوات الشعليه فى شئ اصلا " ، قيل انه مالبس نعلا " ولا مازما " ، يحمل بعض تراب و غبار من ارض الى ارض ، فكان يمشى حافياً وكان مشهده عبدانيته وربوبيته الله فيه وله و عليه ، حتى انه نشر فقطع نصفين ، مع تمكنته ، عليه السلام من دعاء الله واجابته فى رفع ذلك عنه فى النظر العقلى بثبوت نبوته واجابة الله دعوته باستصحاب الحال والواقع فسى سؤال الولد والاجابة فيه و فى رفع الفقر عن امرأته ، وذلك لكونه ، عليه السلام ، فى مشهده تحت حكم مالك هو مملوكه الحقيقي و شهود احدية التصرف والمتصرف فى مشهده تحت حكم مالك هو مملوكه الحقيقي و شهود احدية التصرف والمتصرف والمتصرف فيه ، وانماكان ابقاء على قومه بحسب الاحتمال العقلتي انه وانقياده لما يتصرف فيه ، وانماكان ابقاء على قومه بحسب الاحتمال العقلتي انه رسا يقلعون عن الظلم عليه و يؤمنوا به بماشاهد واعيانا من استبطان الشجرة له وستره وكون ذلك معجزا و حجة على صدقه و صدق نبوته ، وما اخبر به في تصديق وستره وكون ذلك معجزا و حجة على صدقه و صدق نبوته ، وما اخبر به في تصديق

۱ – س۳۳ ی ۰

عيسى ، ولما شاهد من مفيض عينه الثابتة ان التجلى الحلالي محيط به في هذه الحياة الدنيا سلم و استسلم ولم يدع الله في رفع الضرّعنه حتى قطعوا الشجرة فشقوها بالمناشير فقطعوه نصفين في الشجرة ، فظهرت اسرار امتياز الحقيقة الجلالية عن الحقيقة الجمالية المستنبطة احديهما في الاخرى ، وظهرت رحمة اللطف المضمون في ضمن القهر وكملت عبوديته التي ظهر نفوذ التصرف والحكم الكلى الالهى فيه بصورة الظلم ، فانعكيت حقايق الجلال و القهر على اعداء الله بتجلياتها وتغمده البرحمته الخفية في القهر ، فظهرت خلية ، فكملت بحل القهر والنقمة على الاعداء فكمل كل شق من المجلال والجمال والقهر واللطف في اهلهما .

قال: «رضى الله عنه» اعلم: ان رحمة الله وسعت كل شىء وجوداً و حكماً وان وجودالغضب من رحمة الله بالغضب، فسبقت رحمته غضبه، اى سبقت نسبة الرحمة اليه نسبة الغضب اليه.

يعنى: رضى الله عنه ان الرحمة له ، تعالى ، ذاتية ، لانه بالذات جواد فياض بالوجود من خزائن الرحمة والجود ، والوجود المفاض على كل شئ هو السرحمة العامة التي وسعت كل شئ ، واما الغضب فليس بذاتى للحق ، تعالى ، بل هو حكم عدمي من عدم قابلية بعض الاشياء لظهور آثار الوجود واحكامه فيه تماماً ، فاقتضى عدم قابليته للرحمة عدم ظهور حكم الرحمة فيه دنيا او آخرة فسمتى بالنسبة اليه غضباً من قبل الراحم وشقاوة وشراً وما شاكل هذه الالفاظ ، وانظر الى كمال شهود النبي وايمانه النبوى الى الامرين معاً فى قوله : «اللهم ان الخيركله بيدك والشر لليس اليك» لانه حكم عدمتى من عدم قابلية بعض الممكنات لحكم رحمته ، ولي ألوجود الانسبا عدمية اوعدميات نسبية ، اذالعدم المحض لاحقيقة له تتعلق الرحمة الوجود الانسبا عدمية اوعدميات نسبية ، اذالعدم المحض لاحقيقة له تتعلق الرحمة بها فعمت الرحمة التى وسعت كل شئ، هذه الاعدام النسبية و هذه النسب العدمية وطتها فاوجدت الغضب والآلام والاسقام والمحن والموت والفقر وامثالها من النسب

العدميَّة ، وذلك لكمال سعة الرحمة ، فافهمه .

قال: «رضى الله عنه» ولما كان لكل عين وجود يطلبه من الله لذلك عمت رحمته كل شيء، فانه برحمته التي يرحمه بها قبل رغبته في وجود عينه فاوجدها، فلذلك قلنا ان رحمة الله وسعت كل شيء.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان الاعيان الثابتة كانت فى ثبوتها العلم الازلى معدومة الاعيان بالنسبة اليها، اى لم يكن موجودة لنفسها، ولم ينسحب عليها الحكم الايجادى، فرغبتها فى الوجود العينى وهى عبارة عن قابلياتها واستعداداتها الذاتية الغير المعدومة معدومة الاعيان ايضاً كهى، فلما رحمها الرحمان بالتجلى الايجادى وافاضة النور الوجودى بالتوجه الارادى، فاول اثر للرحمة فيها ان اعطتها صلاحية قبول التجلى الوجودى و ذلك التجلى العينى الواقع غيباً، فحييت بذلك التجلى الاستعدادات المعدومة الميتة بحكم قهر الاحدية الغيبية فحصلت لها صلاحية قبول الوجود، فتعلقت الرحمة الوجودية بها، فاوجدتها بحسب خصوصياتها من الاحاطة والسعة والضيق والتقدم والتأخر وغير ذلك، فكان الغضب ايضاً من جملة النسب العدمية الناشية من عدم الصلاحية والقبول لاثار الرحمة الوجودية، وكذلك الالام والعلل والاسقام والبلايا والمحن و غيرها من الامور العدمية النسبية.

قال: «رضى الله عنه» والاسماء الالهية من الاشياء، وهى يرجع الى عين واحدة، فاول ما وسعت رحمة الله سبعية تلك العين الموجده للرحمة بالرحمة، فاول شيء وسعت الرحمة نفسها، تشم الشيئية المشار اليها ثم شيئيه كل موجود يوجد الى مالايتناهى دنيا و آخرة عرضاً وجوهراً، مركباً و بسيطاً.

يشير «رضى الله عنه» بهذا الترتيب الى ان الحقايق الربانية والنسب والاعيان الكونية ، كانت معدومة الآثار ، غير متميزه فسي الظهور

١- وجوداً وحكماً (ع) .
 ٢- شيئية. خ فصوص .

والآثار لعدم مظاهرها ، فعمتها الرحمة بتعلقها بتلك الاعيان اولاً ، فظهرت النسبة الالهية في مظاهرها ثانياً ، ثم اثرت الاسماء الالهية في ايجاد اعيان الاكوان في ارض الامكان ثالثاً ، عند من يقول بوجود الحقايق المعلمية وجوداً نعتياً ، وعلى الكشف الاتم والشهود الاعم ، وجدت وجوداً نسبياً مثالياً في مرآة الوجودالواحد، لا وجودياً حقيقياً ، وقداشرنا الى الذاتية الجودية الوجودية و وجودالاشياء بالرحمة الرحمانية الالهية الاسمائية ، فتحقق ذلك .

قال: «رضى الله عنه» ولا يعتبر فيها حصول غرض ولاملائمة طبع، بل الملايم وغير الملائم وسعتهما الرحمة الالهية وجوداً، وقد ذكر نافى الفتوحات انالاثر لا يكون الا للمعدوم لاللموجود، وان كان للموجود فبحكم المعدوم، وهو علم غريب ومسألة نادرة، لا يعلم تحقيقها الا اصحاب الاوهام، فذلك بالذوق عندهم، واما من لا يؤثر الوهم فيه، فهو بعيد عن هذه النسبة ".

يشير: الى ان الاعيان الثابتة التى هى معدومة لنفسها هى المؤثرة فى الوجود الواحدالحق المنبسط عليها بالتعيين والتقييدوالتكييف والتسمية بحسبخصوصياتها، حتى يظهر الاسماء الالهية والنسب الربانية، ثم النسب الالهية التى هى منحيث هلى نسب، معدومة الاعيان لاتحقق لها الابين طرفيها من الحق، مؤثرة ايضاً فى وجود الاشياء، فالآثار كلها انكانت من الالهية، فمن النسب العدمية، وانكانت منها مع الذات المتعينة بها، فمن الوجود منحيث هذه النسب المعدومة الاعيان، وانكانت من الاعيان الثابتة فى الوجود الحق، فالاثر للمعدوم العين، وكذلك فى الاكوان كل اثر يظهر من موجود، فانه غير منسوب الى وجوده المتعين بتلك الشيئية العدمية.

قال: «رضى الله عنه» فرحمة الله فى الاكوان سارية، وفى الذوات وفى الاعيان جارية، مكانة الرحمة المثلى اذاعلمت، من الشهود مع الافكار عاليه، فكل من ذكرته الرحمة فقد سعد، وما ثمّ الامن ذكرته الرحمة، و ذكر

١ - العلمية. خ. ٢ - كله (ع) ، ٣ - هذه المسأله (ع) ٠

الرحمة للاشياء ايجادها اياها، فكل موجود مرَّحُوم، ولاتحجب يا وليي عن ادراك ما قلناه، مما تراه من اصحاب البلاء، وما يؤمن به من الآلام الآخرة التي لاتفتر عمن قامت .

واعلم: اولا \_ انالرحمة انما هي في الايجاد عامة وبالرحمة بالآلام أوجد الآلام، ثم انالرحمة لها الاثر بوجهين، اثر بالذات وهو ايجادها كل عين موجودة، ولاتنظر الى غرض ولاالى عدم غرض ولاالى ملائم ولا الى غير ملائم، فانها ناظرة في عين كل موجود قبل وجوده، بل تنظره في عين ثبوته، ولهذا رأت الحق المخلوق في الاعتقادات عيناً ثابتة في العيون الثابتة، فرحمته بنفسها في الايجاد، ولهذا قلنا: انالحق المخلوق في الاعتقادات اول شيء مرحوم بعد رحمتها بنفسها، في تعلقها بايجاد المرحومين، ولها اثر آخر بالسؤال، فيسئال المحجوبون الحق اين يرحمهم في اعتقادهم، واهل الكشف، يسئالون رحمة الله، ان تقوم بهم، فيسئالونها باسم الله، فيقولون ياالله ارحمنا لله ولايرحمهم الاقيام الرحمة بهم، فلها الحكم، الناكم انما هو في الحقيقة بالمعنى القائم بالمحل .

يشير: «رضى الله عنه الى ان الوجود الحق المتعين فى كل عين عين بعد تعينه بالمظهر و قيامه بمحل الظهور يحكم على القابل بمقتضى حقيقته وقيامها ، اعنى الرحمة الوجودية الفيضة ، وليست الا الوجود بعينها اولا بالذات فى حقايق الاشياء واعيانها الثابتة ، فبنفس تعلقها بالحقايق ازلا للايجاد يوجد الحق المخلوق في الاعتقادات بعد تعينها في عين نفسها ، يعنى الرحمة ، ونسب ذات الرحمة ، فان تعين الوجود فى علوم المعتقدين بعد تعينه فى علم الله ، فتعلق الرحمة الوجودية به كذلك بحسب تعلقه فى حقايقهم متأخر الرتبة عن حقيقة الرحمة ، و متقدم على المرحوم

۱\_ بما تراه (ع) ۰ 🍇

٣- بقيام. خ فصوص،

٢- لرحمنا خ دراصل .١- الفيضية خ.

بحسب اعتقادهم .

قال: «رضى الله عنه» فهوالراحم على الحقيقة، فلاير حمالله عباده المعتنى بهم الأبالرحمة، فاذا قامت بهم الرحمة، وجدوا حكمهما ذوقا، فمن ذكرته الرحمة، فقد رحم، واسم الفاعل هوالرحيم والراحم، والحكم لا يتصف بالخلق، لانه امر يوجبه المعانى لذواتها، فالأحوال، لأموجودة ولا معدومة، اى لاعين لها فى الوجود ولامعدومة فى الحكم، لان الذى قام به العلم يسمى عالماً، وهو الحال، فعالم ذات موصوفة بالعلم ماهو عين الذات ولاعين العلم، وما تم الاعلم وذات قام بها هذا العلم، فكونه عالماً حال لهذه الذات باتصافها. بهذا المعنى، فحدث نسبة العلم اليه، فهو المسمى عالماً، والمدى اوجدها ليرحمة على الحقيقة نسبة من الراحم وهى الموجبه للحكم، فهى الراحمه والذى اوجدها ليرحمة بها، وانما اوجدها ليرحم بها من قامت به، وهو ولايكون الراحم راحماً الا بقيام الرحمة به فثبت انه عين الرحمة . يعنى : الراحم وهو الحوادث، فليس بمحل للحوادث.

ومن لم يذق هذاالامر ولاكان له فيه قدم، ما اجترء ان يقول انه عين الرحمة او عين الصفة ولاغيرها، فصفات الحق عنده لاهى هو ولاهى غير لانه لايقدر على نفيه ولايقدر ان يجعلها عينه، فعدل الى هذه العبارة، وهى عبارة حسنة وغيرها احق بالامر منها وارفع للاشكال، وهو القول بنفى اعيان الصفات وجوداً قائماً بذات الموضوف، وانما هى نسب واضافات بين المها وبين اعيانها المعقول.

قال العبد: جل هذه المباحث قد ذكرنا فيه مايكفي ويشفى فتـذكر لانتكرر،

قال: «رضى الله عنه» وان كانت الرحمة جامعة، فانها بالنسبة الى كل

المرحوم ما اوجدها (ع) .
 المرحوم ما اوجدها (ع) .

اسم الهي مختلفة، فلهذا يسئال سبحانه أن يرحم كل أسم فرحمه الله، والكناية هي التي وسعت كل شيء، ثم لها شعب كثيرة تتعدد بتعدد الاسماء الالهية، فما تعم بالنسبة الى ذلك الأسم الخاص في قول السائل يا رب ارحم وغير ذلك من الاسماء حتى المنتقم له ان يقول يا منتقم ارحمني، وذلك لأن هذه الإسماء تدل على الذات المسماة" بذلك الاسم لأغير، لايما يعطيه مدلول ذلك الاسم الذي ينفصل به عن غيره لذاته، اذالمصطلح عليه باي لفظ كان حقيقة متميزة بذاتها عن غيرها، وإن كان الكل قدسيق ليدل على عين واحدة مسماة، فلاخلاف في انه لكل اسم حكم ليس للاخر فذلك ايضاً ينبغي ان يعتبر كما يعتبر دلالته على الذات المسماة، ولهذا قال ابو القاسم بن قسى في الأسماء الألهية، أن كل أسم على أنفر أده مسمى بجميع الأسماء الالهية كلها اذا قدمته في الذكر نعته بجميع الاسماء وذلك لدلالتها على عين و احدة، و ان تكثر ت الإسماء عليها و اختلفت حقايقها اي حقايق تلك الإسماء، ثم انالرحمة تنال على طريقين، طريق الوجوب وهو قوله: «فسنًا كتبها للذين يتقون ويؤتون الزكوة» ٤ وما قيدهم به من الصفات العلمية والعملية، والطريق الآخر الذي ينال به هذهالرحمة طريقالامتنان الألهي الذي لم يقترن به عمل وهو قوله: «و رحمتي وسعت كل شيء» ومنه قيل «ليغفر لكالله ما تقدم من ذنبك وما تأخر » ومنها قوله: اعمل ماشئت فقد عفرت لك، فاعلم ذلك.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان رحمة الامتنان ذاتية ، ليست فى مقابله عمل تنال الاشياء كلها ، فكل ماتناولته الشيئية تناله هذه الرحمة ولابئد ، واعمل ماشئت فقد غفرت لك ، وغفران ماتقدم و ماتأخر ، من مقتضى هذه الرحمة ولسانها يقول ذلك ،

اسم الهي (ع) ٠
 الألهي (ع) ٠

٣ ـ وتدل بحقايقها على معان مختلقه فيه عوبها في الرحمة من حيث دلالتها على الذات سماه بذالك الأسم لاغير (ع).

و بهذه الرحمة استظهار الابالسة والشياطين والسحرة والكفرة والفجرة والمردة والفراعنة ، وقدسبقكيّل ذلك مراراً فتذكّره تذكر والله الموفق .

## فص حكمة ايناسية في كلمة الياسيه

قدذكرنا سبب استناد هذه الحكمة الى الكلمة الالياسية و سنزيدها بياناً في شرح المتن .

قال: «رضى الله عنه» الياس هو ادريس كان نبياً قبل نوح و رفعه الله «مكاناً عليا» فهو فى قلب الافلاك ساكن، وهو فلك الشمس، ثم بعث الى قرية بعلبك، وبعل اسم صنم وبك هو سلطان تلك القرية، وكان هذا الصنم المسمى بعلا مخصوصاً بالملك.

قال العبد: اعلى : اعلى النفوس المفارقة هياك الهم بالمسمى نونا وهو مفارقة لطيفهم عن كثيفهم كماذكرناه مراراً و بتناسب ذلك الافتراق اتّه لغلبة حكم ماب بباين اللطيف الكثيف وعدم وفاءقوة الكثيف منحيث هو كذلك واقتضائه بمظهرية اللطيف و بقائه معه مدة حياته و بقائه ، فلامناسبة تجمع بين اللطيف والكثيف الاسرّ احدية جمع كل شئ فيه كل شئ، و ان في اللطيف كثافة معنوية ، فبهذه المناسبة جمع كثرة حقايقها النسبية وتضاعف قواها ، فان ذلك كثافة معنوية ، فبهذه المناسبة جمع الله بين هذا اللطيف الروحاتى والكثيف الجسماني، فنزل الله اللطيف الى الكثيف، واظهر تلك الكثافة المعقولة في اللطيف الاحدى باظهار قواه المتكثرة ، واوحى الى النفس بان يكمل نشأة الكثيف في قيام مظهريته لحقيايق اللطيف و خصايصه بجرويات مظهرياتها الخصيصة بكل عضو ، فنزل اللطيف ببامرالله القدير القاهر ، لطفأ وتكييّف بكيفية الكثيف في فيسمى نفساً امارة لكونها آمرة بالوحى الالهي لقواها و حقايقها ان يظهر حقايق في من كامنات اسراره ، ولم يكن يتأتى ذلك الا بجلبمافيه منفعة الكثيف و وفع فيه من كامنات اسراره ، ولم يكن يتأتى ذلك الا بجلبمافيه منفعة الكثيف و وفع

٢\_الكشف، خ.

مضرته ، فخلق الله فى النفس الشهوة والغضب ، فاشتهت مافيه بقاء صورته النوعية وغضبت لما فيه دفع ما يضره و يضرها من جهته .

فهذه النفس المسماة امارة عرفاً شرعياً مأموراً اولا "بماتاً مر، فما امرت الا بما امرت وامرت، فظهر من حقيقتى الشهوة و الغضب المستندتين في علم الحقايق الى الرضى و الغضب الالهيتين، فلاتنس ولاتغفل عن اصول الحقايق الكونية في الحقايق الالهية، و تعين روحان لمظهريتهما، وهما الروح الطبيعى الذي صورته الدم، والسروح الحيواتي الذي صورته البخار السلطيف الكاين في احد تجويفى القلب الصنوبري الجسماتي، لا القلب الالهي، وفي التجويف الآخر، جوهر الروح الطبيعي، فينتشران من الابهرين الى اعالى اعضاء الهيكل و اسافلها في الشرايين والاوردة، في فخلقت صور الاعضاء الآلية والاعضاء المتشابهة الاجزاء، وظهرت القوى المسماة فخلقت صور الاعضاء الآلية والاعضاء المتشابهة الاجزاء، وظهرت القوى المسماة المتجلى بحقايق اللطف و دقيايق القوة ورقايق الحياة ، العليم بما يخلق ، الخبير ما نغعل .

وظهرت الجاذبة و المشتهية من الروح الشهوى"، والماسكة والهاضمة والمحيلة اى المغيرة و الغادية والمولدة و المصورة والمشبهة ، ولها جزويًات تفريقية لم تستم في الحكمة العرفية ، فانهم اقتصرواعلى الابين الاظهر الاجمع منها لسايرها ، «رحمهم الله» و هذان الروحان مخصوصان مأموران بخدمة هذا الهيكل الشريف الالهى الذي هو بنيان الرب اللطيف و موسومان بتعميره و تدبيره العملي من قبل النفس بهما ، ولكن هذا التدبير العملي للنفس من حيث القوة العملية التي هي ذاتية لها ، وانما يتيستر و يتأمى لها ذلك بالتدبير العملي من حيث قوتها العلمية التي هي ايضاً ذاتية للنفس ، وهي اصل القوة العملية في الحقيقة ، وهي اختص بالنفس من حيث روحانيتها وجوهريتها و نورانيتها ، فخلق الله للقوى الخصيصة بالنفس من حيث روحانيتها وجوهريتها و نورانيتها ، فخلق الله للقوى الخصيصة بالنفس

١- الالهية. خ.

منحيث روحانيتها الروح النفساني من احدية جمع الروحين الاولين و جعلهما مركبين وخادمين له ، وعين مظاهرها في اعضاء اعالى البدن ، وجمع جميع قوى هذا الروح النفياني الروحاتي النورائي ، في عشر قوى كلية ، خمسة منها باطنة مخصوصة بالربوح الانساني الظاهر في النفس المطمئنة ، وهي المصورة ، اعنى المتخيلة ، وألمفكرة ، والحافظة ، والذاكرة ، والعاقلة الناطقة .

تُتَم الهِ هُم ينتشى بين المتخيليَّة والمتفكرة ، وينشى القُوة المصَّورة لـــلصور الذهنيَّة وأَلْخياليَّة ، وينتشى من العاقلة الناطقة ، و هيكمالها .

خمسة ظاهرة، وهى الشبّم، والذوق، وللمس، والسمع، والبصر، وفي هذه المباحث مباحث جميّة، عرفت في الحكمة الرسميّة من حيث ظاهرها ورسمها، واشر ناالى بعض حقايقها في الفيّس الآدميّى، فتأميّل ذلك منه، انشاءالله، تعالى، فظهرتقوى النفس الناطقة لتكميل تعمير هيكله، فدبيّرت وفكرت واقبلت وادبرت، حتى قامت الممكنة، ثم انقسمت النفوس بموجب ماارادالله به المدبيّر الحكيم العليم الى صنفين، صنف غلبوا الروح النفسائي الروحاني الالهى على الروح الطبيعى السهواني، وعلى الروح الطبيعى المديرة الوحالية بالشهواني، وعلى الروح الغيم المواتية والنورانية والنورانية و تبييّت الدرج وعمرتها بالافضل الاكمل، فظهرت الحقايق الروحانية والنورانية و تبييّت الدرج والدقايق الالهية و الرحمانية والانسانية.

وهذا الصنف ، صنف ان صنف منهم غلبو االقوى الروحانية على القوى الجسمانية بالكلية ، وداوموا بالحكمة الجسمانية بالكلية ، وداوموا بالحكمة والموعظة الحسنة على الهوى والنفس الامارة بالسوء ، حتى غيروها واحالوها الى الحقايق الروحانية ، والخصايص النفسة نية الانسانية و واظبوا على الرياضات والمجاهدات الدائمة ، حتى تنورت هياكلهم وتطهرت عن التلوينات البشرية ،

١ المفكرة. خ.

فصارت هياكلهم روحانيات، وانفسهم وارواحهم نورانيات رباً نيات وعادوابمقتضى حقايقهم ارواحاً قائمة وحصلوا فوق الحيوانية البهيمية والسبعية وتجازوا مقام الموت، فهم احياء لايموتون ابداً وهياكلهم لطايف الجو هر الجسمئى المتروحية روحانية، فقطعوا البرازخ الخصيصته بالنفوس البشرية والاجسام.

وكان ادريس ، عليه السلام ، منهم ، فتروحتن كماذكرنا من قبل ونذكر ايضاً من قريب مايبقى من التتمة في موضعه ، انشاءالله ، تعالى .

والصنف الثانى منهم ، قصدواالاقتصاد ، فلم يغلبوا روحانيتهم على جسمانيتهم بحيث تستهلك القوى الجسمانية ، فحليها الى الجوهرالروحانى ، ولكن عدلوها وقوموها وثقفوها بالسياسة الالهية الشرعية و الحكمية ، وما عطئلوا قوة من القوى الشهوية و الغضبية ، و ما بطلوها ، وانسا صرفوا اخلاقها المسماة في الحكمة الرسمية رذايل الى المصارف المستحسنة عقلا و شرعاً و عرفا ، فصارت كلها فضائل واخلاقا الهية، «اولئك الذين يبدل اللهسيئناتهم حسنات» وهم اهل الاقتصادوالسداد، و منهم الكمل المقربون من الانبياء والاولياء ارباب الكمال ، وكملت المقابلات العبدانية والاخلاق الالهية ، والمراتب الروحانية والكمالات النورانية في هذين الصنفين ، وهم الرسل والخلفاء و الاولياء والحكماء الالهيئون ، لاغير .

ثتم انقسم الصنف الباقى ايضاً الى صنفين ، وكلاهما غلبوا النفس الامارة بالسوء و الهوى على العقل والروح واسروا الروح النفسائي و استعملوا قواه بموجب الهوى في تحصيل الكمالات الوهميئة الجسمانية الحيوانية، فغلبوا واستولوا بالكلية على هذه الممكنة الهيكلية ، وازدوجت النفس من كونها امارة بالهوى ، فالصنف الواحد منهم ، غلبوا الشهوة على الغضب بعد تغليبها على الروح النفسائي الانسائي فتولدت الاخلاق الرذلة الندلة ، وهي المعقيات المذكورة في كتب الامام

١- س٥٦ ى٧٠ فاولئك ببدل الاية .

حجة الاسلام ابى حامد الغزالتى ، «رحمه الله» وامهاتها الحرص والشره والبخل و الطمع والحسد والذلة والخسَّة والخور والجزع والفزع والجبن والهلع والفشل والكسل والركة والوضاعة وماشاكلها وانتشا ، منها ممالاتحصى جزوياتها الإالله.

والصنف الآخر غلبواالقوة الغضبيَّة على الشهوة بعد تغليبها معاً على الروح النفساني ، وقواه ، فظهر منها ، التهور ، والظلم و الجور، والاستيلاء، والاستعلاء، والايذاء والقهر ، والحقد ، والحمية الجاهلية ، والنخوة ، والخيلاء، والقساوة و الجسارة والشكاسة والقتل وامثالها .

واذا اعتدل ، فالشجاعة ، والشهامة ، والنبالة ، وامثالها ، ثم تولدت من بين هاتين القوتين بالمطابقات والموافقات الواقعات بينها و بين قواها في اشخاصهم مظاهرها ، اخلاق شيطانية ، كالتخويف والخوف من الفقر والحزن على فوت الاغراض الدنياويّة والاستعلاء والاستكبار والتفاخر والتكاثر بالمال والجاه و المراء والجدل بالباطل ، والكفر والشرك والتثبيط ي الطاعات والعبادات والمنع والامتناع من الذكر والكفر والصلاة ، وايقاع العداوة بين الاحبيّاء و الاصدقاء والمؤمنين والزوجين وماشاكل ذلك .

ومن ارادالاطلاع على امتهاتها وكلياً اتها فليطالعها في كتاب اكسيرالكمال وكتاب خلاصة الارشاد لنا ، والغرض من ذكرها هيهنا ، هو ان يطلع المسترشدين المستبصرين من اخواننا و اصحابنا و اولادنا على اخلاق المتروحيين و اهل الانسلاخ من الاوساخ، وكيفية ظهور الروح المفارق الكامل القاطع للبرازخ بعدالموت العرفتي، وكيفية ظهور الانسان المتروحين في الارواح و جسمه الروحاني ، ولماكان ادريس ، عليه السلام ، من اقطاب المتروحين واكابرهم ، وله نشأتان ، غرضنا لذكر اصل ذلك على سبيل الاجمال ، وفي تفصيله تطويل .

قال: (رضى الله عنه) وكان الياس الذي هوادريس، قد مثل له انفلاق الجبل المسمى لبنان من اللبانة، وهي الحاجة عن فرس من نار وجميع آلاته

من نار، فلما رآه ركب عليه، فسقطت عنه الشهوة، فكان عقلاً بلا شهوة ، فلم يبق له تعلق بما يتعلق به الاغراض النفسية فكان الحق فيه منزهاً، فكان على النصف من المعرفة بالله، تعالى .

قال العبد: الجبل المسمى لبنان حقيقة الجسمانيَّة التي يبلغ فيها الروح الالهي لباتتها وحاجتها من تكميل قواها بها و فيها ، وانفلاقها صورة الفرقان العقلي بين المعاني الشريف والسافل السخيف من قواها و حقايق ذاتها ، والفرس صورةالحياة والطلب والشوق والتشوق الى المقامات القدسية الروحانية على القوى الجسمانية، فكان ممانقل اليناانه بقى ستة عشرسنة اواكثرلم ينم ولم ينقصده ، ولم يأكل ولم يشرب الاماشاءالله، الى ان غلبت عليه الروحانية، فتروحن اي عادروحانيا وانقلبت قواه الحيوانية روحانية ، والشهوية نفسانية ، والنفسانية الهية فامتنع عن الشهوات النفسانية الطبيعية حتى كملت حقيقة التروحن، فتمثلت نفسه الناطقة، وهينورية في صورة فرس من نار ، فالصورة النارية لشدة الشوق والطلب الارادي لاحراق القوى الشهوية والاخراق لحجبها المانعة عن الانسلاخ والتقديس والطهارة عنالا وساخ ، والصورة الفرسية لحقيقة همته المترقية الى اعالى ذرى العروج وجميع آلاته صورة تكامل قواه الروحانية للانسلاخ والمفارقة عن الادناس والاوساخ لاجل السير والسلوك الزوحاني الذي كان بصدده ، فلما امربالركوب عليه ركبه ، فسقطت القوى الشهوية منه عن التعلق بالملاذ الجسمانية الطبيعية ، فبقى روحاً ، والعقول المجردة الكلية ، وهي نصف المعرفة بالله ، والنصف الآخرظهر بالنصف الآخر من النفوس، كمابينا ، فاذكر .

قال: «رضى الله عنه» فان العقل اذا تجرد لنفسه من حيث اخذه العلوم عن نظره كانت معرفته بالله على التنزيه لاعلى التشبيه، واذا اعطاه الله المعرفة بالتجلى كملت معرفته بالله، فنزه في موضع التنزيه تنزيها حقيقياً لاوهميا رسمياً، وشبه في موضع التشبيه تشبيها شهودياً كشفيا و رأى سريان الحق

بالوجود فى الصور الطبيعية والعنصرية، ولاتبقى صورة الا ويرى الحق عينها، وهذه هى المعرفة التامة الكاملة التى جاءت بها الشرايع المنزله من عندالله، وحكمت ايضاً بها الا وهام كلها.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان الوهم يستشرط الى ماوراء موجبات الافكار ولاينفعل للقوة الفكرية العقلية من حيث تقيدها انفعالا يخرجها عن الاطلاق بل الوهم يتعلق ابدا بمافوق المدرك بالعقل فيجيز الحكم على المطلق بالتقييد مرّة ويحكم بالعكس اخرى ، ولا يحيل ذلك، ويحكم بالشاهد على الغائب، تارة وعلى عكس ذلك اخرى ، وهذافي جميع من اله قوة الوهم من المقلدين والمؤمنن .

قال: «رضى الله عنه» ولذلك كانت الاوهاى اقوى سلطاناً فى هذه النشأة من العقل لا بلغ من عقله ما بلغ من عقله ما بغل عن حكم الوهم عليه والقصور فيما عقل، فالوهم هو السلطان الاعظم فى هذه النشأة الانسانية الكاملة وبه جاءت الشرايع المنزلة، فشبهت ونزهت فى التشبيه بالعقل، فارتبط الكل بالكل، فلم يمكن ان يخلو تنزيه عن تشبيه ولاتشبيه عن تنزيه، قال، تعالى «لبس كمثله شىء» "فنزه وشبه.

يعنى: «رضى الله عنه» نزه في عين التشبيه ، لانه نزه في مماثلة المثل مالا يماثله في هذالمثلية وهو عين التشبيه ، لانه اثبات المثل و نفي مماثلته ، فنزه ان يكون شيء من الاشياء مثلا لهذا المثل المنزه ، فينتفي عن الحق المماثلة بالاخرى والاحق، وذلك على ان الكاف غير زائدة ، فهوكما ذكرنا تنزيه في تشبيه او تشبيه في تنزيه ، وكلاهما سائغ فيه ، فتأميل ، «وهو السميع البصير» فشبه اى شبه ي عين التنزيه ، لانه اثبت السمع والبصر اللذين هما ثابتان عرفا للعبد ، ولكنه خصص الاضافة اليه ، سبحانه ، فانه حملهما على هويته ، تعالى، المنزهة المقدسة عن ان يكون معهغيره،

٢\_ من العقول (ع) .

٤- التشبيه. خ.. ٥- س٢٤، ٥٠

<sup>1-</sup> بهذه المعرفة (ع) .

٣ - س٢٤، ي٠ ٩

فهوالسميع لاسميع غيره معه ، وهوالبصير، لابصير سواه دونه كذلك، ولذلك يسوغ ايضاً كالاول في ليس كمثلهان يكون تنزيها في عين التشبيه من حيث تخصيص السميعية والبصيرية اللتين اشترك فيهما عرفاً وعقلا وشرعاً ، لاكشفاً ، كل حيوان ذوبصر وسمع بالحق دونه ، ان فرضت غيراً ، فانظر تداخل الحقايق بعضها في البعض من حيث النظرة الكشفي والتحقيق الشهودي الكمالي.

قال: «رضى الله عنه» وهى اعظم آية انزلت فى التنزيه ومع ذلك لم يخل عن تشبيه بالكاف، فهو اعلم العلماء بنفسه، وما عبر عن نفسه الابما ذكرناه، ثم قال «سبحان ربك رب العزة عما يصفون» وما يصفونه الابما يعطيه عقولهم، فنزه نفسه عن تنزيههم، اذحددوه بذلك التنزيه و ذلك لقصور العقل عن ادراك مثل هذا.

يعنى : «رضىالله عنه» قصورالعقل المقيد بالقوة البشرية النظرية بالفكو ، لاالعقول المنورة القابلة نورالتجلى والوهب الالهيين علىالكشف والشهود .

قال: «رضى الله عنه» ثم جاءت الشرايع كلها بما يحكم به الاوهام، فلم يخل الحق عن صفة يظهر فيها كذا قالت وبذا جاءت، فعلمت الامم على ذلك، فاعطاها الحق التجلى، فلحقت بالرسل وراثة فنطقت بمانطقت به رسل الله «الله اعلم حيث يجعل رسالته» فالله اعلم موجه له وجه بالخيرية الى رسل الله،

بعنى: هذاالرسول ، وتم كلام القوم وابتدء برسلالله ، ثم حمل الله اعلم على رسل الله ، بمعنى ان رسل الله همالله ، فانه هو يتهم وهم صورته وهومن حيث هو اعلم حيث يجعل رسالاته ، فجعل الله هوية رسله ، فكان تشبيها في عين تنزيه ، والوجه المشهور ظاهر، وفي تسويغ هذا الوجه دقة وتلطف ، فتدبره بفهمك الثاقب ولذلك .

١ ـ آيه تنزيه (ع) .

قال: وكلاالوجهين حقيقة فيه لذلك قلنا بالتشبيه في التنزيه وبالتنزيه في التنزيه في التنزيه في التشبيه ، فانك اذا حملتالله اعلم على رسل الله ، نفيت الغيرية، فاثبيت الوحدة الحقيقية ، كقوله ، عليه السلام ، هذه يدالله ، واشارالي يمينه المباركة ، صلى الله عليه وسلم ، فأول اهل الحجاب وآمن اهل الايمان ، وكشف اهل الشهود والعيان ، ان يده ، عليه السلام ، هي عين يدالله العليا ، في قول اهل الديهم» ا رأى عيان، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» وبعد ان تقرر هذا، فيرخى الستور ونسدل الحجب على عين المنتقد والمعتقد، وان كانا من بعض صور ما تجلى فيها الحق، ولكن قد امرنا بالستر.

يعنى: «رضى الله عنه» لهم وعنهم وفى نظرهم وبموجب زعمهم ، ليظهر تفاضل استعداد الصور ، وأن التجلى فى صورة هو يحكم استعداد تلك الصورة ، فينسب اليه ما يعطيه حقيقتها ولو ازمها ، لابد من ذلك حتى ينسب الى التجلى، ماينسب الى تلك الصورة من الحجاب والكشف والتجلى والستر والعرفان والمنكر .

قال: «ضى الله عنه» مثل من برى الحق فى النوم ، ولاشك هذا، وانه لاشك الحق عينه، فيتبعه لوازم تلك الصورة وحقايقها التى تجلى فيها فى النوم، ثم بعد ذلك يعبر اى يجاز عنها الى امر آخر يقتضى التنزيه عقلا، فان كان الذى يعبرها ذاكشف او ايمان، فلا يجوز عنها الى تنزيه فقط، بل يعطيها حقها، من التنزيه، ومما ظهرت فيه.

يعنى: من التشبيه ، فالله على التحقيق عبارة لمن فهم الاشارة وروح هذه الحكمة وفصها ان الامر ينقسم الى مؤثر ومؤثرفيه ، فالمؤثر بكل وجه ، وعلى كل حال وفي حضرة هو الله ، والمؤثر فيه بكل وجه وعلى كل حال وفي كل حضرة

هوالعالم، اذاورد وارد الحق كل شيء باصله الذي يناسبه ، فان الوارد ابدالابد، انيكون فرعاً عناصل كانت المحبة الالهية عن النوافل من العبد، فهذا اثر مؤثر ومؤثر فيه ، كان الحق سمع العبد وبصره وقواه عن هذه المحبة، فهذا اثر مقرر لايقدر على انكاره، لثبوته شرعاً ،ان كنت مؤمناً، واما العقل السليم ، فهو اما صاحب تجل الهي في محل طبيعي، فيعرف ما قلناه .

واما مؤمن مسلم يؤمن به، كما ورد في الصحيح، ولابد من سلطان الوهم ان يحكم على العاقل الباحث فيما جاء به الحق في هذه الصورة، لانه مؤمن واما غير المؤمن، فيحكم بالوهم على الوهم فيتخيل ينظره الفكرى، انه قد احال الله ما اعطاه ذلك المتجلى في الرؤيا والوهم في ذلك، لايفارقه من حيث لايشعر (بغفلته عن نفسه فصوص)

يشير: «رضى الله عنه» الى ما ذكر اولا عن سعة سلطان الوهم، والوهسم قوة، لها مدخل فى التخيلات وتحكم ايضاً فى المعقولات والمحسوسات، من شأنها ان تركب اقسية كلية من المواد الجزوية، ويحكم بالشاهد على الغائب ويجسرى الحكم كلياً والمقيس عليه جزوى والمقيس كلى، ويعبر فى العرف النظرى عن هذا القياس بالتمثيل، والمثال فيما نحن بصدده: ان الحق مثلا تجلى فى صورة انسانية نوماً، فالمؤمن العاقل يؤمن بذلك ويتوهم انه مطرد فى جميع صور التجلى، اوانه كلما يتجلى، يتجلى فى الصورة الانسانية، اوان الصورة الانسانية، صورته فى كل تجل، والمنزه ينزه الحق عن الصورة فى الدليل العقلى، ويحكم بالوهم: ان ذلك له، تعالى، ذاتى و ذلك تعين له فى مرتبة الفكر، لا فى الكشف ولا فى التجلى، ولا كلما شاء، فانه، تعالى، انشاء ظهر فى كل صورة، فاضيف اليه ما التجلى، ولا كلما شاء، فانه، تعالى، انشاء ظهر فى كل صورة، اصلا، فلايحكم عليه يضاف الى تلك الصورة، وان لم يشأ، لا يضاف اليه صورة اصلا، فلايحكم عليه انه فى كل موطن ومقام، منزه كذلك، وهو وهم من المنزه، لان تنزيهه عن الصورة،

١ ـ كما كانت (ع) ، ٢ ـ روكما (ع) ، ٣ ـ بها (ع) ، } ـ تجلى. خ.

حصوله فيما لاصورة له وحده به، وهو تعالى، غير محدود وتشبيه له، تعالى بالعقول والمجردات عن الصور، في زعم من يقول بذلك وهوقد يتوهم انه قد نزه، وهوفي عين التشبيه، فلايخلو عاقل، كما ذكر «رضى الله عنه» عن الوهم .

قال: «رضى الله عنه» ومن ذلك قوله: «ادعوني استجب لكم» قال، تعالى «واذا سألك عبادى عنى فانى قريب اجيب دعوة الداعى اذا دعانى " اذ لايكون مجيباً الا اذاكان من يدعوه غيره.

يعنى: يتوهم الداعى ذوالوهم، ان قربه عنه كقربالاشياء الجسمانية بعضها من بعض، وانه غيره من كل وجه، و ذلك وهم منه، اذهو هو، لاغير، ويتوهم المفكر ايضاً انالقرب والبعد، لايكونان الا بينالاجسام المتحيزة بعضها مسن بعض، وهوايضاً وهم منه.

قال: «رضى الله عنه» وان كان عين الداعى عين المجيب، فلاخلاف فى اختلاف الصور، فهما صورتان بلاشك، وتلك الصورة كلها كالاعضاء لـزيد فمعلوم ان زيداً حقيقة واحدة شخصية، وان يده ليست صورة رجله ولارأسه ولاعينه ولاحاجبه.

يعنى : مع ان ريداً ليس الاهيئة اجتماعية من هذهالاعضاء، فليس صورة عضو منه، عين عضو آخر .

قال: «رضى الله عنه» فهوالكثير الواحد، الكثير بالصورة والواحد بالعين وكالانسان بالعين واحد بلاشك لانشك ان عمراً ماهو زيد ولاخالد و لا جعفر، وان اشخاص هذه العين الواحدة لاتتناهى وجوداً شخصياً، فهو وان كان واحدا بالعين، فهو كثير بالصور والاشخاص، وقدعلمت قطعاً ان كنت مؤمناً ان الحق عينه يتجلى يوم القيامة في صورة فيعرف ثم يتحول في صورة فينكر ثم يتحول عنها في صوره فيعرف وهو هو المتجلى ليس غيره كل صورة، ومعلوم ان هذه الصورة ما هي تلك الصورة الاخرى، فكان

١ ــ س٠٤ ، ٢٢٥ -

العين واحده قامت مقام المرآة، فاذا نظرالناظر فيها الى صورة يعتقد فى الله عرفه واقربه، واذا اتفق ان يرى فيها معتقد غيره، انكركما يرى في المرآة صورته وصورة غيره، فالمرآة عين واحده والصور كثيره فى عين الرائى، وليس فى المرآه صوره منها جملة واحده مى انالمرآه لها اثرفى الصور بوجه وما لها اثر بوجه، فالاثر الذى لها، كونها تردالصورة متغيرة الشكل من الصغر والكبر، والطول والعرض، فلها اثر فى المقادير، و ذلك راجع اليها، وانما كانت هذه التغييرات منها، لاختلاف مقادير المرئى.

قال العبد: قدصر حبالحق الموجود المشهود في هذا المثال، فان عيسن الحق، تعالى، لما تجلى في قابلية كلية، يعم ظهور هذه الصور الاعتقادية فيها بحسبها، فلاشك ان كل ناظر يعتقد فيه صورة اذا رأى صورة معتقد فيه اقر و اعترف، ذلك التحقيق يقتضى انه لم يقر ولم يعترف الا بصورة اعتقاده في الحق لا بالحق، فلو اقر واعترف بالحق لاعترف واقربه في صور المعتقدات كلها، مع اقراره واعترافه انه غير محدود ولامنحصر في شيء منها، ولا في الجميع، ولكنه اذا رأى صورة غير صورة معتقده انكره، وهو، تعالى، يقبل انكاره من حيث خلاف صورة معتقده، كما يقبل اقراره في عين صورة معتقده، ويكون عين الكل وهو في ذاته، تعالى، الغنية عن العالمين، منزه عن كل هذا وعن الظهور والتعين بها جمعاً وفرادي، وعن نفيك هذه الامور والصور عنه وتنزيهه عنها .

واما ظهورالصور متغيرة في مرآة الحق لاختلاف في المرآة، فضرب مشل لتجلى الحق في صورالحضرات مرائي، فلايكون تجليه وظهوره في مرآتية كل حضر حضرة الا بحسبها، فإن نظر الى الحق من حيث تجليه في حضرة فإن يظهر صورة الرائي له في تلك الحضرة بحسبه، واما في تجليه الوجودي الذاتي الاحدى الجمعي، فلايري فيه صورة الاعلى ماهي عليه، ولكن الناظر أن لم يغلب على نظره التقيد بصورة دون صورة ولاحصره في الصورة المرئية في المرآة كلها

١ مع كونالمرآه (ع) .

ولم ينفها عنه مطلقاً فانه يرى العين بعين رؤية العين عينها، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» فانظر فى المثال مرآة واحدة من هذه المرائى لا ينظر الجماعة، وهو نظرك من حيث كونه ذاتاً، فهو غنى عن العالمين، ومن حيث الاسماء الالهية فذلك الوقت يكون كالمرائى، فاى اسم الهى نظرت فيه نفسك اومن نظر، فانما يظهر فى الناظر حقيقة ذلك الاسم، فهكذا هو الامر، ان فهمت، فلا تجزع ولا تخف، فان الله يحب الشجاعة، ولو على قتل حية وليست الحية سوى نفسك، والحية حية لنفسها بالصورة، والحقيقة، والشيء لا يقتل عن نفسه وان افسدت الصورة فى الحس، فان الحد يضبطها والخيال لا يزيلها.

يشير: «رضى الله عنه» محرضاً على اطلاق العلم بالله عن كل قيد وحصر فى عقد، وليس ذلك الا بافساد الاعتقادات الجزئية التقييدية التحديدية صورة او معنى اوبهمامعاً، ويشجع الناظر فى حقيقة الحق على افساد صورة التقييد والتحديد، حتى يشهد الحق الموجود المشهود الشاهد، كما هوفى حقيقته، و ذلك بان يسراه عين كل شىء غير منحصر فى تعينه به وفيه، ولافى الكل مطلقاً عن الكل جامعاً بين التعين واللاتعين مطلقاً فى جمعه بينهما، قابلا كل وصف وحكم واعتبار من كل حاكم و واصف معتبر، مع كمال تقديسه و نزاهته فى حقيقته عن كل ذلك ، واطلاقه فى ذاته الغنية عن العالمين، فهذا هو العلم المحقق الصحيح بحقيقة الحق على ما يعلم نفسه، وفى تفصيل ذلك طول فتدبر و تخقق ان شاءالله تعالى .

واعلم: انه ليس وراءالله مرمى ولادونه منتهى، وهوالمنتهى والمنتهى ولا انتهاء له الا اليه، اليهالمصير، وهوالواحد الاحد الذي ليس في الوجود غيره.

قال: «رضى الله عنه» واذا كان الأمر على هذا فهذا هو الأمان على الذوات والعزة والمنعة، فانك لاتقدر على افساد الحدود واى عزة اعظم من هذه العزة فتتخيل بالوهم انك قتلت، وبالعقل والوهم لم تزل الصورة

موجودة في الحد، والدليل على ذلك «وما رميت اذرميت ولكن الله رمي» . . والعين ما ادركت الا الصورة المحمدية التي ينسب لها الرمي في الخس، و هي التي نفي الله الرمي عنها اولا ثم اثبته لها وسطاً ثم عاد بالاستدراك ، ان الله هوالرامي في صورة محمدية، ولابد من الايمان بهذا. فانظر الي هذا المؤثر، حتى انزلالحق في صورة محمدية فاخبر الحق نفسه عباده بذلك، فما قال اخد منا عنه ذلك، بل هوقال عن نفسه، وخبره صدق والإيمان به واجب سواء ادركت علم ماقال اولم تدركه، فاما عالم اومسلم مؤمن، ومما يدل<sup>1</sup> على ضعف النظر العقلي من حيث فكره، كون العقل يحكم على العلة ، انها لاتكون معلولة لمن هي علة له، هذاحكم بهالعفل<sup>٢٥</sup> صحيحمعالتحرير في النظر، وغايته في ذلك ان يقول اذا رأى الأمر على خِلاف ما اعطاه الدليل النظرى انالعين بعد ان ثبت انهاو احدة في هذا الكثير، فمن حيث هي علة في صورة من هذهالصور لملولها في خال كونها علة، بل ينتقل الحكم بانتقالها فيالصور فتكون معلولة لمعلولها فتصير معلولها علة لها، هذا غايته اذاكان قدرأىالامر على ماهو عليه ولم يقف مع نظرهالفكرى .

يشير الى ان العلية معلولة وجوداً وتقديراً لمعلولية المعلول ، لان لولا معلولية المعلول لم يتحقق علية العلة ، وحينئذ لم يكن العلة علة لهذا المعلول، فعلية العلة متوقفة التحقق على معلولية المعلول، فاذن معلولية المعلول علة لعلية العلة، ولولا العلة وعليتها لماكان المعلول معلولا ولاالمعلولية نعتاله ، فيكون علية العلة علة لمعلولية المعلول، والمعلول معلول بقيام المعلولية به، وكذلك العلة علة لقيام العلية بها فالعلة مع عليتها التى بها علة للمعلول معلول لمعلومية المعلول

۱- س۸ ی۱۷ ۰ ۱ - واخبر ، خ ۰

٣\_ واما مسلم (ع) . } لك (ع) . هـ لاخفاء به (ع) .

٦- هذا حكم العقل لإخفاء به وما في علم التجلى الاهذا، وهون أن العلة يكون
 معلولة لمن هي علة له، والذي حكم به العقل صحيح ... الى آخره، خ، فصوص.

الذي هو بها معلول، اذهبي عنه، كما أن العلبة ليست زائدة على العلة الآ في التعقل لافي الوجود ، اذالعقل ينتزع معنى العلية فيفرزه زائداً على عين العلة ، وليس كذلك اذالعلية والمعلولية لاعين لهما خارجاً عنالعلة والمعلول فيالوجود، اذلو كان لهماتحقق وجودي دون عين العلة والمعلول التحقق امتيازهما عنهما في الوجود، والامتياز ليس الا في تعقل المتعقل، وكذلك جميع المتضايفات لاتحقق لاحدهما الا بالآخر، فكل منهما علة لمعلوله، فيقول الناظر المناظر والمفكر الماهر بعد تحققه احدية عين العلة والمعلول، هذه العين الواحدة باعتباركونها علة ، ليت معلولة لعلته بل باعتبار آخر فينتقل العلية الى المعلول باعتبار آخر والمعلوليةالي العلة كذلك باعتبار آخر، ويتغاير الاعتبارين بتغاير الحكمان ، فنقول والعلة باعتبار عليَّة ليست معلولة لمعلولها ، والمعلول باعتبار معلوليته ليس علة لعلته الاباعتبار الاتتقال المذكور، فنقول له بلسان الذوق والتحقيق للعين الواحدة فيهما معوجود الاعتبارين صلاحية قبول الكل بكونها عين العلة وعين المعلول، حالكون العلة علة وكون المعلول معلولا وعين العلية والمعلولية المعتبرتين فيالعلة والمعلول حالتئذ فهي في عينها جامعة بين العلية والمعلولية فهي العلمة بعليتها و المعلول بمعلوليتها ، اذلايمكن اعتبار هذه العين الواحدة الا وجميع الاعتبارات لها من عينها فيحالة واحدة على السواء، وهذاصورة الامرفي التجلي فإن المتجلى والمتجلى له ولتجلى وكون المتجلى متجليا والمتجلىله متجلىله هو الحق الواحد عينه المستغرق لجميع هذه الاعتبارات التي يتعقلها العقل والامتياز والفرقان ليس الا في العقل والصور المتعقلة المفروضة المنتزعة عنالعين، والدليل على ذلك احدية العين، فان واحداً احد ماثتم الاهو، فانظر ماذاترى ، وتأمَّل ملياً تجده واضحاً جلياً .

قال: «رضى الله عنه» واذا كان الأمر في العلة المثابة فماظنك باتساع النظر العقلى في غير هذا المضيق، فلا اعقل من الرسل، صلوات

٢\_ في العلية. خ. فصوص.

الله عليهم، وقد جاؤا بما جاؤا به فى الخبر عن الجناب الالهى، فاثبتوا ما اثبته العقل، يعنى فى طور العقل. وزادوا ما لايستقل العقل بادراكه وما يحيله العقل رأساً ويقربه فى التجلى، فاذا خلى بنفسه بعد التجلى، حارفيما رآه، فان كان عبدرب ردالعقل اليه، وان كان عبد نظر ردالحق الى حكمه، وهذا لايكون الا مادام فى هذه النشأة الدنياوية محجوبا عن نشأته الآخرة فى الدنيا.

يعنى يكون فيهذه النشأة ابدأ مقيداً فيحار ويجارعن الحق ولايجأراليه حتى يجيره عما يحيره ويخبر بما يخبره.

قال: «رضى الله عنه» فان العارفين يظهرون هنا كأنهم فى الصورة الدنياوية لما يجرى عليهم من احكامها، والله، تعالى، قد حولهم فى بواطنهم فى الله الأخراوية لابد من ذلك، فهم بالصورة مجهولون الالمن كشفالله عن بصيرته، فادرك، فما من عارف بالله من حيث التجلى الالهى وهو على النشأة الآخرة قد حشر فى دنياه اى جمع ليوم الجمع ونشر من قبره اى انطلق عن قيده ولم يتقيد بتعينه، فهو يرى مالايرون ويشهد مالا پشهدون عناية من الله ببعض عباده فى ذلك.

قال: «رضى الله عنه» فمن ارادالعثور على هذه الحكمة الالياسية الادريسية الذى انشأه الله نشأتين وكان نبياً قبل نوح ثمر فع ونزلا بعد ذلك، فجمع الله له، بين المنزلين ، فلينزل عن حكم عقله الى شهوته ويكون حيواناً مطلقاً يعنى من غير تصرف عقلى حتى يكشف مايكشفه كل دابة ماعدا الثقلين، فحينئذ علم انه قد تحقق بحيوانيته، وعلامته علامتان ، الواحدة هذا الكشف فيرى من يعذب فى قبره ومن ينعم ويرى الميت حياً والصامت متكلماً والقاعد ماشياً .

١ ـ رسولا (ع) .

والعلامة الثانية الخرس بحيث انه لواراد ان ينطق بما رآه لم يقدر فحينند يتحقق بحيوانيته وكان لنا تلميذ قدحصل له هذا الكشف، غير انه لم يحفظ عليه الخرس، فلم يتحقق بحيوانيته، ولما اقامني الله في هذا المقام تحققت بحيوانيتي تخققاً كلياً، فكنت ارى واريد النطق بما اشاهده، فلا استطيع، فكنت لاارى الفرق بيني وبين الخرس الذي لايتكلمون.

قال العبد: انما ذكر الشيخ «رضى الله عنه» قبيل ذكره سرهذا الكشف مسألة ظهور العين الواحدة في صور كثيرة هي في تلك الصور عينها غير مقيدة ولامنحصرة في شيء منها، فيصدق على تلك العين الواحدة في صوره من تلك الصورة الكثيرة انها عينها في صورة اخرى اوصور أخر من وجه ، ويصدق ايضا انها من كونها في صورة عينها انها عين الاخرى من حيث تغاير الصورتين ، والتعيين باعتبار اخر ، فيقال في ادريس انه هو الياس عينه او الياس المرسل الى بعلبك هو ادريس الذي كان يوحى اليه قبل نوح من حيث التعين، ويصدق انه غيره من حيث الصورة والتعين فتحقق ولا تغلط في الحقايق و الاعيان بالتباس التعينات عليك .

فلوقلنا: ان العين اخلت الصورة الادريسية واتتقلت الى الصورة الالياسية فكانت عامرتها دون الصورة الادريسية ، لكان عين القول بالتناسخ ، ولكن الفرق مايينا فتدبَّر وتبصَّر، فانا نقول: ان عين ادريس وهويته معكونها قائمة في انية ادريس وصورته في السماء الرابعة هي الظاهرة في صورة الالياسية والمتعينة في انية الياس الباقي الى الآن ، فيكونان من حيث العين والحقيقة واحداً ، ومن حيث التعين الصوري والظهور الشخصى، اثنين كحقيقة جبرئيل وعزرائيل وميكائيل، يظهرون في الآن الواحد في مائة الف مكان بصور شتى ، كلها قائمة موجودة مشهودة بهؤلاء الارواح الكلية الكاملة ، فكذلك ارواح الكمل وانفسهم ، فافهم، وكذلك الحق المتجلى في صور تجليات لايتناهى وتعينات اسماء الهية لا تحصى،

١ ــ ١ الذين. خ، فصوص.

واحد في ذاته وعينه المنزهة في عين كونه كثيرًا بالصور والتعينات .

ثم اته «رضى الله عنه» احال التحقق بهذه الحقيقة على الحقيقة من غير الطريقة على ان يتحقق السالك بحيوانيته وينزل من حكم العقل الى حيوانيته ويعزل عن حكم العقل جانباً حتى يبقى حيواناً محضاً حقيقة ليعلم سرّزول ادريس بعدان تحقق بروحانيته حتى بقي عقلا مجرداً بلا شهوة الى صورة الياسية معوثاً الى اهل بعلىك ، وفايدته في ذلك ، التحقق بالمنزلتين منزلة شهو دالحق والتحقق بهفي الملأ الاعلى ذوقاً ، والتحقق بشهود الحق ايضاً في الاسفل والتحقق به كذلك. حققنا الله واياك بحقايق الجمع بين هذين الكمالين، بحوله وفضله وطوله ، اتَّه قدير، ولهذا دعاقومه فيصورة الياسية واخبرهم باحدية العين فيعين كثرة لاتنحصر، فقال الله ، تعالى، حكاية عنهم في القرآن ، انه قال لهم : «الله ربكم ورب ابائكم الاولين» مع تحقق كثرة المربوبين في ازمنة متغايرة بالتعين، ومعلوم ان نسبة مربوب الى رب غيرالنسبة الاخرى الى مربوب آخر ، على ان النسبة والتعين والربوبية والمربوبية في الكل من حيث الاطلاق واحدة ايضاً ، ولكن ليست هذه النسبة عين تلك النسبة الاخرى . فاعقل ذلك ولاتغفله ولاتهمله ابدآ ، فادريس هوالياس بحقيقته وعينه، وليست صورته الادريسية عين صورته الالياسية، فالصورتان متميزتان غيران ، والعين واحدة ، والصورة من كونها صورة مطلقة واحدة الضاّ، فلاغيرية الا في التعين والتشخص لاغير، وهو متعلق الحدوث والفناء والزوال و غيرها ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» فاذا تحقق بما ذكرناه يعنى اذا نزل الى حيوانيته وتحقق بها انتقل الى ان يكون عقلا مجرداً فى غير مادة طبيعية، فيشهد الموراً هى اصول لما يظهر فى الصور الطبيعية، فيعلم من اين ظهر هذا الحكم فى صور الطبيعية علماً ذوقياً.

۱ - س۳۷ که ۱۲۲۰

يعنى: «رضى الله عنه» ان السالك المتحقق بحيوانيته ان اتنقل بعدذلك الى التحقق بكونه عقلا مجرداً عن القيود الطبيعية ، تحقق حينئذ ذوقاً ، ان العينالتى كانت فى العقل عين العقل هى النفس عين النفس وفى المعانى معنى مجرد معقول، وفى الحقية وجود بحت صرف هو عين ذاته ، تباركت وتعالت، وهوفى الحيوان حيوان وفى الجماد قدظهرت العين الحقيقة بهذه الصوركلها، فهى اصل الكل ومنشأه ومنبعه ومنه وعليه منبعثة ومهيعه والى العين مصيره ومرجعه ، وانه ايضافى صورة من صورها اصل ومنشأ لصورة اخرى بعدها .

قال: «رضى الله عنه» فان كوشف على ان الطبيعة عين نفس الرحمان فقد اوتى خيراً كثيراً، فانه قد اوتى الحكمة التى بها يغلب اعيان خلق العالم كله مع كثرة صورها الغير المتناهية حقاً واحدااً احداً لاكثرة فيه اصلا، وهذا هو الخير الكثير.

قال: «رضى الله عنه» وان اقتصرا على ما ذكرناه، فهذا القدر يكفيه من المعرفة الحاكمة على عقله، فيلحق بالعارفين ويعرف عند ذلك ذوقاً «فلم تقتلوهم ولكن الله قتلهم» يعنى «رضى الله عنه» ان الله قتلهم في صوركم وموادكم، وما قتلهم الا الحديد، والضارب والذي خلف هذه الصور فبالمجموع وقع القتل والرمى، فيشاهد الامور باصولها وصورها، فيكون تاماً فان شهد النفس كان مع التمام كاملا، فلايرى الاالله عين مايرى فيرى الرائى عين المرئى كما كان يرى العلة عين المعلول، وهذا القدر كاف، والله الموفق.

## فص حكمة احسانية في كلمة لقمانية

انما اضيفت هذه الحكمة الى الكلمة اللقمانية لكون الغالب على لقمان، على مايأتي في وصاياه لابنه، عليه السلام ، شهود مقام الاحسان، وهوشهود علمي على مايأتي في وصاياه لابنه،

۲ س۸ ی۱۷۰

سر و« وصيَّنا الانسان بوالديه حسناً» ا وغيرذلك .

قال : «رضىالله عنه»

اذا شاء الإله يريب رزقاً له فالكون اجمعه غذاء

يعنى: «رضى الله عنه» اذا تعلقت مشية الحق بارادة الرزق له من حيث انه عين الوجود الحقالمتعين باعيان الممكنات ، فان الكون كله والاحكام الظاهرة الآلهية بالكون غذاء للوجود ، لظهوره بها في ملابس من الاسماء والصفات والنسب والاضافات ، ان الهوية الآلهية الحقية، من حيث غيبها وتجردها عن المظاهر غنية عن العالمين وعن الاسماء كماعرفت من قبل، واما تعلق المشية بارادة الرزق، فمن كونه ظاهراً ومتعيناً في اعيان العالم ، والارادة عين المشية من وجه ، وكذلك قوله : وان شاء الآله يريد رزقاً لنافهوالمشاء كمايشاء اى هوالمراد كماشاءواراد، بمعنى وان تعلقت مشية الحق بارادة الرزق من لدنه لنا فهو من حيث كونه عين الوجود ، يكون مراداً له في تعلق مشيّته ، فيكون رزقاً لنابوجوده كماشاء .

وانما نحن نقوش وصور واشكال وهيآت وحروف وكلمات وسور وآيات، والكل تعينات نسبية لاتحقق لهافي حقايقها ، لكن بالمتعين بها، فمالنا وجود ولا حياه ولابقاء الابالوجود الحق المتعين بناوفينا ، فهور زقنا وهوغذاؤنا، كمانحن غذاؤه بالاحكام ، فكماان بقاء نابالوجود فكذلك بقاؤالاسماء الآلهية والنسب الربانية والحقايق الوجودية الوجوبية ، باعيان الاكوان ، وقدم هذا الذوق في الحكمة الابراهيمية ، فتذكر .

ثم قال: «رضى الله عنه» ٢

مشيته ارادية فقولوا بها قدشاءها فهي المشاء يامر «رضى الله عنه» بالقول ان المشية تتعلق بالارادة مع انها عينها ، اى قولوا شاء ان يريد، فمفعول المشية اذن ، الارادة ، ولماكانت الارادة تخصيص المعلوم

۱۳ س۱۳ س۱۳ ساء الأله يريد رزقا لنا فهو الغذاء كما يشاء (ع)

المراد لمايقتضيه، والارادة من جملة المعلومات ، ولاسيما الارادة المخصوصة، فانه من حيث ذاته ليست نسبة المشية اواللامشية اليه ، اولى من احديهما، فهومن كونه الهاله ان يريد فتخصص حقيقة الارادة لتخصيص مااراد .

ثم قال: «رضى الله عنه»

يريد زيادة و يريد نقصاً و ليس مشاؤه الا المشاء

يريد «رضى الله عنه» ان المشية قد تنعلق بالارادة كارادة الايجاد ويتعلق بارادة النقص بالاعدام ، فالارادة تعلق المريد بالمراد المعلوم ليوجده كقوله ، تعالى «فعال لمايريد» اى يوجد ، فان فعله الايجاد ، وماتعلقت الارادة حيث وردت فى القرآن العظيم الا بالمعلوم المعدوم العين ليوجده ، كقوله تعالى، «انما قولنا لشىء اذا ارادناه» اى للايجاد «ان يقول له كن فيكون» وكقوله «فاراد ربك ان يبلغا اشدهما ويستخر جاكنزهما» ، وقوله «فاردناان يبدلهما ربهماخيرا منه» واما المشية فتعلقها اعم ، فاتها يتعلق بالموجود للاعدام ويتعلق بالمعدوم ايضاً للايجاد ، كقوله ، تعالى «ان يشأيذهبكم ويأت بخاق جديد» ويأت بخلق وهم موجودون ليذهبهم، وهو اعدام عينهم وتعينهم الشخصى العينى ، ويأت بخلق جديد ، تعلق بخلق معدوم الإعيان لم يأت بعد ليأتى به .

قال: «رضى الله عنه»

فهذا الفرق بينهما فحقق ومن وجه فعينهما سواء يريد ان المشية تتعلق بالزيادة عندالايجاد وتتعلق بالنقص عندالاعدام والا فساد، وليست الارادة كذلك ، فانه مخصوص بالايجاد والفعل ، دون الاعدام ، فهذا هوالفرق بينالمشية والارادة ، وهمامن حيث حقيقتهما الاحدية الجمعيةالتي

۲و۳- س۱۱ ی۲۶ · ۵- س۱۸ ی۸۱ ،

۱ - س۱۱ ی۱۰۹۰

٤ ـ س١٨ ى٨٢٠

٦ ــ س٣٥ ي١٧٠

يشملها ، عين واحدة .

وانما اورد هذه المسألة في هذا الفص، لما يتضمن من حكمة المرزق، وانه لابد من ايصال كل رزق الى كل مرزوق، وكيفية تموصيله بتفصيله .

قال: «رضى الله عنه» قال الله تعالى «ولقد آنينا لقمان الحكمة» «و من يؤت الحكمة فقد اوتى خيراً كثيراً» إلى فلقمان بالنص هو ذوالخير الكثير، لشهادة الله له، بذلك، والخكمة قديكون متلفظاً بها ومسكوتاً عنها . يعنى: ان النطق في موضعه حكمة والسكوت ايضاً في الموضع الاليق الانسب بذلك كذلك حكمة ، كماسكت لقمان عن سؤال داود، عليه السلام، في صفة السرد وعمل الدروع بمحضر من لقمان، فلم يسأله عنه وسكت، حتى اذا اتمه واكمله داود، فافرغه على لقمان، فقال لقمان: نعم الآلة للحرب، فقيل انه قال له داود عند دلك: الصمت حكمة ، فمثل هذا السكوت لعمرالله حكمة يدفع بها الاستعجال و يورث التؤودة والوقار ...

قال: «رضى الله عنه» مثل قول لقمان لابنه «يا بنى انها ان تك مثقال حبة من خردل فتكن فى صخرة اوفى السموات اوفى الارض يأت بهاالله» فهذه حكمة منطوق بها، وهى ان جعل الله هوالآتى بها، وقرر ذلك الله فى كتابه ولم يرد هذا القول على قائله، واما الحكمة المسكوت عنها، وقد علمت بقرينة الحال، فكونه سكت عن المؤتى اليه بتلك الحبة، فما ذكره، وماقال يأت بهاالله اليك اوالى غيرك، فارسل الاتيان عاماً يعنى فى يأت بها الله الها عام من الله من كل مكان، وجعل المؤتى به فى السماوات بها الله فى السموات وهوالله فى السموات ان كان او فى الارض، تنبيهاً لنظر ن الناظر فى قوله، «وهوالله فى السموات

ا - س ۲۱ ی ۲۱ ۰ ۲ - س۲ ی ۲۷۲ ۰ ۳ - صنعة. ظ. عمید ۰

٦- لينظر الناظر (ع) . ٧- لينظر . خ . فصوص .

وفى الأرض» فنبه لقمان بما تكلم به وبما سكت عنه، النالحق عين كل معلوم، لأن المعلوم اعم من الشيء، فهو انكر النكر أت .

قال العبد: اما تنبيه على ان الحق عين كل معلوم ، فمن حيث ان المعلومات اما علويات يسمى سماويات اوسفليات ، وهى الارضيات ، فالسماوات الساميات العلويات حقيقة هى الحقايق والاعيان الاسمائية والروحانية على كثرة اختلاف طبقاتها وصورها ومعانيها ومراتبها، مع عدم تناهى شخصياتها فى التعينات والنوعية، وأنها هى العلويات الاصلية البحتة والسفليات الحقيقية والارضيات هى الحقايق الكونية ، لانها تحت احكام الحقايق الالهية الوجوبية ، فلحقايق الوجوبحقايق السموت .

ثتم الارواح العلية الكلية العلية الالية المحيطة باشراق نورها على العوالم الجسمانية والسفل للحقايق الكونية اولا لانه منفعلة عن الحقايق العلية العلية كما ذكرنا ، ثتم عالم الاجسام فانها تحت آثار العقول والنفواس والارواح وتحت احكامها وتصرفاتها .

تثم الاجسام منها العلويات ايضاً كذلك ، وهي السماوات المعروفة عرفاً وفي الحقيقة السموت هي العلويات كلها والسفليات كلها ارضيات فلماقال «يأت بهاالله» اي بمافي السماوات وما في الأرض من الرزق، فقد جعله الها رزاقاً مسن السماوات والارض، والكائن في السماء سماوي ليس بارضي والارضي كذلك لكون الوجود متيعناً بحسبه وبحسب موطن المعين، فإن لم يكن موجوداً مطلق الوجود والتعين والتصرف والعلم محيطاً بالعين لمافي السماوات والارضمن المرزوقين والارزاق، لم يتأت ان يأتي بمافي السماوات الى من في الارض اوفي السماء، ولا بمافي الارض من ارزاق المرزوقين ، واحاطة عين الوجود الحق بما في السماوات والارض عينها ، والا لا يكون احاطة كلية في السماوات والارض من الاعيان، بان يكون عينها ، والا لا يكون احاطة كلية

۱۔ س7 ی۳۰

مطلقة من العلم الابالعين لائقة بجنابالله، تبارك وتعالى، فهومن كونه عين المرزوق والرزق، يأتى بمافى السماوات والارض من الرزق.

وإماكون المعلوم اعتم من الشيء ، فلان الشيء هو المذى له وجود عينى و تحقق في عينه ، والمعلوم يتناول ماله وجود عينى بل علمي، فان الموجودات معلومة للحق، وكذلك علمه محيط بمالم يتحقق له وجود ، فان عينه يتعين بهوفيه، فالمعلوم اعم من الشيء .

قال بعضاهل النظر، قديكون الشيء ثابتاً وسمى الماهيات الاشياء ثابتة ، فرجح الشيخ «رضى الله عنه» قول القائل بالاول، ويعضده و ايانا فيه التحقيق والنظر اللغوى، فإن الشيء مشتق من المشية ، كماقيل كلشيء يشيئه الله ، اى بمشيته والشيء ماخصصه المشية وعينته الايجاد من المعلومات ، وليس كل معلوم مراد للايجاد اوللاعدام ، وهو فعل بمعنى محل تعلق المشية ، وما يتعلق به المشية وما لا يتعلق به المشية ، فليس كل معلوم مراد للايجاد اوالاعلام ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» ثم تمم الحكمة واستوفاها لتكون النشأة كاملة، فقال!: «ان الله لطيف خبير» فمن لطافته ولطفه، انه في الشيء المسمى بكذا المحدود بكذا عين ذلك الشيء حتى لايقال فيه الا مايدل عليه اسمه بالتواطؤ والاصطلاح، فيقال: هذا سماء وارض وصخرة وشجرة وحيوان و رزق و ملك وطعام، والعين واحدة من كل شيء وفيه، كما تقول الاشاعرة ان العالم كله متماثل بالجوهر، فهو جوهر واحد، فهو عين قولنا: العين واحدة، ثم قالت ومختلف ويتكثر بالصور والنسب حتى يتميز، فيقال: هذا ليس هذا من حيث صورته اوعرضه او مزاجه، كيف شئت فقل، وهذا عين هذا من حيث جوهره، ولهذا يؤخذ عين الجوهر في حد كل صورة ومزاج، فنقول: نحن انه ليس سوى الحق، ويظن المتكلم ان مسمى الجوهر، وان كان حقاً نحن انه ليس سوى الحق، ويظن المتكلم ان مسمى الجوهر، وان كان حقاً نحن انه ليس سوى الحق، ويظن المتكلم ان مسمى الجوهر، وان كان حقاً

١- فيها (ع) ٠

ما هو عين الحق الذي يطلقه اهل الكشف والتجلى، فهذا حكمة كونه لطيفاً.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان الاشاعرة مع قولهم باحدية الجوهر في صور العالم كلها ، يقولون باثنينية العين ، ولوكان كما قالوالماكان الحق المــوجود المشهود المطلق واحدا احداً في الوجود، بلكانا عينين موجودتين، وانتهى حدّد كل منهما الى الاخرى وتمايز الكون كل منهماغير الآخر، وليس عينه، وحينئذ يتميز كل منهما عن الآخر ويحدبامتيازه عن الآخر، والحق، يتعالى، ان يكون معدوداً محدوداً ، اويكون معه غيره في الوجود ، حقيقة ، فالحق ان يقول : مافي الوجود الاعين واحدة، هي عين الوجود الحق المطلق وحقيقته ، وهو الموجودالمشهود لاغير، ولكن هذه الحقيقة الواحدة والعين الأحدية ، لهامرات ظهور لايتناهي ابدأ في التعين والشخص، فاول مراتبها اطلاقها وعدم انحصارها ولاتعينها عن كل قيد واعتبار، والمرتبة الثانية تعينها فيعينها وذاتها بتعين جامع لجميع التعينات الفعلية الموثرة ، وهي مرتبة الله ، تعالى ، ثبَّم المرتبة التقصيلية لتلك المرتبة الجمعية الأحدية الالهية، وهي مرتبة الاسماء وحضراتها، ثم المرتبة الجامعة لجميع التعينات الانفعالية التي من شأنها التأثر والانفعال ووالالسعال والتقيد ولوازمها ، وهي المرتبة الكونية الخلقية.

ثم المرتبة التفصيلية لهذه الاحدية الجمعية الكونية ، وهي مرتبة العالم ، ثم هكذا في جميع الاجناس والانواع والاصناف والاشخاص والاجزاء والاعضاء والاعراض والنسب، ولايقدح كثرة التعينات واختلافها وكثرة الصور، في احدية العين، اذلا تحقق الالها في عينها وذاتها ، لاغير، لااله الاهو، فالعين باحدية الجمع النفسي الفيضي الوجودي، سارفي جميع هذه المراتب والحقايق المترتبة فيها ، فهوفيها هي عينها لاغيرها ، كماكانت هي فيه في المرتبة المذكورة الاحدية الجمعية الاولى هولاغيره ، كان الله ولاشيء معه ، فافهم .

قال : «رضيالله عنه» ثم نعت فقال خبير، اي عالم عن اختيار وهو

قوله «ولنبلونكم حتى نعلم» . .

يشير «رضىالله عنه» الى العلم الثابت للحق من حيث حقية وجـود العباد . قال : «رضى الله عنه» وهذا هو علم الأذواق، فجعل الحق نفسه بما هوالامر عليه مستفيداً علماً، ولاتقدر على انكار ما نصالحق عليه، في حق نفسه، ففرق مايين علم الذوق والعلم المطلق، فعلم الذوق مقيد بالقوى ، وقد قال عن نفسه انه عين قوى عبده في قوله: كنت سمعه وهو قوة من قوى العبد، وبصره ولسانه وهو عضو من اعضاء العبد و رجله ويده، وما اقتصر في التعريف على القوى فحسب، حتى ذكر الأعضاء، وليس العبد بغير هذه الاعضاء والقوى، فعين مسمى العبد هوالحق، لاعين العبد هوالسيد، فإن النسب متميزة لذاتها، وليس المنسوب اليه متميزاً فانه ليس سوى عبنه معه فيتميز عنه، فهو هو وحده في جميع نسبه الذاتية التي هي عينه، فهو عين واحدة ذات نسبواضافات واسماء وصفات، فمن تمام حكمة لقمان في تعليمه ابنه ما حار عبه في هذه الآية من هذين الاسمين الالهيين لطيفاً خبيراً، سمى بهماالله، فلوجعل ذلك في الكون وهو الوجود، فقال كان، لكان اتم في الحكمة وابلغ، فحكى الله قول لقمان على المعنى، كما قال، ولم يزد عليه

يشر: «رضى الله عنه» الى ان قوله لطيف خبير، اخبار انه موصوف باللطف والخبرة ، والاخبار بكونه كذلك اذاكان عن كونه كذلك فى وجوده ومقتضى ذاته من مقام كان الله، كان الخبارا بكونه خبيرا عن خبرة لرعاية النسبة، فانه يخبر حينئذ عن خبرة انه كان كماكان از لا فى ذاته خبيرا فهو كذلك فى نفسه بلاقرينة دالة على الخبرة ، بخلاف كان، فانه دلالة وجودية ، ولكن لقمان، عليه السلام ، لماكان بصدد بيان الأخبار عن الواقع، قال بهذه الصيغة ، وهى اللطيف الخبير جزماً ليتحقق بصدد بيان الأخبار عن الواقع، قال بهذه الصيغة ،

٧ ـ مع علمه (ع) .

۱ ــ س۷۶ ی۳۳۰ ۳ ـ شم (ع)

<sup>3-</sup> جاء، خ، فصوص ...

ابنه انه قد تحقق ذلك ، فافهم ، فانه دقيق لطيف .

قال: «رضى الله عنه» وان كان قوله: ان الله لطيف خبير من قول الله يعنى فى القرآن، فلما علم الله، تعالى، من لقمان، انه لونطق متمماً لتمم بهذا ، يعنى فى اللغة العربية ، ومن حيث دلالة لفظ لقمان بليانه ولغته بهذا ، وذلك من حيث التحقيق والنظر الدقيق، والعذر ماذكرنا ، فاذكر فانه بثوتكونه اوتى الحكمة ، ثم هوفيما نحن بصدد بيانه فى مقام التعليم والارساد لابنه وثبوت بنوة ابنه مع ابوته له، وبصحة ثبوته عندابنه وعندنا، فقام بهذه القرائن اخباره عن الواقع اخباراً حقيقياً جازماً ، فقام الاخبار عن خبرة ووجود ، كمالوقال كان الله لطيفاً خبيراً، وهذا وان كان كذلك، فالمبالغة والاتمام لسياق الكلام على الوجه الانسب فى الحكمة ، فاخبر الله عنه صورة ماجرى ، والحال الواقع ، من غيرزياده ولا نقصان .

قال: «رضى الله عنه» واما قوله «وان يك مثقال حبة من خردل» المن هى غذاء له، وليس الا الذرة المذكورة فى قوله: «ومن يعمل مثقال ذرة خيراً يره» " «ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره» ، فهى اصغر متغذ ..

يعنى: «رضى الله عنه» لوكان اصغر منهالذكره الله في هذه الآية ، لكونه تعالى في بيان انهى درجه المبالغة ، وايضاً لان الحبة من الخردل، اصغر غذاء ، ولوكان ثم اصغرمنه ، لجاء به، كماجاء بقوله، تعالى «ان الله لاينتجيى ان يضرب مثلا ما بعوضة فما فوقها » ثم ما علم ان ثم ما هو اصغر من البعوضة، قال فما فوقها ، يعنى فى الصغر، وهذا قول الله، والتى فى الزلزلة قول الله ايضاً، فاعلم ذلك .

قال العبد: فمافوق البعوضة في الصغر، الذرة وثم لطيفة اخرى، وذلك ان الدرة مع صغرها اخف في الوزن ايضاً لكونها حيواناً ، اذالحي اخف من الموات،

١ - س ٣١ ى ١٦ . ٢ . له غذا (ع) .

٣ ـ س٩٩ ي٧ ـ ٨ : فمن يعمل مثقال ذرة خيراً يره، الآية . ٤ ـ ١ - س٢ ي٢٠٠

فانظركمال البلاغ ، بان العمل اذاكان مثقال ذرة فىالصغر والخفة ، فلابئد مسن رؤية الجزاء .

قال: «رضي الله عنه» فنجن نعلم ان الله ما اقتصر على وزن الذرة، و ثم ما هو اصغر منها، فانه جاء بذلك على المبالغة\. واما تصغيره لاسم ابنه فتصغير رحمة، ولهذا وصاء بما فيه سعادته اذا عمل بذلك. واما حكمة وصيته في نهيه اياه ان «لاتشرك بالله، فان الشرك لظلم عظيم» والمظلوم المقام حيث نعته بالانقسام، وهو عين واحدة، فانه لايشرك معه الاعينه، وهذا غاية الجهل، وسبب ذلك انالشخص الذي لامعرفة له بالامر على ماهو عليه والبخقيقة الشيء أذا اختلفت عليه الصور في العين الواحدة، وهو الإيعرف ان ذلك الاختلاف في عين واحدة، جعل الصورة مشاركة للاخرى في ذلك المقام، فجعل لكل صورة جزء من ذلك المقام، ومعلوم في الشريك ان الجزء" الــذي يخصه؛ بماوقعت فيهالمشاركة، ليس عين الآخر الذي شاركه، اذهو للإخر، فما ثم شريك على الحقيقة، فإن كل على حظه مماقيل فيه إن بينها° مشاركة فيه، وسبب ذلك الشركة المشاعة، وإن كانت مشاعة، فإن التصريف من اخدهما يزيل الأشاعة ، «قل ادعـواالله اوادعوا الرحمن» ، هذا روح المسألنة.

هذه المباحث الشريفة ظاهرة، والشركة بين الصورة الآلهية متوهمة ،عنداهل الحجاب، فإن الدعوة للذات في الصورة الرحمانية اوالصورة الآلهية اوهمامعاً ، والمداعى للرحمان مختص به من وجه ، فلاشركة، وكذلك المختص بدعوة الله هذه في المحجوب بالصورة ، واما في دعوة صاحب الشهود، فلاشركة لاحدية المدعوا والمعبود ، ولهذا علل سوغان الاجازة في دعوة احدهما بقوله : «فله الاسماء

١-والله اعلم (ع) ٠ ٢ لما فيه ٠

٣- انالأمر الذي (ع) . } مما وقعت . ٥- بينهما .

الحسنى الدعوة للهوية العينية الغيبيّة الاحدية الجمعية بين صورالاسماء الحسنى والمسميات ، فلاشركة اصلا .

## فص حكمة امامية في كلمة هارونية

انمانس الحكمة الامامية الى الكلمة الهارونية ، لكون هارون خليفةموسى

في قومه ، وقدقال له: «اخلفني في قومي ٢» والامامة لقب من القاب الخلافة ، و كانت الامامة لهارون في صلواتهم ، وكذلك الامامة فيهم الى اليوم في آل هارون . قال: «رضي الله عنه»: اعلم، ان وجود هارون عليه السلام كان من حضرة الرحموت بقوله: «و وهبنا له من رحمتنا» " يعني موسى «اخاه هرون نبيا» ٤ فكانت نبوته من حضرة الرحموت، فانه اكبر من موسى سناً، وكان موسى اكبر منه نبوة. ولما كان نبوة هارون من حضرة الرحمة ، لذلك قال لأخيه موسى، عليه السلام: «يابن ام» فناداه بامه لاييه ، اذكانت الرحمة للام دون الآب اوفر في الحكم، ولو لاتلك الرحمة لما صرت على مباشرة التربية. ثم قال: «لاتأخذ بلحيتي ولا برأسي» و «لاتشمت بي الأعداء» ^ ، فهذا كله نفس من انفاس الرحمة. وسبب ذلك عدمالتثبت في النظر، فيما كان في يديه من الألواح التي القاها بين يديــه فلــو نظر فيها نظر تثبت، لوجد فيهاالهدي والرحمة، فالهدى بيان ما وقع منالامر الذي اغضبه مما هو هارون بريء منه والرحمة باخيه، فكان لايأخذ بلحيته. بمرأى ١٠ من قومه مع كبره، وانه اسن منه وكان ذلك من هارون شفقة على

موسى، لأن نبوة هارون من رحمةالله، فلايصدر منه الا مثل هذا، ثم قال

٣و٤ ـ س١٩ ي٥٥ .

<sup>· 1816</sup> V. - - T

٦- لا بأبيه. خ. فصوص.

۸ س۷ ی۱ ۱۹۰۰

۱۰ ـ بمرئى ٠

۱ - س۱۷ ی ۱۱۰۰

٥ ــ س٠٢ ي٥٩٠

٧ ـ س ٢٠ ي٥٩٠

٩\_ من يديه .

هارون لموسى، عليهما السلام: «انى خشيت ان تقول فرقت بين بنى اسرائيل» فيجعلوا سبباً فى تفريقهم، فان عبادة العجل، فرقت بينهم، وكان منهم من عبده اتباعاً للسامرى و تقليداً له، ومنهم من توقف عن عبادته، «حتى برجع» موسى اليه، فيسألونه فى ذلك، فخشى هارون ان ينسب ذلك الفرقان بينهم اليه، وكان موسى اعلم بالامر من هارون، لانه علم ما عبده اصحاب العجل، لعلمه بان الله قد قضى «الا يعبد الا اياه» وما حكم الله بشىء الا وقع، فكان عتب موسى لاخيه هارون لما وقع الامر فى انكاره وعدم اتساعه، فان العارف من يرى الحق فى كل شىء ، وكان موسى بربى هارون تربية علم، وان كان اصغر منه فن السن .

قال العبد: يريدالتربية الربانية المتعينة لهارون في مادة موسى، عليه ما السلام، فان التربية لايكون حقيقة الامن الرب، لان نبوته من رحمة ربانية بموسى حتى يكمل بهارون امره ويشد به ازره، فكان في تربية هارون وموسى من حيث لا يشعر بذلك الامن شاءالله ، فان جميع افعال العبيد التي يجرى الله على ايديهم صورنسب احكام حقايقهم ، فيوجدهاالله على حكم وعلوم تفرد بعلمها هو، ومن اعلمه بها، فوقوع العتب وعدم التثبت والقاء الالواح من موسى واخذه بلحية هارون ورأسه، تأثير قوى غيرمتوقع من مثله في مثل اخيه الذي هو اكبرمنه سنا ، انماحصل لتنبهه و تربيته على معرفة اسرار ماوقع من عبادة العجل وهوسرعظيم ، طوى عن الانبياء من حيث نبواتهم ، فيعلمهم من حيث ولايته لهم ، فيعلمون آخرا ، فافهم .

وهيهنا دقيقة اخرى، وهيان موسى، عليهالسلام ، كان فيمبالغته في عتب اخيه، يرى قومه ان عبادة غيرالله اومايسمي في زعم اهل الحجاب غيراً وسوى او

۱ - س۲۰ ی ۹۳ د ۲۰ س - ۱

٣- س١٧ ى ١٤ : وقضى ربك الاتعبدوا الا اياه ... الآيه.

<sup>} -</sup> بل يراه عين كل شيئي (ع) .

تعيناً جزوياً فى شهود اهل الكشف والوجود ، جهل اوكفر، اما كونه جهلا، فان المعبود مافى الصور من الحق، فان العبادة لايستحقها الاالله الذى هوعين الكل، وله هوية هذه الصور المعبودة فى زعم اهل الحجاب.

واما كونه كفراً لكونه ستراً بالتعين على الحق المتعين، ففعل ذلك به رب موسى من مادته ، ليتنبهوا على ماقدكان حذرهم من قبل حين قالوا له «ياموسى اجعل لنا الها كمالهم الهة ، قال انكم قوم تجهلونا» يعنى حقيقة الامر، انالعبادة مطلقا لايكون الاللرب المطلق، كماقال : «انما الهكم الله الذى خلق السموات والارض ويعلم ماتبدون وماكنتم تكمتونا» والآله المجعول، ليسله الخلق، فلا يستحق عباده المخلوق اياه ، ولاعلم له بماتبدون وماتكتمون، ولعلمه، صلى الله يستحق عباده المخلوق اياه ، ولاعلم له بماتبدون وماتكتمون، ولعلمه، صلى الله عليه بجهلهم بمثل هذا، توجه العتب على هارون، فانه في تربيته قولا وفعلا، ليعلمه من حيث ولايته ونبوته مشعراً بذلك حالتئذ اولم يشعرا الابعد وقوع ماوقع ماوقع ماهو العلمه بماهو الامر عليه، عندالله كذلك، فلمانبه هارون الحقيقة المذكورة وتحقق هو بذلك وبماوقع منه ، اعرض عن قومه ، بعدما اراهم واعلمهم بخطائهم الـى السامرى ، فلم يعتبهم ، وذا كابلغ في الغرض.

قال: «رضى الله عنه» ولذلك لما قال هارون ما قال، رجع الى السامرى فقال له: «ما خطبك ياسامرى» يعنى فيما صنعت من عدولك الى صورة العجل على التعيين وصنعك هذا الشبح من خلى القوم حتى اخذت بقلوبهم من اجل اموالهم، فان عيسى يقول لبنى اسرائيل: يا بنى اسرائيل، قلب كل انسان حيث ماله، فاجعلوا اموالكم فى السماء يكن قلوبكم من السماء، وما سمى المال مالا الا لكونه بالذات يميل اليه بالعبادة، فهو المقصود الاعظم المعظم فى القلوب، لما فيها من الافتقار، وليس للصور بقاء، فلابد من ذهاب

۳ - س.۲۰ ی۹۶۰ ه - تمیل القلوب الیه (ع) ۰

۱ و۲ ـ س۷ ی ۱۳۴ ۰

<sup>(</sup>ع) على الأختصاصعلى الأختصاص

صورة العجل، لولم يستعجل موسى بخرقه، فغلبت عليه الغيرة، فخرقه، ثم نسف رماد تلك الصورة فى اليم نسفاً، وقال له: «انظر الى الاهك»، فسماه الها بطريق التنبيه للتعليم، لما علم انه بعض المجالى الالهية، «لاخرقنه» فان حيوانية الانسان لها التصرف فى حيوانية الحيوان.

قال العبد: اعلم: ان الانبياء كلهم صور الحقايق الالهية النورانية والروحانية السلطانيَّة، والفراعنة صورالحقايق والقوى النفسانية الظلمانية الحجابية والهـوى، ولهذا كانت العداوة والمنافاة والمخالفة دائماً واقعةً بين الإنبياء والرسل وبين الفراعنة، كما اذالمخالفة والمنافاة والمحاربة والمباينة والمجانبة واقعة دائماً بين العقل والهوى وبينالروح والشيطان وانتهم اعنىالانبياء والرسل والخلفاء الالهيئين وانكانوا متشاركين في كونهم جميعاً صورالحقائقالروحانية والالهية الربانيَّة، فهم الارواح الالهية الانسانية الكمالية ، ولكن الحقيقة الانسانية في الروح الانساني اتَّما تعيّنت فيكل واحد واحد، على صورة حقيقة منحقايقالحقيقة الانسانية التي هي حقيقة الحقايق، بمعنى ان ساير حقايق حقيقة الحقايق الانسانية منصبغة بحكم تلك الحقيقة النسبيَّة على التعيين، وبهذا اختلفوا في الصور والتعيَّن والشخص لل والعلوم والاذواق والمشاهد والمشارب والتجليات والاخلاق، والا فكليُّهم كنفس واحدة من نفس واحدة الهية على ال واحد لرب واحد، هو ربالارباب المتعبَّنين فيحقايقهم منحيث صور تلك النسب وبحسبها، فظهر الحق المتعيَّن في الصور الانسانيَّة من الحقيقة الانسانيَّة الكمالية الالهية المتعينة بالتعين الاول، واحداً احديًّا في هؤلآء الصور الالهية الانسانية الكمالية كثيرأ متعددا متنوع التجلتي والظهور، فكلهم صورالجق، والحقالانساني الكماليالذاتي، هو المتعين الظاهر في هذه الصور كلَّها، ولكن الصور للنسب والاحكام والاحوال العينيّة الغيبيَّة الانسانية، فينسب التحقيق كلاً منهم الى الصورة الظاهرة الالهيَّة به، فآدم صورة ظاهريَّة الالهية الاحدية الجمعية الانسانية

٢- التشخص. خ٠٠

البشرية وشيث صورةالوهب والفيض النورى الوهبي العلمي .

وادريس صورةالتقديس العقلى والطهارة، والروحية الانسانية الكماليَّة، ويعرف الصور بحسبالحال والحكم والخلق والفعل والصفة والنعت والعلم والحكمة الغالبة على ذلك النَّبى اوالخليفة والولى، فهذا امتياز الصور بعضها عن بعض و تعيناتهم عند استقرارهم في مراتبهم البرزخيَّة وصورهم الحشرية والجنانيَّة وغيرها. وبهذا يتمايزون ويتعددون، فاعرفه .

ولمتاكان الغالب على موسى عليه السلام، شهود التجلتي النورى في صورة النار، وهوشهو دالواحد في الكثير كثيراً، ولهذا كان علومه فرقانية لا قرآنية، ولوكان قرآنيئاً لشهد الكل في الكل، وكل واحد كلاً وشهد الواحد في الكثير، واحداً كثيراً، وشهد الكثير في الواحد واحداً.

والنارمن شئانها التفريق وتفكيك اجزاء ماسلطت عليه حتى تفرق لطائفه عن كثائفه واجزاء كثائفه بعضها عن بعض، فعلب على موسى الفرقان والتمييز والقوة والغلبة والظهور والسلطان والقهر والجلال، وبهذا السر سلط النارالتي في صورتها شاهدالنور الحق الواحدة في الكثرة الشجرية على صورة العجل الذي جعله السامري الها لمن عبدها ، حتى احرقته وفرقت اجزاءها المتوحدة ، لان التجليات الفرعية يضمحل ويتلاشي عند ظهور التجلي الكلى الآلهي الجمعي، و المحدث اذاقرن بالقديم ، لم يبقله اثر، كماقيل : لانك شمس والملوك كواكب اذاطلعت لم تبد فيهن كوكب. وصورالعالم ، وان كانت كلها مجالي، ولكن ظهور الحق وتجلية في المجلى الموسوى اعظم من المجالي الصنمية ، فسبحات وجهه تحرقها .

قال: ولاسيما واصله ليس من حيوان، فكان اعظم في التسخير ، لان غير الحيوان ماله ارادة ، بل هو بحكم من يتصرف ، من غير ابائه ، واما الحيوان فهود ذوارادة وغرض، فقد يقع منه الابائة في بعض التصريف، فان كان فيه قوة اظهار ذلك، ظهر منه الجموح لما يريده منه الانسان، وان لم يكن له

هذه القوة اوصادف غرض الحيوان انقاد مذلي المايريد منه كما ينقاد مثله الامر فيما رفعه الله به من اجل المال الذي يرجوه منه المعبر عنه، في بعض الاحوال بالاجرة، في قوله: «و رفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخدة بعضهم بعضاً سخرياً» فما يسخرله من هو مثله الا من حيوانيته لامن انسانيته، فان المثلين ضدان، فيسخره الارفع في المنزلة بالمال اوبالجاه بانسانيته ويتسخر له ذلك الآخر اما خوفاً اوطمعاً من حيوانيته لامن انسانيته فما يسخر له من هومثله، الاترى مايين البهائم من التخريش، لانها امثال فالمثلان ضدان، ولذلك قال: «و رفع بعضكم فوق بعض درجات» فما هو معه في درجته، فوقع التسخير من اجل الدرجات. والتسخير على قسمين: تسخير مراد للمسخر اسم فاعل قاهر في تسخيره لهذا الشخص المسخر تسخير السلطان لرعاياه، كتسخير السيد لعبده، وان كان مثله في الانسانية، وكتسخير السلطان لرعاياه، وان كانوا امثالا له، فسخرهم بالدرجة.

والقسم الآخر تسخير بالحال، كتسخير الرعايا للملك القائم بامرهم فى الذب عنهم وحمايتهم وقتال من عاداهم وحفظه اموالهم وانفسهم عليهم، وهذا كله تسخير بالحال من الرعايا، يسخرون بذلك مليكهم، ويسمى على الحقيقة تسخير المرتبة، فالمرتبة حكمت عليه بذلك، فمن الملوك من سعى لنفسه، ومنهم من عرف الامر، فعلم انه بالمرتبة فى تسخير رعاياه، فعلم قدرهم وحقهم، فآجره الله على ذلك اجرة العلماء بالامر على ماهو عليه واجر مثل هذا يكون على الله، من كون الله فى شئون عباده، فالعالم كله يسخر بالحال من لايمكن ان يطلق عليه اسم مسخر، قال الله تعالى «كل يوم هوفى شأن» ".

قال العبد: هذا المباحث ظاهرة والتقريب ان تسخير موسى لقومه ، كان بسرتبة النبوة ، ولهذاكان يعلم حقهم ويرعاه ويراعيهم رعاية الراعى لغنمه ، فمهماغاب

ا و ٢ - س ٢ كا ٢ : ورفعنا بعضهم : الآية .

فيه ذئب غريب قابله وقاتله ، كالسامرى بالاحراق وتحريق العجل اوشدد على خليفته ، مخافة المخالفة ، كمافعل باخيه هارون ، وكل هذاتسخير لهم بماعنده من الله في عين ماهم مسخرون له بالحال، على ان يسعى عندالله في مصالحهم الدينية والدنياوية، عرفوا ذلك اولم يعرفوا، اذلا يعرفه الاالعارفون وما تعقله الاالعالمون.

قال: «رضى الله عنه» فكان عدم ارداع قوة هارون بالفعل ان ينفذ فى اصحاب العجل، كما سلط موسى عليه حكمة من الله، ظاهرة فى الوجود ليعبد فى كل صورة، وان ذهبت تلك الصورة بعد ذلك، فما ذهبت الا بعد ما تلبست عند عابدها بالالوهة، ولهذا ما بقى نوع من الانواع الا وعبد اما عبادة تأله او عبادة تسخير، ولابد من ذلك لمن عقل.

يشير: «رضى الله عنه» الى انه لماكان الحق المعبود الموجود الذى امران لا تعبدوا الااياه ، قدظهر بنور الوجود الحق فى كل نوع من هذه الانواع وفى كل شخص فلابتدان يعبد فى تلك الصورة اماعبادة عبد لآلهه اوعبادة تسخير، كماعبدت عبدة الاصنام الحجر والشجر والشمس والقمر، لمكون الآلهية ذاتية للوجود الحق.

والعبادة التسخيرية ، ليس لهااسم العبادة ، وهي مخصوصة بالتألّه عرفاً والعبادة والعبودة متحققة في الوجهين بالاعتبارين، فانك عبدمن ظهر عليك سلطانه.

قال: «رضى الله عنه» وما عبد شيء من العالم الا بعد التلبس بالرفعة عند العابد، والظهور بالدرجة في قلبه، ولذلك يسمى الحق لنا «برفيع الدرجات» ولم يقل رفيع الدرجة، فكثر الدرجات في عين واحدة، فانه قضى ان لا يعبد الا اياه في درجات كثيرة مختلفة اعطت كل درجة مجلى الهياً عبد فيها، واعظم مجلى عبد فيه واعلاه الهوى، كما قال: «أفرأيت من اتخذ

١ عدم قوه (ع) ٠

۲ ـ س ۲ یه ۱ ۰

الهه هواه» ، فهو اعظم معبود فانه لا يعبد شئى الا به ولا يعبد هو الابذا وفيه. اقول: وحق الهوى ان الهوى سبب الهوى

ولولا الهوى في القلب ما عبدالهوى

قال العبد: يشير «رضى الله عنه» الى ان عبودتى التألئه والتسخير لايكون من العابد، لاى معبودكان، الابهواه، فماعبد الاالهوى، فهوالصنم والجبت والطاغوت الحقيقى لمن يرى غير الحق فى الوجود، واما عند العارف، فهواعظم تجل اواعظم مجلى عبدفيه، وهو باطن ابدأ لايظهر بالعين الافى الاصنام وكليات مراتبه بعد الانواع المعبودة، وهى وان كثرت، فقد اشرنا الى امهاتها فى النوحى، فانظرها فيه.

قال: «رضى الله عنه» الاترى علمالله بالاشياء ما اكمله، كيف تمم فى حق من عبد هواه، واتخذه الها، فقال «واضلهالله على علم» والضلالة الحيرة، و ذلك انه لما رأى هذا العابد ما عبد الاهواه، بانقياده لطاعته فيما يأمره به من عبادة من عبده من الاشخاص، حتى عبادته لله، كانت عن هوى ايضاً، لانه لولم يقع له فى ذلك الجناب المقدس هوى وهو الارادة بمحبة ما عبدالله ولا آثره على غيره، فكذلك كل من عبد صورة ما من صور العالم واتخذها الها ما تخذها الا بالهوى، فالعابد لايز ال تحت سلطان هواه، شم رأى المعبودات تتنوع فى العابدين، وكل عابد امراً ما يكفر من يعبد سواه والذى عنده ادنى تنبه يخار لا تحاد الهوى بل لاحدية الهوى، فانه عين واحدة فى كل عابد، فاضله الله، اى خيره على علم، بان كل عابد ما عبد الاهواه ولا استعبده الاهواه والعارف والعارف والعارف

٢\_ بذاته. خ. فصوص .

٤- حتى ان عباده الله (ع) . ٥- سواء (ع)

۱ ـ س۲۵ یه ۶ . ۳ ـ س۵ ۶ ی۲۲ .

المكمل من رأى كل معبود مجلى للحق يعبدا، ولذلك سموه كلهم الها مع اسمه الخاص بججرا وشجرا وحيوان اوانسان اوكوكب اوملك، هذا اسم الشحصية فيه والالوهة مرتبة تخيل العابد له انها مرتبة معبوده وهي على الحقيقة مجلى الحق لبصر هذا العبدالخاص المعتكف على هذا المعبود في هذا المحلى المختص.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان حقيقة الهوى لما كان ميلا نفسياً من كل ذى هوى الى مافيه هـواه بحسب مناسبة اياه ، فالمعبود فى الكل وان تكثرت اشخاص المعبودين بحسب توجهات العابدين الى مافيه نسبة ممثله لهم اليها من كون ذلك النسبة فيهم ايضاً فحملتهم وامالتهم اليها فى جهة اخرى ، فعبد نفسه فى غيره من وجه وما عبد ذلك الغير من كونه غيراً بل من كون مافيه منه وفيه ، وسواء كان ذلك الغير حقاً اوخلقاً ، كائناً من كان ، فانه ماعبده الابحسب ذلك الميل الكلى الحبى السى المعبود ، بحسب مامنه فيه ، ماعبده الابهواه ، فلم يعبد الاهواه ، وهو مايهوى ابدأ الانفسه ، ولكن فيما يغايره من وجه ولايمكن ان يهوى احد غيره من حيثهما غيران لعدم الجامع ووجود المباينة ، ولايمكن ايضاً ان يهوى احد نفسه فى نفسه ، عبد الاثنينية والبينية ، ووجودالا حدية ، وتحصيل الحاصل باطل .

ولايقال: كيف يطلب احد نفسه اويميل الى نفسه اويهواه وهوهـو نفسه واحد والواحد من كونه واحداً حاصل لنفسه وليس فيه اختلاف جهة يقتضى الميل من جهة الى جهة .

لانا اعلمناك ان الطالب ومن له هوى فيشىء، انمايهوى نفسه فيغيرهطلباً للاتحاد، وظهور الوحدة الاصلية الاصيلة، ولهذه الحكمة اضلهالله على علم بحقيقة الامر، انه تبارك وتعالى، عينه وعين مايعبده وهومايميل الاالى عينه ولايعبدالا عينه ولايهوى الاعينه، وانما يقع المؤاخذة والعتب على عدم العلم، ولما، وله بنفسه وعينه من حيث شخصيته وتعينه وحصره وميله الى العين المتعينة

١- فيه (ع) ٠

المتشخصة بتعين يمتاز عن الكل، والحق المطلق والعين المحيطة والامرالكلى يقضى باطلاق الكل والهوى عن كل قيد حتى عن الاطلاق الآلهية التى امر ربها ان لا يعبد الااياه، يقتضى لذاتها الانحصارفى جهة معينة من كل وجه فكهكذا وبحسب ذلك يجب ان يكون هوى المحقق المحق والمدقق المرق الى الحق المطلق، فى عين جمعه بين التعين واللاتعين مطلقاً عن كل قيد.

وهذا الهوى فيمن له وبه الهوى ومن ليس يهوا ويهوى السوى هوى وذلك لان السوى مايصدق الاعلى متعين ممتاز عن غيره والحقيقة المحيطة بالذات على الكل بالاستغراق، لايكون له غير بالاتفاق، ولايفرض امتياز له وعمن ومائتم الاهو.

قال: «رضى الله عنه» ولهذا قال من لم يعرف مقالته جهالة: «ما نعبد هم الا ليقربونا الى الله زلفى ٢٠٠٠.

يشير الى ان العين المعبودة بالذات فى العابد والمعبود، سواء فيما ذاتقربة الى الحق وما الذى ليسله ، وهوعينه ، فالتمسك بماخرج عنه توصلا وتوسلا الى ماهو عينه جهل، والسرفيه قد ذكر، وهوواضح .

قال: «رضى الله عنه» مع تسميتهم لهم الهة، كما قالوا: «اجعل الالهة الها واحداً ان هذا لشىء عجاب» فما انكروا بل تعجبوا من ذلك، فانهم وقفوا مع كثره الصور ونسبة الالوهة لها، فجاءالرسول و دعاهم الى اله واحد يعرف، ولايشهد بشهادتهم انهم اثبتوا عندهم واعتقدوه فى قولهم «ما نعبدهم الا ليقربونا الى الله زلفى» لعلمهم بان تلك الصور حجارة، ولذلك قامت الحجة عليهم بقوله: «قل سموهم» فما يسمونهم الا بما يعلمون ان تلك الاسماء لهم حقيقة واما العارفون بالامر على ماهو عليه فيظهرون بصورة الانكار لما عبد من الصور الا ان مرتبتهم فى العلم يعطيهم ان يكونوا بصورة الانكار لما عبد من الصور الا ان مرتبتهم فى العلم يعطيهم ان يكونوا

٤ حتى قالو (ع) ٠

بحكم الوقت لحكم الرسول الذي آمنوا به عليهم الذي به سموا مؤمن فهم عبادالوقت مع علمهم بانهم ماعبدوا من تلك الصور اعيانها، وانما عبدوا الله فيما يحكم سلطان التجلى الذي عرفوه منهم وجهله المنكر الذي لاعلم له بما تجلى، اوستره العارف المكمل من نبى و رسول و وارث عنهم، فامرهم بالانتزاح عن تلك الصورة لما انتزح عنها رسول الوقت اتباعا للرسول طمعاً في محبة الله اياهم بقوله: «ان كنتم تحبون الله فا تبعونى يحببكم الله» قدعا الى اله يصمد اليه ويعلم من حيث الجملة ولايشهد ولا يدرك الابصار، بل هو يدرك الابصار للطفه وسريانه في اعيان الاشياء، فلا يدرك الابصار، كما انها لا تدرك ارواحها المدبرة اشباحها وصورها الظاهرة، يدرك الابصار، كما انها لا تدرك ارواحها المدبرة اشباحها وصورها الظاهرة، فهو اللطيف الخبير، والخبرة ذوق، والذوق تجل والتجلى في الصور، فلابد منها ولابد منه، فلابد ان يعبده من رآه بهواه، ان فهمت، «وعلى الله قصد السبيل» أله السبيل عنه الله السبيل المسبيل المسبيل السبيل السبيل السبيل السبيل المسبيل السبيل المسبيل السبيل المسبيل المسبيل السبيل السبيل السبيل المسبيل السبيل المسبيل السبيل المسبيل المسبيل

## فص حكمة علوية في كلمة موسوية

انما اضيعفت هذه الحكمة العلوية الى الكلمة الموسوية ، لماجعلالله هذه الكلمة هي العليا، وكلمة فرعون والسحرة وآل فرعون هي السفلي، فقال: «لاتخف الحك انت الاعلى» فاشركه الله في صفته الاعلوية وان كانت اعلوية الله مطلقة واعلوية موسى نسبية ، وذلك من قوله «تعالى» «سبح اسم ربك الاعلى "» صفة لربك، ولماقال «فرعون اناربكم الاعلى "» وقال الله «تعالى» في حقه: « انه كان عاليا من المسرفين " م وهم اهل الغلو في العلو، فاعلم الله موسى، انه هو الاعلى عاليا من المسرفين " منه هو الاعلى العلو، فاعلم الله موسى، انه هو الاعلى عاليا من المسرفين " منه العلو، في العلو، فاعلم الله موسى، انه هو الاعلى عاليا من المسرفين " منه العلو، فاعلم الله موسى، انه هو الاعلى العلو، في العلو

٢ ـ مؤمنين. خ. فصوص.

**١٦س-٤** 

۲ ـ س۸۷ ی۱ ۰

٨ ـ س } كى ٣٠٠٠

١- بحكم، خ. فصوص.

۳-س۳ ی۲۹۰

٥-س٠٢ ي٧١٠

٧\_ س٧٩ ي٢٤٠

فاعلوية موسى بالنسبة الى فرعون وغلوه فى علوه ، واعلوية الله لا بالنسبة والاضافة، فهو الاعلى بذاته لذاتهى ذاته وفى كل عال واعلى، والعلو والاعلوية له ، اولى واولى.

قال: «رضى الله عنه» حكمة قتل الابناء من اجل موسى، لتعود اليه بالامداد حياة كل من قتل من اجله، لانه قتل على انه موسى، وما ثم جهل، فلابد ان تعود حياته على موسى، اعنى حياة المقتول من اجله، وهي حياة ظاهرة على الفطرة لم تدنسها الاغراض النفسية، بل هي على فطرة بلى، فكان موسى مجموع حياة من قتل على انه هو، فكان ماكان مهيئا لذلك المقتول، مما كان استعداد روخه له، كان في موسى، عليه السلام، وهذا اختصاص الهي لموسى، لم يكن لاحد قبله، قان حكم موسى كثيرة.

قال العبد: اعلم: ان النفس الكلية ، احدية جمع النفوس الجزئية الانسانية وهي انما تعينت في صورتها الكلية احدية جمعية كلية لحقايقها الكلية الجزوية ثم تعينت في صور حقايقها الكلية في النفوس السماوية الكلية المحيطة الفلكية من الدرج والـــدقايق والثوانـــي والثوالث، بالغرُّ مابلغ يه فمامن؛ جزء منالاجزاء الفلكية السموية الاوقدقبلت روحاً ونفساً بحسب امزجتها الفلكية الطبيعية وهم الملائكه والارواح الفلكية النورانية، وهم على طبقات وجدت في كل فلك فلك وسماء سماء . وجزء جزء من اجزائه على مزاج خاص وطبيعة خصيصة بذلك الفلك، والاسم المستوي على عرش تلك السماء اوالفلك، حتى عمرالله بهم الافلاك والسماوات ، فمنهم حمله العرش والكروبيون والحافون والصافون، وكلهم طبيعيون نورانيون، ولهم صور طبيعية عرشية وفلكية ، ثُمَّ سماوية، والنفسمن ورائهم محيطة بالأمداد والنور والروح والحياة ، وامداد هالهم بالفيض النوري الروجيالذي يقبله من التجليات الاسمائية الذاتية ، ومن جملة مايشتمل عليه هذه النفس الكلية التيهي مظهر الاسم المصل، واسمها في لسان الشرع اللوح المحفوظ وهي ام الكتاب المفصل والتي تحتوى عليه همي الارواج البشرية الانسانية الكمالية المكية والنفوس

البشرية الجزئية ، وهذا الروح الاعظم الاكمل، مع من تعين منالارواح والنفوس السماوية يفيض وتفيض الانوار الروحية والاشعة النفسية على الطبيعيات والعنصريات، فمهماتعينت بخبب التشكلات الفلكية والاوضاع الرفيعة السماوية والاتصالات والانفصالات الكوكبية وامتزاجاتها بسوجب مقتضى ارواحها ونفوسها، والاسهاء الآلهية الظاهرة بها والمتوجهة إلى أيجاد الصور الاحدية الجمعيـــة الكمـــاليـــة. الإنسانية في العوالم العنصرية السفلية عندالظاهرية المسماة بعالم الكون والفسادعوفا رسمياً امزجة بشرية انسانية مستعدة لقبول ارواح انسانية ، فان فياض الارواح والنفوس العلوية وفيض النفس الكلية يتعين فيهابحسب مااستعدت له من الكمالات بالميل التام والغشق العام من القابل والمقبول الى صاحبه اعنى المزاج العنصرى وفيض الروح الفلكي والكمة الآلهية المحمولة في ذلك الفيض الروحاني والنفس الرحماني، فينعث في عصر عصر من الارواح الانسانية من هذا اللوح الآلهي والروح الاعظم الرحماني ماارادالله اظهاره فيذلك العصر منآياته واسمائه الكلية وكلماته الكمالية ، ولامانع لتعين الفيض الروحي والنورالنفسي المحمول فيالانواروالا شعة الكوكبية في امزجة خصيصة بهامشاكلة مناسبة لظهور حقايقها وخصايصها، فيها وبها الاحصول التعين المزاجي العنصري وكمال التسوية لقبول النفخ الملكسي الآلهي للروح فيه ، فافهم هذا الاصل الكلي والضابط الآلهي الجملي.

ثم اعلم: انه لما ارادالله اظهار آیاته الکاملات و کلماته الفاضلات و حکمه العامات التامات الشاملات ی الکمة الموسویة وسری حکم حکم حده الارادة فی النفس الکلیة و نزول الوحی الآلهی بذلك الی عالم العنصر و توجهت الاسماء الکلیة الظاهرة و الارواح والانفس الطاهرة الی تحصیل مطالبهم و توصیل مآربهم، فتعینت بموجبها امزجة کثیرة بحسب حقایق مافی الروح الموسوی قبل تعین مزاجه الکامل النبوی، فقبلت تلك الامزجة من الانوار و الاشعة و الارواح المنبثة من النفوس الکلیة الفلکیة انفساً جزویة لاعلی الوجه الاکسل، لظهور الکمالات الموسویة و اظهار الآیات التی ارادالله ان یظهرها فلمالم یکن و افیة کافیة فی مظهریتها،

ارادالله أن يبدلها ربها خيراً منها وكانت حكماء الزمان وعلماء القبط اخبروا فرعون ان هلاكه وهلاك ملكه يكون على يدى مولود يولدفي ذلك الزمان ، فامرفرعون بقتل كل ولديولد فيذلك الزمان ، ولم يعلم انالذي قدرالله هلاكه وهلاك ملكه على يده وارادالله حياته ، لن يظفريه ولن يقدر عليه ، فانه لاراد لامرالله ولامعفُ لحكمه ، فقتلو ابامر فرعون كل مولود ولدووجد في ذلك الزمان على انه ذلك الذي يكون هلاك فرعون على يده ، فقلت عن نفوسها اعنى تلك الصورة والاشخاص والامزجة التى قبلت تلك الارواح الحاصلة للاسرار الكمالية والفضايل الروحانية التيكانت ظهورها فيموسى عليهالسلام ، اكمل واتئم ، ولاشك ان الزمان زمان ظهورها ، والامرالارادي الآلهي قد نفذ بذلك ، فلما تبادرت بالظهور قبل تكامل النور وبلوغ عينالزمان والوقت الذي فيه التجلى الجامع لحقايق الحكم والآيات والكمالات التي للكلمة الموسوية ، فقبلت على اسمه ، لماعلم الله انظهورها في مزاج واحد كلى محيط بماكانت متفرقة فيها اجمع واتهم وانفع واعتم ، فتوجهت ارواح هؤلاء المقتولين الى الروح الموسوى الكمالي الموجه من الله ، لاظهارما اراده ومظهريته ، على الوجه الافضل الاكمل ، فاتصلت الانوار بنوره وتحصلت الارواح الى روحه ، تجمعت فيه خصايص الكل وحقايق الفرع والاصل، فكان الروح المسوى مجموع تلك الارواح كلها وجامعها ، فتضاعفت القوى وتقوت وتكاملت الانوار واستوت وتعين مزاجه الشريف الجسماني المبارك عليهالسلام، فنفخالله فيه هذا الروح الكامل الجامع الموسوى المجموع ، ولهذاكانت آياته و معجزاته فيكمال الوضوح والظهور، لكمال توجه الهمم الروحانية و النفوس والملائكَة ، وهمم اهلالزمان اجمعهم ، فظهرامرالله وشئانه وغلبت حجته وبرهانه، وغلبت قوته وسلطانه ، وقهرفرعون واله حكمه وانصاره واعوانه، والحمدلله .

قال: «رضى الله عنه» وانا «ان شاءالله، تعالى» اسرد منها يعنى من الحكم الموسوية في هذا الباب على قدر مايقع به الأمر الالهي في خاطري،

١- الموسوى. خ.

فكان اول ما شوفهت به من هذا الباب هذا، فما ولد موسى الأوهو مجموع ارواح كثيرة جمع قوى فعالة، لان الصغير يفعل فى الكبير الا ترى الطفل يفعل فى الكبير بالخاصية، فينزل الكبير من رياسته اليه يلاعبه ويزقزق له، ويظهر له بعقله، فهو تحت تسخيره وهو لايشعر ثم شغله بترتيبه وحمايته وتفقد مصالحه وتانسيه حتى لايضيق صدره، هذا كله من فعل الصغير بالكبير، و ذلك لقوة المقام، فإن الصغير حديث عهد بربه، لانه حديث التكوين و الكبير ابعد، فمن كان من الله اقرب، سخر من كان من الله ابعد، كخواص الملك المقرب منه يسخرون الابعدين.

قال العبد: اعلم: ان القرب والبعد نسبتان للقريب والبعيد من الحق من مقامين الآلهيين، وعليهما يترتب مراتب السعادات والولايات، وكذلك الشقاوات ومحال البعد.

المقام الاول مقام الاحدية الآلهية، فان الكثرات كلها منهاتنزلت وتفصلت وتعدد ، فمن كانت الوسائط بينه وبين الموجدالواحد الاحد اقل، فهواقرب ، و كذلك التعينات الاول اول ماتظهر وتبدوت كون قريبة من ربهاالذى قيامها وقيوم يقوم باقامة صورته فيسخر بمقامه من ربه وموجده من ليس له هذا النوع من القرب الاولى فى الظهور والحدوث ، كالصغار من الاولاد ، فان الحق الظاهرالمتعين فى صورهم يسخرلهم من طال مكثه فى قبول التجليات مدة مديدة ، وله حكم اخر كمالى غيرهذا القريب وهوالثانى، وذلك هوالقرب الحقيقى الذاتى الآلهى الكمالى من حيث الصورة الاحدية الجمعية الكمالية الآلهية الانسانية فمن كانت نسبته من هذه الجمعية الكمالية المحمية الكمالية الآلهية واكمل واتم ، فهواقرب الى الله من حيث احدية جمع جمع الكمالات الذاتية والآلهية ، وقربه من الله اعظم واعم واوسع واكمل واتم ، فالكبير القريب من هذه المرتبة القريبة لكماله ينزل لتكميل ذلك القريب الأول من حداثة تعين المربوبية ، باحداثه واظهاره والتجلى له وبه وفيه ، اتباعاللحق النازل اليه و تعين المربوبية ، باحداثه واظهاره والتجلى له وبه وفيه ، اتباعاللحق النازل اليه و

١ - فكان هذا (ع) .

الى مربوبيته ومظهريته وحدثه وحداثة وجوده مناصله الذى انبعث منه روحه و تعين من المحتد العنصرى مزاجه وهيكله ، فهذا معنى القرب والبعد ومراتبها ، والافمن حيث الوجود الحق المتعين الظاهر فى الكل على السواء ، فلابعد والكل فى نفس المظهرية والمراتية فعلى السواء ، والافضل فيه الاكمل جمعية والاشمل حيطة وسعة ، فقديكون من بلغ ستين سنة من عمره ابعدمن مبدئيته واوله ابعين الحق فيه ، وان تضاعفت التجليات واستنامت الفضائل والكمالات فيه باضعاف اضعاق ماكانله اولغيره فى البدو واول الفطرة ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» كان رسول الله، صلى الله عليه وسلم، يبرز نفسه المطر اذا نزل ويكشف رأسه له حتى يصيب منه، ويقول انه حديث عهد بربه، فانظر الى هذه المعرفة بالله من هذا النبى، ما اجلها وما اعلاها و اوضحها، فقد سخر المطر افضل البشر لقربه من ربه، فكان مثل الرسول الذي ينزل عليه بالوحى، فدعاه بالحال بذاته، فبرز اليه ليصيب منهما آتاه من ربه، فلولاحصل له منه الفائدة الالهية بما اصاب منه، ما برز بنفسه اليه، فهذا رسالة ماء جعل الله منه كل شيء حي كار الله الله على الل

يشير الى ان رسولالله ، صلى الله عليه وسلم ، كان يشاهد صورالعلم الآلهى النازل بالوحى فى المطر، فيبرزاليه ويبرز جسده المبارك وكرم رأسه تلقية لسرالعلم الآلهى النازل على امرأسه من الكتاب الاكبرالذى هورتبته ببرزخية الاولى فى التعين الاول، فافهم، فكذلك توجهت الاسماء الآلهية والارواح الكلية الفلكية والسماوية التى منها انبعثت ارواح اولئك المقتولين على اسم موسى، عليه السلام، الى الصورة الموسوية وروحه المدبر، اذذاك لجسده الشريف ، حتى فعلت فى اعداء مافعلت واظهرت من آيات الله ما اظهرت وحملت ، فافهم .

قال : «رضى الله عنه» واما حكمة القائه في التابوت ورميه في اليم ،

٢ يبرز بنفسه، خ، فصوص ٠.٤ فافهم (ع) ٠

١- واوليته، خ.

٣- به (ع) ٠

eltringer ilmers, elta, al حصل له منالعلم بوساطة هذا الجسم، مما اعطته القوة النظرية الفكرية، والقوى الحسية والخيالية التى لايكون شىء منها ولامن امثالها، لهذه النفس الانسانية الا بوجود هذا الجسم العنصرى، فلما حصلت النفس فى هذا الجسم، فامرت بالتصرف فيه وتدبيره، جعلالله لها هذه القوى الات يتوصل بها الى ما ارادالله منها فى تدبير هذا التابوت الذى فيه سكينة الرب، فرمى به فى اليم ليحصل بهذه القوى على فنون العلم، فاعلمه بذلك انه وان كان الروح المدبر هو الملك، فانه لايدبره الا به، فاصحبه هذه القوى الكامنة فى هذا الناسوت الذى عبر عنه بالتابوت فى باب الاشارات والحكم، كذلك تدبير الحق العالم مادبره الا به او اسبابها والمشروطات على شروطها، والمعلولات على عللها، والمدلولات على ادلتها والمحققات على حقايقها، وكل ذلك من العالم، وهو تدبير الحق فيه، فما دبره الا به.

واما قولنا: او بصورته،اعنى بصورة العالم، فاعنى به الاسماءالحسنى والصفات العلى التي يسمى الحق بها واتصف بها .

يشير «رضى الله عنه» الى ان العالم وصورة ظاهريات مظاهر الاسماء الحسنى والصفات العلى، ولهذا كثرت الصور مع احدية العين، فهذه النقوش والاشكال والصور، منها ولها وبها وباطن العالم وهويته للوجود الحق المتعين فيها بحسبها، فصوره العالم ناسوته والتابوت هو الوجود المتعين فيه، وهوسيكنة الرب، واليم بهذا الاعتبار هو الوجود المطلق الحق، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» فما وصل الينا اسم يسمى به الا وجدنا معنى ذلك الاسم و روحه في العالم، فما دبر العالم "الا بصورة العالم.

يعنى: «رضى الله عنه» ان الاسماء الآلهية ، كالحى والعالم والمريدوالخالق والقادر والرازق التي يسمى بهاالحق حقايقها وارواحها هي الحياة والعلم والارادة

١ ـ له (ع) . ٢ ـ الآبه (ع) ٠ ٣ ـ ايضاً (ع) ٠

والقدرة والخلق والرزق، وهى موجودة فىالحى والعالم والمعلوم والـمراد و المقدور والمخلوق والمرزوق فىالعالم ، فمادبرالعالم الا بصورته وهىالهيأة الإجتماعية من الاسماء الآلهية .

قال: «رضى الله عنه» ولذلك قال في خلق آدم الذي هو البرزخ ٢٠ الجامع لنعوت الحضرة الالهيةالتي هي الذات والافعال ان الشخلق آدم على صورته، وليست صورته، سوى الحضرة الالهية، فاوجد في هذا المختصر الشريف الذي هو الإنسان الكامل، جميع الإسماء الألهية وحقايق ماخرج عنه في العالم الكبير المفصل، وجعله روحاً للعالم، فسخر له العلو والسفل لكمال الصورة، فكما انه ليس شيء من العالم الائوهومسخر لهذا الانسان الكامل لما يعطيه حقيقة صورته، فقال: «وسخر لكم ما في السموات وما في الأرض بميعاً منه»° فكل مافي العلم تحت تسخير الإنسان، علم ذلك من علمه وهو الانسان الكامل، وجهل ذلك من جهله، وهو الانسان الحيوان فكانت صورة القاء موسى في التابوت و القاء التابوت في اليم، صورة هلاك يعني في الظاهر وفي الباطن كانت نجاة له من القتل، فحيئي كما تحيى النوس بالعلم من موت الجهل ، كما قال «اومن كان ميتاً» يعنى بالجهل «فاحييناه» يعني بالعلم «وجعلنا له نوراً يمشي به في الناس» وهوالهدي «كمن مثله في الظلمات» وهى الضلال، «ليس بخارج منها» اي لايهتدي ابداً، فان الامر في نفسه لاغاية له يوقف عندها، فالهدى أن يهتدى الانسان الى الحيرة، فيعلم ان الامر حيرة والحيرة قلق وحركة والحركة حياة، فلاسكون ولاموت<sup>ه</sup>، و وجود فلاعدم، وكذلك في الماء الذي به حياة الارض وحركتها قـوله: «قاهتزت» ۱۰ وحملها قوله: «وربت» و ولادتها، قوله: «وانبتت من كل

<sup>-1</sup> البرنامج (ع) -1 البرنامج -1 البرنامج (ع) -1

إلا وهويسبح بحمده (ع) .

٣\_ فكل ما في العالم (ع) . آ ٧ س ٣ ي١٢٢٠ ٨ هو (ع) .

٩\_ فلاموت. خ. فصوص . ١٠ س٢٢ يه: واهتزت. خ. فصوص .

زوج بهيچ» انها ما ولدت الا ما يشبهها اى طبيعيا مثلها، فكانت الزوجية التى هى الشفعية لها بما تولد منها وظهر عنها، كذلك وجود الحق كانت الكثرة له، وتعدد الاسماء انه كذا وكذا بما ظهر عنه من العالم الذى يطلب نشأته حقايق الاسماء الالهية، فثبتت به.

يشير «رضى الله عنه» انه كماشفعت النتايج والثمرات اصولها ، كذلك كثره الاسماء شفعت احدية الوجود الحق، فان الاسماء يثبت للوجود الحق بالعالم ، اذهو المألوه والمربوب المقتضى وجود الربوبية والآلهية .

قال: «رضى الله عنه» ويخالفه احدية الكثرة، وقد كان احدى العين من حيث ذاته كالجوهر الهيولانى احدى العين من حيث ذاته، كثير بالصور الظاهرة فيه، التى هو خامل لها بذاته، كذلك الحق بما ظهر منه من صور التجلى، فكان مجلى صور العالم مع الاحدية المعقوله، فانظر ما احسن هذا التعليم الالهى الذى خصالله بالاطلاع عليه من شاء من عباده، ولما وجده الفرعون فى اليم عندالشجرة، سماه فرعون موسى، والمو، هو الما بالقطبطية، والسا، هو الشجر، فسماه بما وجده عنده، فان التابوت وقف عند الشجرة فى اليم .

قال العبد: كماان التابوت كان ضرب مثل للهيكل الجسمانى الانسانى الذى فيه سكينة الرب وهو الروح الذى اسكنه الله في هيكله وسكنه به وموسى صورة الروح من حيث هذا الوجه ، واليم الذى هو البحر، صوره العلم الحاصل للروح الانساني، بسبب هذه النشأة العنصرية اى الحاصل ظهور ماكان لها بالقوة بو اسطته بالفعل ، فان القوة العلمية ذاتية للنفس ولكن ظهورها بالفعل على الوجه الاكمل، متوقف على مظاهر قواها ، من هذه الصورة الهيكلية العنصرية ، فكذلك فرعون صورة الهوى الذى، هو السلطان الغالب في مصر النشأة العنصرية ووجدانه للتابوت

فصوص . ٢ و بخالفة . خ . فصوص .

١ من يشبهها، خ. فصوص .

وحصوله له وعنده، صورة تعين الروح ووقوفه اولا فى تعمير البدن فى حكم الهوى وعنده ، فان تربية الروح الانسانى، انما يتم بوجود الهوى للنفس فى تعمير البدن ومع تكامل القوى المزاجية يتكامل تربية الروح ، فيظهر قواه بالروح الانسانى الى ان يبلغ اشده ويظفر بالهوى ويملك مصر الكمال الطبيعى، ووقوف تابوت عند الشجر اشارة الى ان الهيكل الكمال الانسانى يتوقف وجوده على الاركان المتشاجرة الاغصان من اصل الطبيعة الواحدة، فان الشجر، انماسمى شجر الاختلاف اغصانه والتفاتها ، والمشاجرة هى المخالفة والمخاصمة ، كذلك هذا التابوت الناسوتى الهيكلى واقف عند الهوى بمقتضى القوى والخصايص الروحانية، فافهم.

قال: «رضى الله عنه» فاراد قتله، فقالت امرأته وكانت منطقه بالنطق الالهى الذى انطق به كل شىء فيما قالت لفرعون، اذا كان الله خلقها للكمال، (كما فصوص) قال، عليه السلام، عنها حيث شهد لها ولمريم بنت عمران بالكمال الذى هوالذكران ، فقالت لفرعون فى حق موسى: انه «قرة عين لى ولك» فيه قرت عينها بالكمال الذى حصل لها، كما قلنا وكان قرة عين لفرعون بالايمان الذى اعطاه الله عندالغرق، فقبضه طاهرا مطهراً، ليس عليه شىء من الخبث، لانه قبضه عند ايمانه، قبل ان يكتسب شيئاً من الآثام، والاسلام يجب ماقبله، وجعله آية على عنايته سبحانه، لمن شاء، حتى لايبايس احد من روح الله الا القوم الكافرون، فلو كان فرعون ممن يئس ما بادر الى الايمان، فكان موسى، عليه السلام، كما قالت امرأة فرعون عنه، انه قرة عين لى ولك عسى ان ينفعنا وكذلك، وقع، فان الله نفعهما به عليه السلام، واذا كانا ماشعراً بانه هو النبى الذى يكون على يديه هلاك فرعون وهلاك آله.

١ - اذكان الله. خ. فصوص . ٢ - فبدفرت (ع) .

٣\_ وان كانا (ع) .

قال العبد: قد تقرر في نفوس العامة من المسلمين وغيرهم من اليهود والنصارى ان فرعون كافر وانه من اهل النار، بماثبت عنه قبل الغرق من المعاداة لنبى الله فيرى البنى اسرائيل وبماقال «اناربكم الاعلى » وبقوله: «ماعلمت لكم من اله غيرى » وبافعاله السيئة ، اذذاك، ولكن القرآن اصدق شاهد بايمانه عندالغرق قبل ان يغرغر بل حال تمكنه من النطق بالايمان وعلمه بان النجاة حصرفى ذلك، فقال «آمنت بالذي آمنت به بنواسرائيل وانامن المسلمين » وهذا اخبار صحيح لايدخله النسخ ، ولكن فيه دليلا ايضا انه لم يكن مؤمنا قبل هذا الايمان ، كمازعم اهل الاخبار انه كان مؤمنا في الباطن ، وانه كان يكتم ايمانه عن قومه سياسته حكمية ، اذلا دليل على ذلك من القرآن ولافيما صح من الحديث ، فلم يكن ايمانه الا عند الغرق بالاستدلال على وجودالله ، وكمال قدرته بمارأى انه انجابني اسرائيل الذين آمنوا به من الغرق، فآمن به، اما طلباً للنجاه اوا يماناً لالعلة.

قال: «رضى الله عنه» ولما عصمه الله من فرعون، اصبح فؤاد ام موسى فارغاً من الهم الذي كان قد اصابها .

قال العبد: ام موسى صورة المزاج القابل للروح الانسانى من طبيعته الخاصة والاعتدال الخصيص المنتج لهذه النتيجة الشريفة الروحية ، فان الروح الانسانى، وانكان عندنا موجودا قبل وجود البدن، ولكن تعين هذا السروح المعين مثلا متوقف على المزاج ، وكان موجودا بصورته الروحانية الخصيصة به الموجود هو فيها وبها قبل تعلقها بالبدن وجودا روحانيا عقلياً نورانياً لانقلياً جسمانيا ، فالحادث بوجود هذه الام الشريفة ، انما هوهذا التعين الشخصى لاالروح فى حقيقة الجوهرية ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» ثم ان الله حرم عليه المراضع حتى اقبل على ثدى امه على الله لها سرورها به، كذلك علم الشرايع، كما قال: «لكل جعلنا

٣\_ س. ١ ي. ٩: آمنت أنه لااله الاالذي آمنت به ١٠٠٠ الايه

**<sup>}</sup>**\_ فارضعته (ع) •

منكم شرعة ومنهاجاً » اى من تلك الطريقة جاء، فكان هذا القول، اشارة الى الإصل الذى منه جاء، فهذا غذاؤه كما ان فرعالشجرة لايتغدى الا من اصلها، فما كان حراماً فى شرع يكون حلالا فى شرع آخر يعنى فى الصورة اعنى قولى حلالا وفى نفس الأمر ماهو عين ما معنى، لان الامر خلق جديد ولاتكرار، ولهذا نبهناك، فكنى عن هذا فى حق موسى بتحريم المراضع.

یشیر: «رضی الله عنه» الی ان اللبن الذی یرضعه کل مولود و ان کان فی الصورة عیناً واحدة هو اللبن ، ولکن لبن شخص دون شخص ماهو عین ذلك اللبن ، و کذلك الشریعة التی جعلها الله لنبی و جبله علیها هی التی یأخذها ذلك النبی دون غیرها ، فان الشرایع و ان کانت کلها منزلة من عندالله و لله ، ولکن لکل احد شرعة منها شرع فی طلب الحق و التوجه الیه ، و منها جاء فی الاصل ، و اما تنزیل تحریم المراضع علی حقیقتها فی الروح الانسانی من البدن ، هو ان لکل نفس نفس مـزاجاً خاصاً یناسبها ، لایلیق الالها فی ثانی حصول کمالاتها لهافی هذا المزاج الخاص ، فیکون محرماً علی الارواح الزاکیة الکاملة الطاهرة ان یتغذی بالقوة المخالفة للقوی الروحیة و هی الهوی و الشیطان و النفس وصور هذه القوی هی التی حرمت علـی موسی مراضعها من نساء اهل فرعون ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» فامه على الحقيقة من ارضعته لامن ولدته، فان ام الولادة على جهة الامانة، فيكون ويغذى بدم طمثها من غير ارادة لها في ذلك، حتى لايكون لهاعليه امتنان، فانه انما يتغذى بمالم يتغذ به ولم يخرج عنها ذلك الدم لاهلكها وامرضها، فللجنين المنة على امه بكونه تغذى بذلك الدم، فوقاها بنفسه من الضرر الذي كانت تجده لوامتسك ذلك عندها ولم يخرج ولم يتغذ بها جنينها، والمرضعة ليست كذلك، فانها قصدت برضاعة حياته فجعل الله ذلك لموسى في ام اولاده، فلم يكن لامرة قصدت برضاعة صحياته في على الله عندها ولم يكن لامرة

إلى الفائد الايما انه لولم يتغذبه ولم يخرج عنها .. خ. فصوص .

٣- فيها (ع) ٠ - ٥- برضاعته (ع) ٠ - وابقائه (ع) ٠

عليه فضل الالام ولادته لتقر ايضاً عينها بتربيته وتشاهد انتشاؤه في خجرها ولاتحزن ونجاها الله من غمالتابوت فخرق ظلمة الطبيعة بما اعطاءالله من العلم الالهي وان لم يخرج عنها.

قال العبد: الارواح الكاملة التي للكمل كما انها ابناء ارواح كاملة كلية فكذلك امزجتهم العادلة الفاضلة ، انماتكون من حقايق كلية طبيعية تامة معتدلة مشاكلة لهافي مظهرية الكمالات الآلهية المطلوبة منها ، وتلك الهيأة الاجتماعية الفاصلة بين هذه الحقايق الطبيعية العادلة التي استجلبت واستدعيت تعين الفيض الآلهي الكامل والروح الانساني الفاضل انكانت تربية الروح بعدالتعين فيها يضا بها وبحسبها ، كانت التربية انسب وبالكمالات المطلوبة منها اشكل واكمل، وكذلك كانت ام موسى، من بني اسرائيل ، مؤمنة موحدة اوحى اليها بشهادة الله في القرآن بقوله: «اوحينا الى ام موسى الآية!» فاراد تكميل تربية واتشائه ، عليه السلام ، على يديها رحمة وامتنانا بهما جميعا ، من حيث يشعرامه ولا يشعرهو ، اذذاك بذلك .

قال: «رضى الله عنه» وفتنه فتوناً اى اختبره فى مواظن كثيرة ، ليتحقق فى نفسه صبره على ما ابتلاءالله به، فاول ما ابتلاءالله به قتله القبطى بما الهمه و وقفه له فى سره، وان لم يعلم بذلك، ولكن لم يجد فى نفسه اكتراثاً بقتله، مع كونه ما توقف حتى يأتيه امر ربه بذلك، لان النبى عليه السلام معصوم الباطن من حيث لايشعر، حتى ينبأ اى بخير بذلك، ولهذا اراه الخضر قتل الغلام فانكر عليه ولم يتذكر قتله القبطى، فقال له الخضر، «ما فعلته عن امرى "» ينبهه على مرتبته قبل ان ينبأ، انه كان معصوم الحركة فى نفس الامر وان لم يشعر بذلك.

یشیر «رضیالله عنه» الی ان جمیع افعاله ، علیهالسلام ، وحرکاته وماجری علیه ومنه ، انماکان بامرالله وارادته وعلمه ، وان لم یشعر به، اذذاك، فكان معصوماً

۲ س ۱۸ ی ۱۸۰۰

فى جميع افعاله بمالايشبه افعال المعصومين، كقتله القبطى فانه ، عليهالسلام ، لم يعلم به حينئذ، انهكان بعلمالله وارادته وامره ، ولهذا الحقه بالشيطان واضافه الى نفسه ، فقال : « هذامن عمل الشيطان» اى بعيد عن الحق والصواب، وكان الحق والصواب فيه من حيث ماارادالله ذلك وامره بالفعل لابالقول، بافعله على على يده لماكان يعلم انه لوبقى افسد مايين بنى اسرائيل، وافضى الى فتنة عظيمة ، فردالله بقتله الفتنة .

قال: «رضى الله عنه» واراه خرق السفينة التى ظاهرها هلك وباطنها نجاة عن يدالغاصب، جعل له ذلك فى مقابلة التابوت الذى كان فى اليم مطبقاً عليه، وظاهره هلاك وباطنه نجاه، وانما فعلت به امه خوفاً من يد الغاصب فرعون ان يذبحه صبراً وهى تنظر اليه معالوحى الذى الهمهاالله به، من حيث لاتشعر، فوجدت فى نفسها انها يرضعه، فاذا خافت عليه القت فى اليم، لان فى المثل عين لاترى قلب لاينجع، فلم يخف عليه خوف مشاهدة عين ولاحزنت عليه حزن رؤية بصر، وغلب على قلبها ان الله ربما رده اليها لحسن ظنها به، فعاشت بهذا الظن فى نفسها، والرجا يقابل الخوف والياس، وقالت حين الهمت لذلك، لعل هذا هو الرسول الذى يهلك فرعون والقبط على يده، فعاشت وسرت بهذا التوهم بالنظر اليها، وهو علم فى نفسالامر.

قال العبد: سمعت الشيخ الاكمل، قدوة الكمل اباالمعالى صدر الحق والدين محيى الاسلام والمسلمين ، محمد بن اسحاق بن محمد بن يوسف ، سلام الله عليه، عن الشيخ خاتم الاولياء المحمديين ، سلام الله تعالى، عليه فى الاولياء والآخرين، انه اجتمع بابى العباس خضر، صلوات الله عليهما، فقال له كنت اعددت لموسى بن عمران الف مسألة مماجرى عليه من اول ماولد الى زمان اجتماعه ، فلم يصبر على

ثلاث مسائل منها تنبيها من الخضراموسي ان جميع ماجري عليه ويجرى بامرالله وارادته وعلمه الذي لايمكن وقوع خلافه ، وقال رسولالله ، صلى الله عليه وسلم، ليت اخى موسى سكت حتى يقص علينا من انبائهما ، تنبيها على هذه الاسرار، فان العلم بها من خصوص الولاية التي لاردفيها ولاانكار، فان من شاهدان مايجري على ايدى العباد وعليهم ، انماهو من امرالله الذي لايرد، فانب مقترن بالارادة ، مؤيتًدبها ، ولابد من وقوعه لايصدرمنه انكارعليه ولانهى عنه ولاامر بخلافه ، ولواطلع الرسول على سرالقدر، فان همته ربما يفتر عن ابلاغ ماامر بتبليغه ، فانه انماامر بتبليغه على علم من الله بوقوع المأموريه من البعض وعدم وقوع ذلك من آخرين ، والمراد بامره للرسول بالتبليغ هوالتبليغ فقط ، فانه ماعلىالرسول الا البلاغ ، فقد ينظرالمطلع على سرالقدر، عدم وقوع ماامر بتبليغه على علم منالله بوقو المأموريه من البعض وعدم وقوع ذاك من آخرين، والمراد بامره للرسول بالتبليغ ، هو التبليغ فقط ، فانه ماعلى الرسول الاالبلاغ ، فقد ينظر المطلع على سرالقدر، عدم وقوع ماامر بتبليغه ، فلم يقصرعلي انه مأمور بالتبليغ فقط ، سواء وقع المأموريه ، اولم يقع ، فريمايتقاعد عن تبليغ ماامر بتبليغه اويفتراويشق عليه، فطوى الله علم ماشاكل هذه الاسرار عن الانبياء ، رحمة بهم، ولايوجب ذلك نقصاً في مراتبهم النبوية ، ولايقدح في كمالاتهم الخصيصة بهم ، فان اكملهم اعني رسولالله ، صلى الله عليه وسلم ، وقدا كشف من هذه العلوم مالم يكشف غيره ، اشارالي هذا السر، فقال : شيبتني هود واخواتها ، لما اشتملت على الامر بالاستقامة في الدعوة التي قدترد عندالكافر ولاترد عندالمؤمن ، فيشق عليه أن يرد امرالله ، ولا يجدبداً من الدعوة ، لكونه مأموراً بها بامتثال قوله، تعالى: «فاستقم كماامرت»٢ فالمحمدي المشهد لايأخذه عند شهود ذلك فتور ولالومة لائم ، ولم يكن غيره من الانبياء كذلك ، فافهم ، ولاتجبن، فان المحمديين يرون ذلك و

١\_ فقد، خ.

يدعون الى الله على بصيرة ، وعلم هذه الاسرار للانبياء الكمل من كونهم رسلا ، فهكذ المرموسي مع الخضر ومع الحق فاعلم ذلك .

قال: «رضى الله عنه» ثم انه لما وقع عليه الطلب خرج فاراً خوفاً في الناظر في المعنى حباً في النجاة، فان الحركة ابداً انما هي حبية ويحجب الناظر فيها باسباب اخر، وليست تلك و ذلك، لإن الإصل حركة العالم من العدم الذي كانساكناً فيه الى الوجود، ولذلك يقال: ان الأمر حركة عن سكون، فكانت الحركة التي هي وجود العالم، حركة حبية، قدنبه رسولالله، صلى الله عليه وسلم، على ذلك، بقوله: كنت كنزاً لماعرف، فأحببت أن أعرف فلو لا هذه المحبة ما ظهر العالم في عينه، فحر كته من العدم الى الوجود، حركة خبالموجد لذلك، ولان العالم ايضاً يحب شهود نفسه وجوداً كما شهدها ثبوتاً فكانت بكل وجه حركته من العدم الثبوتي الى الوجود حركة حبية من جناب الحق وجانبه، فإن الكمال محبوب لذاته وعلمه، تعالى، ينفسه من حيث هو غني عن العالمين، هو له، وما بقى له الاتمامم تبة العلم بالعلم الحادث الذي يكون من هذه الأعيان اعيان العالم اذا وجدت فيظهر صورة الكمال بالعلم المحدث والقديم، فيكمل مر تبةالعلم بالوجهين و كذلك يكمل مراتب الوجود، فانالوجود منه ازلى .

يعنى اذا اضيف الى الازلى فىغير الازلى ، كمامر فى الفص الشيثى، فتذكر. قال: «رضى الله عنه» وهو الحادث يعنى غير الازلى. والازلى وجود الحق لنفسه بصور العالم الثابت، فيسمى حدوثاً لانه ظهر بعضه لبعضه وظهر لنفسه بصور العالم، فكمل الوجود، فكانت حركة العالم حبت للكمال، فافهم .

يشير «رضى الله عنه» الى حركة موسى وفراره ، وان كانت على ماعلل ذلك

ا غيرالأزلى (ع) .

عند فرعون بقوله: «فررت منكم لماخفتكم أ» بسبب الخوف وكذلك حركة كل ذى خوف وفرار من امرمخوف وانكان بالنظر الظاهر معللا بسبب قريب وهوال لخوف، ولكن التحقيق يقتضى ان لايكون الحركة عن خوف، فانالخوف يقتضى السكون والجمود ولايقتضى الحركة ، وانما السبب الموجب للحركة فيمن يفر عن مكروه هوحب الحياة والنجاة، فلما رأى امراً يوجب فوت محبوبه وهوالنجاة والحياة ، خاف ذلك فتحرك وفرطلباً للحياة ، فموجب الحركة فى الحقيقة ، لم يكن الخوف ، بل الحب للنجاة اوالحياة اوغير ذلك ممايحب وجوده ويخاف عدمه .

نُّه بين «رضىالله عنه» ان الحركة فيالاصل حبية ، وذكر فيذلك اسراراً عالية في الجناب الآلهي والعالم ، وانها وان سبفت الاشارة اليها فيماسلف، ولكن نبحث هيهنا علىما يبقى من الاسرار، وهوان قوله ، تعالى على لسان اكمل مظاهره الانسانية: «احببت ان اعرف» ليس محتده هذه المحبة ، واصل هذا التجلى من حيث الذات الغنية عن العالمين وذلك لان الكمال الذاتي حاصل للذات بالذات، و متعلق المجته ابدأ امرمعدوم غيرحاصل المعرفة به ، فمايسمي غيره وسواه ، فلم يكن حاصلاً ، لعدم المعارف اذذاك، فاحب حصوله ووجوده، فخلق الخلق وتعرف اليهم ، فعرفوه ، فكمل مرتبة العلم والوجود، فوضح وصح، ان الكنايــة بتاء احببت لاتعود الى ذات الذات، تعالت وتباركت وجلت عـن مثل ذلك، وانماتاء الكناية تعود الى احدية النسب الذاتية ، وهي حقايق الاسماء والىالشئونالغيبية العينية ، فان هذه النسب هي التي لم تكن موجودة لاعيانها ولاظاهرة في مظاهرها، فان الالوهمة والربوبة والخالقية والرازقية وسابرالنسب فيحقايقها متوقفةالوجود والتحقق على المألوه والمربوب والمخلوق والمرزوق وجوداً وتقديراً ، وحيث لم يكن عالم يكون مألوها ، مربوبًا ، مخلوقًا ، مرزوقًا ، موجودًا فيعينه و كذلك الخالقية والرازقية والربوبية والآلهية، لم تكن ظاهرة الاعيان ولاموجودة الآثار،

۱ - س۲۲ ی۰۲۰

فكانت مستهلكة تحت قهرالاحدية الاحاطية الذاتية معالنسب التي هيعليهامتوقفة، كاستهلاك النصفية والثلثية والربعية والخمسية وغيرها منالنسب العددية التسي لايتناهي في احدية الواحد، فإن الواحد قبل إن يتعدد وينشىء الاعداد في احدية واحديته لانصف ولاثلث ولاربع ولاخمس ولاسدس ولاغيرها بالفعل للواكن ثبوت هذه النسب للواحد مشروط بانشائه العدد بنفسه ، فاذا وجدالواحد في مرتبتين اوثلاثة اواربعة بالفعل بنفسه ، حينئذكان الواحد عين هذا النسب بالفعل، وظهرت هذه النسب فيه عينها، فكان الواحد بالفعل نصف الاثنين وثلث الثلاثة و ربع الاربعة وخمس الخمسة وجزء من اى عدد فرضت بالفعل فهكذاكانت النسب الاسمائية مستهلكة الاعيان في احدية الذات ، فاجبت اى احب الواحد من حيث هي لامن حيث هو هوذاته الغيبية الغنية عن العالمين ان يظهرها متمايزة الاعيان في الوجود موجودة الآثار في عرصة الشهود كنابة عن تلك النسب، فتحلى تحليا حبياً منها وفيها، فسرى سرالتجلى الحق في الحقايق كلها ، فتحركت حقايق نسب الواحد من مقام استهلاكها الى قوابلها ومظاهرها ، فحبت الآلهية الى المألوه و الربوبية الى المربوب والخالقية الى المخلوق، وكذلك تحركت المخلوقية الى الخالقية والمرزوق الى الرازق والمربوب الى الرب ، فاحب الخلق من حيث هي لا من حيث ذاته ، لاسعافهم باعيان مطالبهم وايجاد مقاصدهم ومآربهم ، لانه من حيث ذاته الغنية عنالعالمين لايمكن ان يعرف اويعلم ، وانمايعرف ويعلم باسمائه وصفاته وشئونه ونسب ذاته واضافاته ، فهذه النسب هي الكنز الذي لم يكن يعرف، فاحب الحق اذيعرف من حيثكونه هي ان يعرف، فتجلى بنفسه ونفسه الذي هو فيها هي فظهر بوجودة الحق الذي به تحققت المتحققات من الماهيات فيمراتب حقايق الممكنات التي لايتناهي، ويسمى باسماء المراتب جميعها وماثم الاهو، والظهور والتعين والاسماء كلهانسب لاتحقق لها الابه وله، اذالظهور لاتحققله الا بالظاهر، وكذلك التعين لاوجودله من حيث هوهو، بل بالمتعين بذلك التعين،

فالواحد هوهو واحد، فيجميع هذه المراتب العددية ، فواحدو واحد اثنان، و واحد وواحدان ثلاثة ، وهكذا الى مالايتناهي، فيسمى الواحد باسماء الاعداد الغير المتناهية وقبل الكل وصحت اضافة الجميع اليه لامن حيث ذاته، بل من حيث ظهوراته وتجلياته وتعيناته ، فافهم .

واللطيفة الشريفة الاخرى انالله الواحد الاحدالحق يعظم ويجل ان يعرفه غيره ، وماثتُم الأهو، والمعروف والعارف والمعرفة يقضي بالكثرة والكثيرواذا كانالله ولاشيء معه ، فلايمكن ان يعرفه غيره ، ولكنالواحد اذاظهربوجوده و نفسه في مراتب كثيرة عددية ، فإنه من حيث تعينه في مرتبة غيره من كونه متعيناً في مرتبة اخرى له ان يعرف نفسه حقيقة فلم يعرفه الاهوبه ، فليس الاثنان ثلاثة ولااربعة ولاخمسة ولاستة ولاسبعة ، فتحققت الغيرية النسبية والتغاير الاعتباري، فعرف نفسه ، فكان عارفاً من حيث ظهوره بوجودالعالم ىالمألوه والمربـوب المخلوق المرزوق، ومعروفاً من كونه موجداًلها ربا خالقاً رازقا ، فحصل ماتعلقت به المحبة الآلهية ان يعرف، ولكن ماعرفه الاهو، فهوالعارف وهو المعروف من حيثيتين متغايرتين بالنسبة والاضافة الى التعين والظهور فيمراتت عددية معقولة لاوجود لها الابهذا الواحد المنشئي بذاته للاعداد، فسبحانه لااله الاهوالواحد الاحدالذي لاوجود لاحد فيذاته الاهو، فتحقق هذهالمباحث، فانها من فيض انوار مادس الشيخ «رضى الله عنه» في متن الكتاب، وانه لباب الحق في الباب ، عند ذوى الالباب ، والله الموفق للصواب .

قال: « ضى الله عنه» الا تراه كيف نفس عن الاسماء الالهية ما كانت تجده من عدم ظهور آثارها في عين مسمى العالم، فكانت الراحة محبوبة له، ولم يوصل اليها الا بالوجود الصورى الاعلى والاسفل.

يشير : «رضى الله عنه» الى الوجود الظاهر بعين الحق والخلق، فالاعلى وجود الحق المطلق باسمائه وصفاته والاسفل وجود العالم المقيد باجناسه وانواعه و

شخصياًته .

وقال: «رضى الله عنه» فثبت ان الحركة كانت للحب، فما ثم حركة في الكون الأوهي حيبة، فمن العلماء من يعلم ذلك ومنهم من يحجبه السب الأقرب لحكمة في الحال و استيلائه على النفس، فكان الخوف لموسى مشهو داً له بما وقع من قتله القبطي وتضمن الخوف حبالنجاة من القتل، ففر لما خاف، وفي المعنى فرلما احب النجاة من فرعون وعمله به، فذكر السبب الأقرب المشهود له في الوقت الذي هو كصورة الجسم للبشر وحب النجاة مضمن فيه تضمين الجسد للروح المدبر له والانبياء لهم لسان الظاهر به يتكلمون لعموم الخطاب واعتمادهم على فهم العالم السامع، فلاتعبر الرسل الا العامة، لعلمهم بمرتبة اهلالفهم، كما نبه، عليه السلام، على هذه المرتبة في العطايا، فقال اني لاعطى الرجل وغير ه احب الى منه، مخافة ان يكبهالله في النار، فاعتبر الضعيف العقل والنظر الذي غلب عليه الطمع والطبع، وكذا ما جاؤا به من العلوم جاؤا به وعليه خلقه ادنى المهوم، فليقف من لاغوص له عندالخلعة، فيقول ما احسن هذه الخلعة ويراها غاية الدرجة، ويقول صاحب الفهم الدقيق الغايص على در رالحكم: يما استوجب هذه الخلعة من الملك، فينظر في قدر الخلعة وصنفها من الثياب، فيعلم منها قدر ما خلعت عليه ،فيعش على علم لم يحصل لغيره ممن لاعلم له بمثل هذا، ولما علمت الانبياء والرسل والورثة، ان في العالم وفي امتهم من هو بهذه المثابة، عمدوا في العبارة الى اللسان الظاهر الذي يقع فيه اشتراك الخاص والعام، فيفهم منه الخاص ما فهم العام منه و زيادة ماصح له به اسم انه خاص بميزيه عن العامي، فاكتفى المبلغون للعلوم بهذا، فهذا حكمة قوله، عليه السلام: «ففررت منكم لما خفتكم» " ولم يقل ففررت منكم حياً في السلامة و العافية .

١ ـ خلقه ادنى الفهوم (ع) .

يشير «رضى الله عنه» فى كل هذه الحقايق الى ان قوله: لماخفتكم رعاية منه لمفهوم العموم ، فافهم ماينظرون الا الى السبب الاقرب الظاهر لاالى الحقيقة و باطن السر .

قال : «رضى الله عنه» فجاء الى مدين، فوجد الجاريتين، «فسقى لهما» من غير اجر، «ثم تولى الى الظل» الالهي، «فقال: رب انى لما انزلت الى من خير فقير \" فجعل عين عمله السقى عين الخير الذي انزله الله اليه، و وصف نفسه بالفقر الى الله في الخير الذي عنده فأراه الخضر اقامة الجدار من غير اجر، فعتبه على ذلك، فذكره الخضر سقايته عن غير اجر، الى غير ذلك مما لم يذكره حتى تمنى، صلى الله عليه وسلم، ان يسكتموسى، عليه السلام، ولا يعترض حتى يقص الله عليه من امرهما، فيعلم بذلك ما وفق اليه موسى من غير علم منه، اذلو كان عن علم ما انكر مثل ذلك على الخضر الذي قد شهدالله له عند موسى و زكاه وعدله، ومع هذا عفل موسى عن تزكيةالله وعما شرطه عليه في اتباعه، رحمة بنا اذا نسينا امرالله، ولوكان موسى عالماً بذلك، لما قال لهالخضر مالم تخط به خبراً، أي اني على علم لم يحصل لك عن ذوق، كما انت على علم لااعلمه انا، فانصف، واما حكمة فراقة، فلان الرسول يقول الله فيه «وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا» ٢ فو قفت العلماء بالله الذين يعرفون قدر الرسالة والرسول، عند هذا القول، وقد علم الخضر، ان موسى، عليه السلام، رسول الله، فأخذ ترقب مايكون منه، ليوفى الادب حقه معالرسل"، فقال له: ان سألتك عن شيء بعدها فلاتصاحبني، فنهاه عن صحبته، فلما وقعت منه الثا لثة .

قال العبد: هذه الاحوال التي يقص علينا، كلهاصور احوال للروح الانساني

٣\_ الرسول. خ. فصوص.

الكمالي الآلهي من اول تعينه في المزاج الجسماني العنصري، كمااوما نااليه في حكمة تحريم المراضع، فلتذكر من بعض مايبقي مراسرار رسله والشالموفق، وذلك ان تربية الروح الانساني وتغذيته ، انمايكون في يدوالفطرة واول النشأة ، بالقوى الطبيعية التي للروح الطبيعي الشهودي الذي صورته الدم والروح الحيواني الذي صورته البخار المتصل من لطايف الروح الطبيعي، وتربيه الروح الانساني النفساني الذي تيسته في القوى النفسانية وقوى الروح العقلي وخصايصه ، بهيأة احدية جمعية اعتدالية بين قوى الروح النفساني، وهذه القوى مختلطة ومرتبطة بعضها بالبعض في اول النشو والنماء .

والروح الانساني، وإن كانت ولادته وتعينه في تلك الهيأة العادلة الفاضلة الحاصلة بين قوى الروح النفساني فيمن سبقت له العناية الآلهية الازلية ، ولكن القوى الروحية الحيوانية ، وقوى الروح الطبيعي، غالبة في بدوالنشو، وكذلك كانت تربية موسى في حجرامها التي هي صورة افضل القوى الخصيصة بتربية الروح من قوى الطبيعة ، ولكن كان بين آل فرعون الذي هو صورة الهوى الطبيعي والحيواني وآله صور القوى السبعية والشهوية التي للروح الحيواني والطبيعي وكانواهم الغالبين، اذذاك ، ثم لماتم نشوه وتكاملت قواه وبلغ اشده واستوى ومميز بين القوى الروحانية الانسانية الآلهية وبين القوى الحيوانية الغضبية وبين القوى النفسانية الانسانية وحصل على علم الفرقان بينها حينئذ فضل القوى الروحانية الانسانية على القوى الطبيعية كتفضيل موسى وآله من بني اسرائيل على قوى الهوى التي هي حقايق آل فرعون .

واما قتله القبطى، فهوصورة ابطال الروح العقلى لبعض القوى الانحرافية الشيطانية التى تدعو الى الشرو الله والضرو وتثبط عن الخير بالضيرو تمنع عن الصلاة والذكر، ويأمر بتغليب القوى الطبيعية المزاجية على القوى الروحية العقلية التى كانت بنو اسرائيل صورها.، وبين هذه القوى الانحرافية الشيطانية و

بين القوى الروحية العقلية والقوى الايمانية لزام وخصام وجدال ونضال لافتور لها، كماكانت المخاصمة والمعاداة بين آل فرعون وبين اسرائيل حتى قتل القبطي بوكزة موسى وصورة الوكزنظير حجرالعقل والحجر وقهره لتلك القوة بمعاونة قوة الايمان والفكر والذكر، وقتله تعطيل تلكالقوى الشيطانية بالكلية وتبطيل وجوده وشيطنته بسلطان الروح وبرهان العقل وتبيان في بعض النشآت الكمالية، كنشأة موسى، فيمانحن بصدد بيانه ، ولكن بعض المحققين من اهل الكمال لايبطلونها ولايعطلونها بالكلية ، ولكنهم يسخرونها ويستعملونها في المصارف المستحسنة الكمالية كمااشارالي ذلك رسولالله ، صلى الله عليه وسلم ، انه مكن من اخذالعفريت ، واشارايضاً الى ان شيطانه اسلم ولايأمره الابخير، فيقلب هؤلاء الكمل اعيان القوى الأمرة بالشر الى اعيان القوى الأمرة بالخير بالاكسير الكمالي الاحدى الجمعي الكاسرة لصور النقص والضير، وهو من المشرب المحمَّدي الختمي. واماحته النحاة وفراره من الهلاك ، فانه مستحسن في الله فان نفسه للهلاله ،

كماقال: «انالله اشترى من المؤمنين انفسهم واموالهم ا» و نفوس الكمل لله، فيجب ان يحب كل منهم نجاته وحياته حبالله وفي الله ، فان نفسه لله، بل هوظاهره وهو باطنه وهوعينه وهوهو من حيث تجليه في حقيقة وعينه الثابتة ، والرجل الذي «جاء من اقصى المدينة يسعى، قال ياموسى ان الملأ يأتمرون بك ليقتلوك فاخرج انى لك من الناصحين " هو الالهام الآلهي من اصل الوحي يحصل من اقاصى القوى النفسانية الذي يرد على بعض النفوس الكاملة عناية من الله ولذلك الشخص كان صورة القوة الملهمة بامره واذنه .

واما توجهة تلقاء مدين فهو نظيراعراض الروح عن قوى الهوى التى آل فرعون صورة نظائرهم ، وتوجهه بمقتضىالقوى العقلية والعقدة الايمانية النقلية الى مدين وهوصورة الهيأة الاجتماعيه بين خصايص القوى الروحية الالهية وبين القوى الطبيعية الجسمانية القابلة للحقيقة القلبية التى شيعب مظهره فان السروح

۲ - س۲۸ ی۱۹ ۰

۱ – س۹ ی۱۱۲۰

الانسانى بعد تميزه وفرقانه بين الخيروالشر والمحمود والمذموم يهاجرويطلب النجاة من غلبه القوى الشهوية والحيوانية على القوى العقلية والايمانية، فيعرض من الانبساط الى القوى الظاهرة الهيكلية القابلية الى القوى الباطنة الروحانية القلبية، وماء مدين صورة العلم المشروع العالم فى الحياة الدنيا الذى يشترك فيه اهل العموم والخصوص من القوى القالبية والظل الألهى هو الوجود الألهى مأوى الروح العقلى الأنسانى والشجرة التى منها الظل احدية الجمع الجمعى الكمالى الانسانى روحانيها وجسمانيها غضبيها وشهويها ونفسانيها ، فانها احدية جمع كثرة متشاجرة اى متمازجة مختلطة والجاريتان صورتا قوة الايمان والهمة ، وهمامن بتايج القوى القلبية الجامعة بين خصايص القوى الروحية والقوى الطبيعية ، فافهم ، هذه الحكم ايضاً ، فانها من مشرب الخضر المحمدى ، والله الموفق.

قال: «رضى الله عنه» قال الخضر «هذا فراق بينى وبينك » ولم يقل له موسى لا تفعل و لاطلب صحبته، لعلمه بقدر الرتبة التى هوفيها التى نطقته بالنهى عن ان يصحبه، فسكت موسى و وقع الفراق، فانظر الى كمال هذين الرجلين فى العلم و توفية الادب حقه، واتصاف الخضر فيما اعترف به عند موسى حيث قال: انا على علم علمنيه الله، لا تعلمه انت، وانت على علم علمكه الله لا اعلمه انا، فكان هذا الاعلام من الخضر لموسى دواء لما جرحه به فى قوله: «وكيف تصبر على مالم تحطبه خبرا» مع علمه بعلور تبته بالرسالة، وليست تلك الرتبة للخضر، فظهر ذلك فى الامة المحمدية فى ابار النخل، فقال، صلى الله عليه وسلم، لاصحابه: انتم اعلم بمصالح دنياكم، ولاشك ان العلم بالشيء خير من الجهل، ولهذا مدح الله نفسه، بانه بكل شيء عليم، فقد اعترف، صلى الله عليه وسلم، لاصحابه بانهم اعلم بمصالح الدنيا منه، لكونه اعترف، صلى الله عليه وسلم، لاصحابه بانهم اعلم بمصالح الدنيا منه، لكونه اعترف، صلى الله عليه وسلم، لاصحابه بانهم اعلم بمصالح الدنيا منه، لكونه اعترف، صلى الله عليه وسلم، لاصحابه بانهم اعلم بمصالح الدنيا منه، لكونه اعترف، صلى الله عليه وسلم، لاصحابه بانهم اعلم بمصالح الدنيا منه، لكونه اعترف، صلى الله عليه وسلم، لاصحابه بانهم اعلم بمصالح الدنيا منه، لكونه اعترف، صلى الله علم ذوق و تجربة، ولم يتفزع، صلى الله عليه وسلم، لاصحابه بانهم اعلم بمالح الله عليه وسلم، لاصحابه بانهم اعلم بمالح الله عليه وسلم، لاحبرة له بذلك، فانه علم ذوق و تجربة، ولم يتفزع، صلى الله عليه وسلم، لاحبرة له بذلك، فانه علم ذوق و تجربة، ولم يتفزع، صلى الله عليه وسلم، لاحبرة الله بذلك، فانه علم ذوق و تجربة، ولم يتفزع، صلى الله عليه وسلم، لاحبرة له بذلك في المناه عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم اله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم اله عليه وسلم اله عليه وسلم اله عليه وسلم اله عليه وسلم الله عليه وسلم اله عليه وسلم اله عليه وسلم اله عليه و اله عليه وسلم الله عليه وسلم اله عليه وسلم اله عليه وسلم اله وسلم اله و اله عليه و اله عليه و اله و اله

۱ – س۱۸ ی۷۷۰

لعلم ذلك، بل كان شغله بالأهم فالأهم، فقد، نبهتك على ادب عظيم تنتفع به ان استعملت نفسك فيه .

قال العبد: «ايده الله به» اعلم: ان الخضر، صلوات الله عليه، صورة الاسم الله الباطن، وله علوم الولاية والقرب والغيب، واسرار القدر، وعلوم الهوية والانية، والعلوم اللدنية والاسرار، ولهذا محتدذوقه الوهب والايتاء، قال الله، تعالى، «فوجدا عبداً من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدناعلماً ا» وكماكان يشير الى ذلك في كلماته الكاملات، لموسى، بقوله: «فار ادربك من فوحد وعين انية الربوبية واخبرعن الارادة الربانية الباطنة، وقال: «اردت الله فعين وقيد، واخبرعن تعيين علمه وتخصيص ارادته بعض مافي باطنه، وقال «فاردنا ان يبدلهما ربهما خيراً منه زكوة اس فجمع في الكناية، وهوعين التوحيد واحدية الارادية والتصرف والعلم عن ذوق وخبرة، وكل ذلك اشارة منه، صلى الله عليه، الى اسرار البطون والغيب وخفيات الغيبة واسرار المشية وسراير الارادة.

واما موسى، عليهالسلام ، فصورة الاسم الظاهر، وله الرسالة والنبوة وعلوم التشريع من الامر بالمعروف والنهى عن المنكروالحكم بالظاهر ولذلك معجزاته في كمال الظهور والوضوح ، فلما ارادالله تكميل موسى بالجمع بين التجليات الظاهره والباطنة وعلوم النبوة ومافى استعداده من علوم الولاية ، وكان موسى قدظهر بدعوى بين قومه ، انه اعلم اهل الارض ، وذلك في ملاء من بنى اسرائيل ، فاوحى الله الى موسى، بل عبدلنا بمجمع البحرين اى بين بحرى الوجوب والامكان، اوبحر الظاهر وبحر الباطن، اوبحر النبوة وبحر الولاية فاستحى موسى من دعواه ، فسأل الله ان يقدر الصحبة بينهما واستأذن في طلب الاجتماع به حتى يعلمه مما علمه الله، فلو آثر صحبة الله واخذ العلم منه من طريق الولاية ، من حيث ان كل نبى وولى وان الولاية باطن النبوة لاغناه الله عن اتباع الخضر، ولكنه آثر صحبة الله المتجلى من

۲ - س۱۸ ی

٤ - س١٨ ى٠٨٠

۱ - س۱۱ ی۲۶۰

۳ ـ س۱۸ ی۷۸۰

الحضرة الخضرية والتجليات الباطنة الخفية والاسرار العلية الآلية الحقية، فلما وقع الاجتماع ظهر النزاع لمايين الظهور والبطون من المبانية والمغايرة ، وبعد حصول ما ارادالله ايصاله الى موسى من ذلك فى صحبة الخضر، صلى الله عليهما، كمايينا ، وقع الفراق، لان الظاهر من كونه ظاهراً يفترق من الباطن من كونه باطناً ولابتدولنا بحمدالله من المقام الخضرى والمقام الموسوى من الوارث المحمدى حظ وافر ، والحمدلله الاول والآخر الباطن الظاهر .

وقوله: «فوهب لى ربى حكماً " يريد به الخلافة «وجعلنى من المرسلين " يريد به الرسالة ، فماكل رسول خليفة ، والخليفة صاحب السيف والعزل والولاية ، والرسول ليس كذلك، انما عليه بلاغ ماارسل به ، فان قاتل عليه وجاء " بالسيف فذلك الخليفة الرسول، فكماان ماكل نبى رسولا فكذلك ماكل رسول خليفة ، اى ما اعطى الملك ولا الحكم فيه أ .

واما حكمة سؤال فرعون عن الماهية الآلهية ، فلم يكن عنجهل، وانماكان عن اختبار حتى يراجوابه مع دعواه الرسالة عن ربّه، وقدعلم فرعون مرتبة المرسلين في العلم ، فيستدل بجوابه على صدق دعواه ، وسأل سؤال ابهام من اجل الحاضرين حتى يعرفهم من حيث لا يشعرون بما شعرهو في نفسه فاذا اجابه جواب العلماء بالامر، اظهر فرعون ابقاء لمنصبه: ان موسى ما اجابه على سؤاله ، فيبين عند الحاضرين لقصور فهمهم ان فرعون اعلم من موسى، ولهذا لماقال له في الجواب ، وهو في الظاهر غير جواب على ماسئل عنه وقد علم فرعون انه لا يجيبه الابذلك ، فقال لاصحابه : «ان رسولكم الذي ارسل اليكم لمجنون» أي مستورعنه علم ماسألته عنه اذلا يتصوران يعلم اصلا فالسؤال صحيح فان السؤال عن الماهية سوال عن حقيقة

٣- وحماه. خ. فصوص.

٥ ـ ماينبغي (ع) ٠ ٢٦ ـ ٣ ـ س٢٦ ي٢٠٠

او۲ ـ س۲۶ ی۰۲۰

٤- والتحكم فيه. خ. فصوص.

المطلوب ولابدان يكون على حقيقة فى نفسه لايكون لغيره ، فالسؤال صحيح ، واماالذين جعلوا الحدود مركبة عن جنس وفصل، فذلك فى كل مايقع فيه الاشتراك ومن لاجنسله ، لايلزم ان لايكون على حقيقة فى نفسه لايكون لغيره فالسؤال صحيح على مذهب اهل الحق والعلم الصحيح والعقل السليم .

يشير: «رضى الله عنه» الى فساد ما تقرر فى نفوس الجمهور ان سؤال فرعون بقوله: «ومارب العالمين » غير صحيح لانه سؤال عن الماهية على ما زعمو امركة على جنس وفصل فيمامن شأنه ان يدخل تحت الجنس والفصل، والموجود الذى لا يدخل تحت جنس وفصل لايلزم ان لايكون له حقيقة غير داخلة تحت الجنس والفصل، ويسئل عن ماهيته وحقيقته ، فان السؤال عن الماهية هو السؤال عن الحقيقة ، ولا شك ان رب العالمين له حقيقة فى نفسه والالزم ان لايكون له حقيقة وهو باطل ما طخرورة ، فله حقيقة فى نفسه، ولكن لا تعلم ولا تعرف فلا يعرف ، ونفس عدم دخوله تحت الجنس والفصل يميزه ويخصصه، فان عدم العلامة علامة من لا علامة له ولا بدان يكون لله حقيقة ، فالسؤال صحيح عن الحقيقة ولا يلزم ان يكون داخلا تحت جنس وفصل، ويجاب عن ذلك ايضاً بمايشترك فيه مع غيره من اللوازم الكلية العامة ، بما يختصه وينفر دبه ، فكان سؤال فرعون صحيحاً وجواب موسى ايضاً العامة ، بما يختصه وينفر دبه ، فكان سؤال فرعون صحيحاً وجواب موسى ايضاً صحيحاً ، فان سؤاله كان عن حقيقة رب العالمين ،

ولكن الجواب عن هذا لايكون الاببيان المضاف اليه ، فانالربوبية معلومة لهم ، والرب من الاسماء المضافة ولايردالامضافة ، وكان فرعون يقول: «اناربكم الاعلى"» فكان يضيف اليهم ربوبيته العرضية ، فلزم ان يعرف المضاف اليه فى الجواب فيتحقق امتياز ربوبية هذا الرب عن ربوبية غيره مماتوهموا فيه الربوبية ، فقال فى الجواب : «رب السموات والارض وما بينهما"» يعنى هذا الرب

۲- س ۷۹ ی ۲۲

۱ ـ س۲۲ ک۲۲۰

۳ س۲۲ ی۲۳۰

ربوبيته محيطة كلية عامة فى كلما هوموجود فى السماوات العلويات والارضين السفليات ، ولماكان المتداول عندهم فى التعريفات بيان الجنس والقصل، ولم يقع الجواب على ذلك النهج، اوهم فرعون الحاضرين بموجب ماكان مستقرآ فى نفوسهم ان جواب موسى غير مطابق لسؤال فرعون .

قال: «رضى الله عنه» والجواب عنه لايكون الا بما اجاب به موسى و هنا سر كبير، فانه اجاب بالفعل لمن سأل عن الحد الذاتي، فجعل الحيد الذاتي غير ' اضافته الى ماظهر به من صور العالم، ' فكأنهقال" يعني ذلك الجواب، وهو رب السموات والأرض وما بينهما له في جواب قول : «وما ربالعالمين» ٤ قال التَّذي يظهر فيه صورالعالم ١ اي بالمربوبية من علو وهوالسماء اوسفل، وهوالارض «ان كنتم موقنين» ` اويظهر هو بها يعني بالربوبية فلما قال فرعون لاصحابه: «انه لمجنون» ٧ كما قلنا في معنى كونه مجنوناً، زاد موسى في البيان ليعلم فرعون رتبته في العلم الالهي ، لعلمه بان فرعون يعلم ذلك، فقال : «ربالمشرق والمغرب» ^ جاء بما يظهر ويستر وهو الظاهر والباطن وما بينهما وهو قولنا «بكل شيء عليم» ان كنتم تعقلون، اي ان كنتم اصحاب تقييد، اذالعقل تقييد، فالجواب الأول جوابالمو قنين، وهم اهــلالكشف والشهود· · بالوجود فقال: ان كنــتم موقنین، ای اهل کشف و وجود، فقد اعلمتکم بما تیقنتموه فی شهودکم و وجودكم، وان لم تكونوا من هذا الصنف فقد اجبتكم في الجواب الثاني ، ان كنتم اهل عقل وتقييد وحصر، ثمالحق فيما تعطيه ادلة عقولكم، فظهر موسى بالوجهين ليعلم فرعون فضله و صدقه.

٧و٨ ـ س٢٦ى٢٦ و٢٧

يشير: «رضى الله عنه» الى الجواب الاول على مقتضى الكشف والشهود، فانه اعلم فى ذلك ان الجواب عن الحقيقة والماهية مع قطع النظرعن الاضافة محال، فاعراضه بالفعل عن التصدى للجواب عن السؤال بالماهية اعلام تام، انه مطلق عن كل قيد وحد، ولا يدخل تحت حد بجنس وفصل، لاستغراقه الكل وعدل السيان حقيقه الربوبية المضافة ببيان المضاف اليه، بانه هو الذى له ربوبية العالمين، وهو عالم الارواح العالية والاجسام السافلة ورب ماعلاوماسفل من الاجسام اى الظاهر بربوبيته فى العالمين، والباطن بهويته ، لكونها عين العالمين وما بينهما من الاسماء والصفات والنسب والاضافات.

والعقول ومايين الظاهر والباطن من التعينات الجامعة بين الارواح والاجسام، فان والعقول ومايين الظاهر والباطن من التعينات الجامعة بين الارواح والاجسام، فان المشرق للظهور والمغرب للبطون ، والحق هو الظاهر المتعين بجميع ماظهر باشراق نوره واطلاق ظهوره، وهو الباطن المتعين بجميع مابطن في غيب عينه وعين حضوره، واهل التقييد والتحديد اما أن قيدوه بالتشبيه بالاجسام الظاهرة ، فيقولون أنه جسم مطلق أومقيد أوينزهوه فيحدوه ويقيدوه بتمييزه عن الاجسام وكانوا حينئذ في عين التشبيه بالعقول والمجردات مع تنزيههم العقلى في زعمهم والوهمي في نظر التحقيق والكشف، فلهذا قال: أن كنتم تعقلون، أي أهل عقل وتقييد.

قال: «رضى الله عنه» وعلم موسى ان فرعون يعلم ذلك لكونه سأل عن الماهية، فعلم ان سؤاله ليس على اصطلاح القدماء فى السؤال بما هو لكونهم لا يجيزون السؤال عن ماهية مالاحد له بجنس وفصل، فلما علم موسى ذلك اجاب، فلوعلم منه غير ذلك خطأه فى السؤال، فلما جعل موسى المسئول عنه عين الكلا، خاطبه فرعون بهذا اللسان الكشفى، والقوم لا يشعرون، فقال له: «لئن اتخذت الهاً غيرى لاجعلنك من المسجونين»

١ - العالم (ع)

والسين في السجن من حروف الزوايد اى لاسترنك، فانك اجبت بما ايدتني ان اقول لك مثل هذا القول، فان قلت لى: فقد جهلت يا فرعون بوعيدك اياى والعين واحدة فكيف فرقت؟

فيقول فرعون: انما فرقت المراتب العين، ما تفرقت العين ولا انقسمت في ذاتها ومرتبتي الآن الخكم فيك يا موسى بالفعل، وذا انت بالعين وغيرك بالرتبة، فلما علم "ذلك موسى عنه اعطاه حقه في كونه يقول له لاتقدر على ذلك، والرتبة تشهد له بالقدرة عليه واظهار الاثر فيه، لان الحق في رتبة فرعون من الصورة الظاهرة لها التحكم على المرتبة التبي كان فيها ظهور موسى في ذلك المجلس، فقال له يظهر حالكونه يظهر له المانع من تعديه عليه «اولوجئتك بشيء مسن» ٤ فلم يسع فرعون الا ان يقول له: «فات به ان كنت من الصادقين» متى لايظهر فرعون عندالضعفا الرأى من قومه بعدمالانصاف، فكانوا يرتابون فيه، وهي الطائفة التي استخفها فرعون، «فاطاعوه انهم كانوا قوماً فاسقين» أي خارجين عما يعطيه العقول الصحيحة من انكار ما ادعاه فرعون باللسان الظاهر في العقل، فإن له حداً يقف عنده إذا جاوزه صاحب الكشف واليقين، ولهذا جاء موسى بالجواب بما يقبله المؤمن لوالعاقل خاصة «فالقي عصاه» وهي صوره ما عصى به فرعون موسى في ابائه عن اجابه دعوته، «فاذا هي تعبان مبين»^ أي حية ظاهرة، فانقلبت المعصية التي هي السيئةطاعة • حسنة، كما قال : «يبدلالله سيئاتهم حسنات» ١٠ يعني في الحكم، فظهر الحكم هنا عيناً متميزة في جوهر واحد، فهي العصا وهي الحية والثعبان الظاهرة، فالتقم امثاله من الحيات من كونها حية، والعما من كونها عصياً، فظهرت حجة

موسى على حجج فرعون فى صورة عصى وحيات وحبال ، فكانت السخرة الحبال، ولم يكن لموسى حبل والحبل التل الصغير، اى مقاديرهم بالنسبة الى قدر موسى بمنزلة الحبال من الجبال الشامخة، فلما رأت السحرة ذلك علموا رتبة موسى فى العلم وان الذى رأوه ليس من مقدور البشر، وان كان من مقدور البشر، فلايكون الا ممن له تميز فى العلم المحقق عن التخييل والايهام، فآمنوا برب العالمين، رب موسى وهارون، اى الرب الذى يدعو اليه موسى و هارون، بعلمهم بان القوم يعلمون أنه ما دعا لفرعون، فلما كان فرعون فى منصب التحكم صاحب الوقت، وأنه الخليفة بالسيف، وأن جار فى العرف الناموسى لذلك قال : «أنا ربكم الاعلى» أى وأن كان عين فى الحق، فالصورة لفرعون فقطع الأيدى والارجل و صلب بعين حق فى صورة باطل لنيل مراتب لاينال الا بذلك الفعل، فأن الأسباب لاسبيل الى تعطيلها .

قال العبد: يشير «رضى الله عنه» فى كل ذلك الى الربوبيات العرضية المثوثة فى كل من اعطاه الله تصرفاً ، فكل من كان تصرفه و حكمه فى الظاهر اتم واعم ، ربوبيته كذلك اعمواتم، فان الرب لغة هو المالك، وقيل هو السيد و الرب هو العربى والمالك يتصرف فى ملكه بما اراد ، و السيد يحكم بسيادته على العبيد بما يبقى له عليهم السيادة ولهم العبودية له ، وهو كما يقال رب الدار ورب الخاتم ورب الثوب ورب القرية و المدينة ، وهو اسم اضافى ابداً ، و اذاعرف بلام التعريف و العهد يكون مدلوله رب العالمين ورب الارباب فلم يبرح عن الاضافة فى المعنى.

وهذه النسبة اعنى الربوبية لعين واحدة ظاهرة بصوركثيرة شتى وهىبعينها تربى وترب وتصلح صورها التى هىلها مجال ومراء ومحال ظهور وتراء والربله

١- للسحرة. خ. فصوص.
 ٣- في الفصوص: هنا فروق وزيادة. عميد

خمسة معان، فانه المالك والسيد والثابت والمصالح والمربى والعين الاحدية الظاهرة بحقيقتها فيكل صورة بقدر قابليتها لهااحدية جمع جميع هذهالمعاني كلهاء فانها مالكة الصور المشهودة منها، فهيلها ولها ايضاً السيادة على الكل جميعاً وعلى كل عين عين منها مايخصها ، فانها عين هذه الاعيان الظاهرة بصورالكل، وهي ايضاً تصلحها بماتصلحها وتربيها وتغذيها فتغذى الصور باعيانها المتعينة بهاوفيها، وتغذى الاعيان بالاحكاموالآثار والافعال والاحوال والنسب والاضافات والاسماء والصفات الحضيصةبها جمعا وفرادى وتغذى وتربى المجموع بالفيض الاحدى الجمعي النفسي الذي هومادة هذه الصوركلها وهيولاها ، وهي الثابتة فيعينها لعينها، فالثبات للعين فيها لالها الابها وفيها، اذالصور والنسب والتعينات والظهور، اعراض لابتقى زمانين، والتحقق والثبوت للعين في الكل، فلماكان فرعون صاحب الوقت وربالسيف فيالكل والربوبية ظهورهافيه اكثرلتحكمه فيهم جميعا ظاهرا فقال بلسان الحق الذي النطق كلشيء ونطق بالسنة كلميت وحي، في صورة هداية وغي، اشارة الى العين الظاهرة المتعينة بصورة فرعون وفيها، وهوعين الحقفي صورة من صورالباطل «اناربكم الاعلى ا» اى ربوبيتى اعلى من ربوبيتكم ، والعين الظاهرة في صورتي بربوبية اعلى اعلى واجلى، وصدق في كون ربوبيته اعلى من ربوبية غيره فيملائه كما اشارالي هذا المقام الشيخ ابومدين البجائي

لاینکر الباطل فی طوره فاته بعاض ظهوراته واعظمه منك بمقدار حتی توفی حیق اثباته

وقلنا في تتمتها: فالحق قديظهر في صورة ينكرها الجاهل في ذاته.

ثم اعلم يااخى: ان المحاجة والمباحثة الواقعة بين فرعون وموسى ضرب مثل ضربها الحق فى الشاهد لصور المحاجة والمخاصمه الواقعه بين الروح العقلى الانسانى المؤيد من الله وبين الهوى النفسى الطبيعى والانانية التعينية الحجابية،

۱ - س۷۹ ی۲۶ ۰

فان طاغوت الهوى وفرعون صنمية الحجاب التعيينية الصورية ، يدعوالى ربوبية العرضية المفيدة بمصرالطبيعة الشهوية، والقوى الحيوانية الغضبيئة والقوى النفسانية الفكرية المنصبغة باحكام الشهوة والغضت ، الشهوة تساعدها وتعاضدها ، والروح العقلي الآلهي المؤيَّد بنورالله، يدعوالي الله الواحد الاحد في عين ماتكثر وتعدد، وقدعلمت فيما سلف ان كلا منها صور ماذا فطابق بها بين الكل فيجميع المحاجات والمخاصمات الواقعة بين فرعون وموسى وبين العقل والهوى، تعثر على حقايق عزيزة ، ان شاءالله، تعالى، والسحرة صورالقوى النفسانية والروح النفساني المنصبغة بحكم الهوى وقوتى الشهوة و الغضب المنحرفة الى خصايص الروحين الطبيعي والحيواني، فان قوى الروح النفساني اذاتكيفت بكيفيات هاين القوتين و انصبغت بصبغة احكامهما صاغت صورالباطل في صيغة الحق واظهرت الشبه المكاذبة في صور الحجج الصدق، فخيلت واوهمت بما لاحقيقةله ، وادعت الحكم والربوبية للهوى كماقالت السحرة في اول الدعوى «بعزة فرعون انالنحن الغالبون ١» فانقادت للهوى وخضعت، فاسرها الهوى، واستعملها فيمايشاء ويهوى، فقطع ايديهم اى قواهم العلوية الروحية و ارجلهم اىقواهم الساعية بموجب العقل والشرع في تعمير المملكة الهيكلية ، ثم الروح العقلى الانساني اذا تأيَّد بربه وتجلىله الحق بعدالتحقق بالحقالمستوى على احدية جمع شعب قلبه واستعمال اعضائه الثمانية بحكم الايسمان وشعبها النورانية ، طلباً للاجروالثواب القلبي الاحدى الجمعي وسيَّره باهله معمااصحبه من فضلهمن مدين القلبالي شاطيء الوادي الايمن الروحيالآلهي والتجلي النوري الاحدى الجمعع في صورة التفرقة النارية بأنه هوالواحد الأحد في كثرة لايتناهى من العدد اعطاه الله صورة الاستقامة على شهوده في صورة العصاالذي عصابه اولا فرعون الهوى واتبع سبيل الهدى بصورة الايسان

۱ - س۲۶ ی۱۶ ۰

والإستقامة والتأييد الذي كان تنوكأ عليها، اى يعتمد بالايقان الذي كان يعتقدويهش بها على غنمه من القوى الآلهية التي بها ايدهالله وهوعين ماعصي فرعون موسىآخر حين دعاه الى الاستقامة على عبادةالله والاقلاع عن الربوبيَّة العرضية ، وهو دعوه الروح الانساني العقلي للهوى النفسي، اذيكون تبعاً للعقل المؤيد منعندالله في عباده الله ، فيكون هو أه في الله وبالله ولله ، لايقع الاجابة الاعندغرق الهوى في بحار الكشف وامواج التجلي، فيظهرله سلطان احدية العين بعين بطـــلان الـــريويية العرضية الموجبة للفرق والبين، كما آمن فرعون عندالغرق برن العالمين ربموسى وهارون، فقول لهوى الربوبية العرضية لسان احديةالعين عند شهود عين النقس «آلان وقد عصيت من قبل وكنت من المفسدين ١» اي الآن رجعت الى الحق و اسلمت حين اشرفت على الهلاك واسلمت، فاليوم لابدان يغرق ببحرال ربوبية العامَّة الكلية ، فيقول لسان حال الربوبية العرضية القائمة بصورة الهوى الطبيعي الذي فرعون مصرصورته وتمثاله اجل، قضيت اجلى الذي اجلت وامهلت وماعجلت، فلما انقضى الاجل وانتهى الامل وانقطع العمل فاليك المصير، وكان فيك وبك ولك واليك المسير فاستغرقني ببحار رحمتك، فقد آمنت واسلمت ونجني من صور الحجاب التعيني وآمني فقداستجرت واستسلمت فنقول بلسان الربوبية المستغرقة لربوبيات الأرباب رب العالمين، «فاليوم ننجيك بيدنك لتكون لمن خلفك آبة؟» فاذاغ قت انانيتك في بحرانيتي ، فقد بلغت الغاية وانتهيت الىالنهاية ، وقبل هذا عنداجتماع الروح العقلي معفرعون الهوى، لابدان يظهرالهوى بصورة الربوبية العرضية الاولى ويقهرمن دونه وقبله من قبيله بدعوى «اناربكم الاعلى"» ويكون حينئذ معهخطاب موسى الروحالعقلي الآلهي ودعوتهالي الربوبية المطلقةالمستغرقة لربوبية الارباب التي تحت حيطة الاسم الظاهرالآلهي ، فيقول للهوى: اني اليك رسول رب العالمين، فيدعوه الى رب الارباب والربوبية المحيطة المستغرقةل بويته

او۲- س.۱ ی ۹۱ و ۹۲ .

العرضية في جملة العالمين، فيقول فرعون الهوى: ومارب العالمين ، لاعلى طريقة السؤال الابق عن تلك الحقيقة المطلقة اختياراً منه لغرض عرض له واختياراً لا جهلا واستحقاراً ، بل اعتباراً واسبصارا اذالسؤال عن الماهية انمايتاً تى ويجوز فيما يكون له ماهية متميزة عن غيرها ، فيكون تحت جنس اوفصل ، والحقيقة المطلقة الربويية في العالمين ، يتعالى ، عن مثل هذا السؤال وتجل عن الضدوالند والمثال، فيقول الروح العقلى للهوى في جوابه: «رب السموات والارض ومايينهما ان كنتم موقنين ٢» مبيئناً تفصيل مظاهر حقيقة الربويية المطلقة الكلية العامة في العالمين، فيوهم فرعون الهوى آله من قوى الطبيعة والحيوانية ، انه لم يجب بمايطاب سؤاله ، اذل مي يجب بمايين الماهية الآلهية الربانية ، بل بين المضاف اليه ، كما ذكرنا .

فيقول الهوى: «ان رسولكم"» اى الـروح العقلى الآلهى المرسل بالتجلى «الذى ارسل اليكم لمجنون أ» اى مستورعنه ربوبيتى الظاهرة فى الوقت ، فيد عوالى غيرى ، ولاالى عينى .

فزاد موسى الروح العقلى الكشفى ارداعاً له و افحاماً لااجحاباً و ابهاما «رب المشرق والمغرب » اى رب ماظهروما بطن، فاتكما تدعو الاالى ما تدعى من الربوية الظاهرة الجزوية العرضية فى المملكة الهيكلية ، وانا ادعوك الى حقيقة الربويية الحقيقية القائمة بماظهرو مابطن، انكنتم تعقلون، اى تقيدون الظاهر بحدوده الظاهرة او تقيدون الباطن بحدود الباطنة، وان ما ما ما ما واعم واشمل فانظر ما ذاترى ، فاته رب ما فوق السماوات العلى و ما تخت الثرى.

فيقول له فرعونالهوى مايقول ومايؤل امره الى مايؤل.

١- اللابق. ظ. عميد.

٣و٤ ـ س٢٦ ي٢٦٠

٥ ــ س٢٦ ي٢٧٠

۲ س ۲۲ ی۲۳ ۰

وامنًا هارون فصورة الروح من حيث القوى الناطقة التى هى بمثابة الاخ للقوة العاقلة، وهى اكبرسنا من القوة العاقلة الالهيّة الكشفية ، لان النطق العرفى بحكم العادة والعقل المعيشى يكون قبل النطق بموجب الحكمة الالهينة ، والعقل المؤيند بنور الكشف والتجلى، والقوة العاقلة فى النبتّوة و ادر الله الحقايق اكبر من القوة الناطقة بالاصالة، فان النطق لا يكون الابالعقل ، ولكنتها افصح منها لسانًا، لانتها المترجمة عن القوة العاقلة.

واما هامان: فنظيرالقوة الشهوية للروح الطبيعي، لها الوزارة عنالروح الحيوانيالذي له الإستيلاء والغلبة ، فان الغلب للغضب والروح الطبيعي بناء هذه البنية الهيكلية ، كمااشاراليه بقوله ، تعالى، حكاية عنفرعون: « ياهامان ابنلي صرحاً » اى انشألي مزاجاً خاصاً وهميا عاليا يعطى الاطلاع على مايخبرعنه وينبئي الروح العقلى، ثم لماتبينت القوى النفسانية المنصبغة بحكم الهوى والشهوة ولغضب المظهرة للباطل والكمالات الوهمية في صورة الحق التي صورها السيحره، ان الروح العقلى الآلهي قدتاً يد وانه هو الحق الظاهر بالحق الباطن فآمنوا واقلعوا عنعادة الهوى ، واتبعوا الهدى واجتنبوا في اتباع القوى الحيوانية والطبيعية الردى ، فاستسلموا لامرالله ، وانقاد والحكمه فقطعت ايدى تصرفاتهم وارجل مساعيهم الى طلباتهم التي كانت مطلقة بامر فرعون الهوى، فكان الله اذذاك عن ايديهم وارجلهم والسنتهم ، فنطقوا بالحق انا امنا بربنا رب الروح الآلهي المؤيد بالتجلى، ليغفر لنا خطايا ناالتي تخطينا اليها في طاعة الهوى ومااكرهتنا عليه من السحر، وهوسترالحق في صورة الباطل والظهور بالباطل في صورة الحق والله خير وابقى، فانهم .

قال: «رضى الله عنه» فقطع الايدى والارجل وصلب تعين حق فى صورة باطل لنيل مراتب لاينال الا بذلك الفعل، فان الاسباب لاسبيل الى تعطيلها، لان الاعيان الثابتة اقتضتها، فلايظهر فى الوجود الا بصورة ماكان

١ ـ ماهي عليه (ع) .

عليه فى الثبوت، اذلا تبديل لكلمات الله، وليست كلمات الله سوى اعيان الموجودات، فينسب اليها التقدم من حيث ثبوتها وينسب اليها الحدوث من حيث وجودها.

يعنى: وجودها النسبى من حيث التعين ، فان متعلق الحدوث الظهور والتعين لأغير .

قال: «رضى الله عنه» كما تقول حدث اليوم عندنا انسان اوضيف ولا يلزم من حدوثه انه ماكان له وجود قبل هذا الحدوث، لذلك قال الله، تعالى، في كلامه العزيز، اى في اتيانه مع قدم كلامه «ما يأتيهم من ذكر من ربهم مخدث الا استمعوه وهم يلعبون» «وما بأتيهم من ذكر من الرحمن محدث الا كانوا عنه معرضين» والرخمة يعنى القرآن لايأتي الا بالرخمة، ومن اعرض عن الرحمة استقبل العذاب الذي هو عدم الرحمة، واما قوله: «فلم يك ينفعهم ايمانهم لما رأوا بأسنا سنة الله التي قدخلت في عباده» الاقوم يونس، فلم يدل ذلك على انه لاينفعهم في الآخرة، بقوله في الاستثناء الاقوم يونس، فاراد ان ذلك على انه لاينفعهم في الآخرة، بقوله في الدنيا، فلذلك اخذ فرعون مع وجود الايمان منه، هذا ان كان امره امر من تيقن بالانتقال لانه في تلك الساعة وقرينة الحال تعطى انه ماكان على يقين من الانتقال لانه عاين المؤمن في الطريق اليبس الذي ظهر بضرب موسى بعصاء البحر فلم عتيق فرعون بالهلاك اذا آمن، بخلاف المختصر حتى لايلحق به.

يعنى لايلحق بالمحتضرالذي يؤمن بعدتيقنه بالهلاك

فآمن بالذي آمنت به بنواسرائيل على التيقن بالنجاة، فكان كما تيقن،

۱ وظهورها (ع) ٠

**٠ ٨٥٥ ٤٠س - ٤** 

٥- المؤمنين يمشون في الطريق، خ، فصوض .

۳ س۲۱ ی ۱

لكن على غير الصورة التى اراد، فنجاه اه الله من عذاب النار فى نفسه و نجا بدنه، كما قال: «فاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية» لانه لوغاب بصوته ر ربما قال قومه احتجب، فظهر بالصورة المعهودة ميتاً ليعلم انه هو، فقد عمته النجاة حساً ومعنى .

يعنى: «رضى الله عنه» ان المخاطب فى قوله «فاليوم ننجيك ببدنك» ان كان روحه و نفسه ، فمقتضى الآية اتّه بروحه منحى، وان كان المخاطب مجموع الصورة والروح ، فكذلك ليتناول الخطاب المجموع ، وعلى التقديرين، وعدمن الله واخبار منه انه ينجيه ، ووعدالله حق ، واخباره صدق، فقد عمته النجاة جسماً وروحاً .

قال: «رضى الله عنه» ومن حقت عليه كلمة العذاب الاخراوى لايؤمن، ولوجاءته كل آية حتى يروا العذاب الاليم، اى يذوق العذاب الاخراوى، فخرج فرعون من هذا الصنف، هذا هو الظاهر الذى و ردبه القرآن، ثم انا نقول بعد ذلك، والامر فيه الى الله، لما استقر فى نفوس عامة الخلق من شقائه ومالهم نص فى ذلك مستندون اليه، واما آله، فلهم حكم آخر، ليس هذا موضعه،

ثم ليعلم انه مايقبضالله احدا الا وهو مؤمن اى مصدق بماجاء به الاخبار الالهية، واعنى من المختصرين، ولهذا يكره موت الفجأة وقتل العفلة، فاما موت الفجأة ان يخرج النفس الداخل ولايدخل النفس الخارج، فهذا موت الفجأة، وهذا غير المختصر، وكذلك قتل الغفلة بضرب عنقه من ورائه، وهولايشعر، فيقبض على ما كان عليه من ايمان وكفر، ولذلك قال، عليه السلام، ويخشر الناس على ما هو عليه مات كما انه يقبض على ماكان عليه، والمختصر ما يكون الأصاب شهود، فهو صاحب ايمان بما ثم فلا يقبض على ماكان عليه، والمختصر ما يكون الأصاب خرف وجودى لاينجر معه زمان الا بقرائن

١ عذاب الأخرة (ع) .

۲ - س۱۰ ی۲۰

٣- يستندون اليه. خ. فصوص.

**<sup>)</sup>**\_ صاحب (ع) .

الاحوال، فيفرق بين الكافر المختصر وبين الكافر المقتول غفلة او الميت فجأة، كما قلنا في حدالفجأة.

يشير: «رضى الله عنه» الى بشارة عظيمة لمن احتضرمن الكفارو المشركين والمحجوبين بانهم يشاهدون الملائكة وامارات الآخرة ، فيؤمن بحكم مايشهد ، ولابتّد ، ولكن قديكون ايمانه حال الغرغرة ، والله يقبل توبة العبد مالم يغرغر، والمؤمن منهم عندالغرغرة امره الى اللهان شاء عفاعنه وان شاء اخذ، والميت فجأة والمقتول غفلة من الكفار يقبض على ماكان عليه في آخر نفسه كفراً كان اوايمانا ويحشر على صورة خاطره اذذاك ، والمحتضر من الكفار بخلافهما ، وامافرعون غيرداخل فيهم ، فاتته مؤمن قبل الغرغرة راج للنجاة من عذاب الفرق ولاتحين مناص.

قال: «رضى الله عنه» واما حكمة التجلى والكلام في صورة النار، فلانها كانت بغية موسى، فتجلى له في مطلوبه ليقبل عليه ولا يعرض عنه، فانه لو تجلى له في غير صورة مطلوبه اعرض عنه لاجتماع همه على مطلوب خاص، ولو اعرض لعاد عمله عليه، فاعرض عنه الحق، وهو مصطفى مقرب، فمن قربه انه تجلى له في مطلوبه كنارموسى يراها حين حاجته، وهو الأله، ولكن ليس يدريه.

قال العبد: الناراعظم الاسطقسات واقواها ، ولايفارق النور صورة النار، اذلها الاشراق وكمالها الاحراق، وهي تفني ماسواها من الاشكال والمولدات اذا قربت وسلطت عليه ولها من الحقايق الآلهية التجلي الارادي والحب الآلهي ، وكان الغالب على التجليات الكلامية التي اوتيها موسى ، عليه السلام ، من حضرة المحبة والمشية و مستند الحقيقة الكلامية ايضاً، هي الارادة، فان الكلام مظهر السرالارادي و مظهر ما احب المتكلم ايجاده من صور سبب علمه ، و قال الله ، تعالى، لموسى :

١ ـ وهولايعلم (ع) .

«والقيت عليك محبة منى الآية يحتمل الوجهين في المحبة: احدهما \_ ان يكون الحق القي محبته عليه واحبه.

والثانى ــ الفومحبة الحق فى قبله و سلطها عليه، فاحب موسى الحق وايضاً فى قوله: «وعجلت اليك ربلترضى "» فكانطالباً رضى الله و محبا لمحبته اياه،

وايضآكان شهودهالغالب عليه فيآخرامره وكماله شهودالواحدة التي هيءين الكثرة خارجاًعنها، و شهودالكثرة في وحدةالعين كتيراً ولذلككانالتجلي في الصورةالنارية وهوالنور و نورالواحدة الجمعيةالتي في نارالتفرقة وكان متعلق نظرهالفرق في الجمع، ولهذا اوتي الفرقان و تجلى لهنورالواحد في نارالكثرة و عين مطلوبه من الشجره وهو صورة التفرقة التفصيلية الفرقانية بين المتشاجر اب المتخالفات فيءين الوفاق، كاختلاف الشجرة بعضها الممتد من اصل شجرة اعيان العالم وهوظكل الله الممدودالمتعين الظاهر بصورةالعالم، فانظرالتفرقة في نظره اذقال «رب ارنبي اظراليك "» فاثبت انين اثنين واضاف فعلين الى فاعلين وانت اذاقلبت احواله واقواله ، وجدت الفرقان والتمييز، لهذا وقع التجليله على التعيين في صورة النار من الشجرة كلامياً فجمع له بين الكلام والشهود ، لكون الشهود مثالياً ، اذلا يجمع بينهما في الشهود المعنوى الحقيقي، لفناء الشاهد في المشهود حقيقة ، وكانشهود موسى وصورة النار الشجرة ممثلا تمثلله الواحد الاحدالحق فيعين الكثرة، وكذا الكلام ، لانالشهود الحقيقي يقتضي فناء المتجلىله فيالمتجلى ، والتجلي وظهور المتجلى ببقائه فيعين المتجليله والتجلي بلا اتنينية فيالانية بلوحدة بحتة ونورمحض وحق صرف واحداحد وحدته عينه فلاتجلىولامتجلىله، ولاكلام ولامخاطب، فانها تقتضي الفرقان والتمييز، ولهذا اندك ظهور تعينه منطورانانيتة وفني وخرَّ صعقاً لمابدا انبيتي اجلى سواه وافني فشاهدالعين منا فكان في الكل

۲- س۲۰ ی۸۶۰

۱ ـ س۲۰ ی۳۹۰

۳۔ س۷ ی۱۳۹۰

عيناً مشهودة العين عيناً ، والله يقول الحق وهويهدى السبيل.

## فص حكمة صمدية في كلمة خالدية

كان هجيرخالد الاحدالصمد ومشهوده الصمدية وكان في قومه مظهر الصمدية يصمدون اليه في المهمات ويقصدونه في العظايم والملمات ، لهذا ضيفت الحكمة الصمدية اليه ، كماسنذكر، انشاءالله تعالى .

قال: «رضى الله عنه» واما حكمة خالدبن سنان، فانه اظهر بدعواه النبوة البرزخية، فانه ما ادعى الإخبار بماهنا لك الا بعدالموت، فامر ان ينبش عليه ويسئل فيخبر ان الحكم فى البرزخ على صورة الحياة الدنيا فيعلم بذلك صدق الرسل كلهم مما اخبروا به فى حياتهم الدنيا، فكان غرض خالد، عليه السلام، ايمان العالم كله بما جاءت به الرسل ليكون رخمة للجميع، فانه اشرف بقرب نبوته من نبوة محمد، صلى الله عليه وسلم، وعلن ان الله ارسله رحمة للعالمين، ولم يكن خالد برسول، فاراد ان يحصل من هذه الرحمة فى الرسالة المحمدية على حظ وافروان لم يؤمر بالتبليغ، فارادان يخطى بذلك فى البرزخ ليكون اقوى فى العلم فى حق الخلق فاضاعه قومه .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان خالداً لما استشرف على كمال نبوة محمد، واته المبعوث رحمة للعالمين كافة ، تمنى ان يكون له عموم انباء ونبتوة مستندة الى العلم الحاصل للكافة بما فى البرزخ بعد الموت ، فان العامة والجمهور لاينقادون لانباء الانبياء وابنائهم مثل النقيادهم مثلا الى انباء من ينبئى بما بعد الموت وانبائه بعد ان يموت واحياه الله فى رأى العين واخبر بما شاهد، فان تأثير مثل ذلك فى عموم ايمان الخلق ابلغ ، فكان من قضية مخالد ، عليه السلام ، انه كان قوى الهمة ، والغالب عليه شهود الاحدية ، فظهرت فى زمانه بين قومه وكانوايسكنون فى بلاد

١- شرف. خ. فصوص. تشرف (ع) ٠ ٢- وقصته. خ. فصوص ٠

عدن نارعظيمة خرجت من مغارة ، فاهلكت الزرع والضرع ، فصمداليه قومه و قصدوه على مااعتادوا منه فىدفع الملمات ورفع المهمات حتى يدفع عنهم اذية تلك النار، وكانوا مؤمنين ، فلمارأى خالدبن سنان، عليه السلام ، تلك النار، اخذ يضربها بعصاه من خلفها ، ويقول بدأ بدأ ، حتى بددالنار وفرقها ، فرجعت النار هاربة ، وهويضربها بعصاه ويقول بّدأ بَّداً حتى ساقها الى مغارة خــرجت منها فادخلها في المغارة ثمَّم قال لاولاده وقومه: اني ادخل المغارة خلف النار، حتى اطفيها وامرهم ان يدعوه ولايد عوهالي ثلاثة ايام تامة ، فانهم ان نادوه ودعوه قبل تمام ثلاثة ايام وفي اثنائها ، فانه يخرج ويموت ، وان صبروا الىتمام ثلاثة ايام ، خرج سالماً ، وقددفع عنهم اذية النار ، فلما دخل المغارة خلف النار، صبروا يومين واستفزهم الشيطان ، فلم يصبروا تمام ثلاثة ايام ، فصاحوابه قبل تـمام الوقت ودعوه ونادوه وارتابواانه ربما يكون قدهلك ، فخرج ، عليهالسلام ، من المغارة ويداه على رأسه من الآلم الذي التم بهمن صياحهم وندائهم قبل تمام الميقات، فقال لهم : ضیعتمونی واضعتم قولی وعهدی واخبرهم بموته وامرهم ان یقبروه ويرقبوه اربعين يومأ فانه يأتيهم بعدالاربعين قطيع غنم يقدمها حمارابتر مقطوع الذنب، فاذا حاذى قبره ووقف، فلينبش على خالد، عليه السلام، قبره، فانتَّه يقوم ويخبرهم بجلية الامر بعدالموت عن شهود ورؤية ويقين، فيحصل الخلق كلهم على اليقين بما اخبرت الرسل ، ويصح عندهم الاخبارات النبوية كلها ، ثم مات خالد، فدفنون واتنظر واعبور اربعين يوماً وانتظروا بعدذلك قطيع غنم ، فجاء القطيع ، كماذكر يقدمه حمارابتر، فوقف حذاء قبره فهم مؤمنوا قومه واولاده ان ينبشوا عليه ، كما امرهم حتى يخبرهم بصدق الانبياء والنبوات كلها فابي اكابر اولاده ، وقالو ایکون عارعندالعرب ان پنبش علی ابینا ، فیقال فینااولادالمنبوش وندعى بذلك ، فحملتهم الحمية الجاهلية على ذلك ، فضيعوا وصيّته واضاعوه ، تُتُم بعد بعثة رسولنا محمد، صلى الله عليه وسلم، جاءته بنت خالد، فقال رسول الله، صلى الله عليه وسلم ، مرحباً بابنة نبتَى اضاعه قومه .

قال: «رضى الله عنه» ولم يصف النبى، صلى الله عليه وسلم، قومه بانهم ضاعوا، وانما وصفهم بانهم اضاعوا نبيهم، حيث لم يبلغوه مراده فهل بلغه الله اجر منيته، فلاشك ولاخلاف، ان له اجر امنيته، وانما الشك والخلاف فى اجرالمطلوب، هل يساوى تمنى وقوعه عدم وقوعه بالوجود ام لا، فان فى الشرع ما يؤيد التساوى فى مواضع كثيرة، كالآتى للصلاة فى الجماعة في النبومة، فله اجر من حضر الجماعة، وكالمتمنى مع فقره ماهم عليه اصخاب الثروة والمال من فعل الخيرات، فله مثل اجورهم، ولكن مشل اجورهم فى نياتهم اوفى عملهم، فانهم جمعوا بين المنيه والعمل، ولم ينص النبى عليهما ولاعلى واحد منهما، والظاهر انه لاتساوى بينهما، ولذلك طلب خالد بن سنان الابلاغ حتى يصح له مقام الجمع بين الأمرين، فيحصل على خالد بن سنان الابلاغ حتى يصح له مقام الجمع بين الأمرين، فيحصل على

وكل هذاظاهر جلتى ، والله الموفق

فص حكمة فردية في كلمة محمديه صلى الله عليه وعلى آله وسلتم قال العبد: قد فتدمنا في شرح فهرس الفص، عليّة استناد هذه الحكمة الكلية الفردية الى الكلمة الكاملة الآلهية، وسيرد في متن الفص وشرحه، مافيه بلاغ، ولكنا نؤمي الى اولية المرتبة الفردية، فان للفردية مراتب ظهور، وهي في كل مرتبة علة للانتاج وسبب للاثمار.

فنقول «والله المؤيد بايدى ايده لعبده المؤيدبه ثم بمامن عنده» قدعلمت فيما تقدم: ان اول المراتب الذانية ، الاطلاق واللاتعين ، وهوغيب غيب ذات الآلهية ،

والمرتبة الثانية التعين الاول الذاتى الاحدى الجمعى الذى به تعينت العين لعينها وتحققت الحقيقة الذاتية لذاتها وحقيقتها التي هيعين الذاتية ، وتسمى

١- بين العمل والنية - ع ٢- والله اعلم - ع

حقيقة الحقايق الكبرى عندنا ، ولهذا التعين الاول الاحدية من وجه ، والوترية من وجه والشفعية منوجه ،اما شفعيته ، فلانة شفع مرتبة الغيبالذاتى الاطلاقى بتعينه وتميزه اللاتعين، واما وتريته، فلانة امتاز بنفسالتعين عن اللاتعين الذى نسبته الى العين كنسبة التعين سواء ، فان العين المتعينة بالتعين الاول من حيث هي اللامتعينة في اللاتعين والاطلاق، بل التعين واللاتعين نسبتان لهاذاتيتان ، ليس احديهما اولى من الاخرى ، ومع كونها عينهما ، فهى مطلقة عن الجمع بينهما والاطلاق عنهما ، ولكن المتعين الاول بالتعين الاول ، لما امتاز بنفس التعين عن اللاتعين وليس ثمنة من يشفع احديته ، اذهو احدية جمع جميع التعينات المعنوية المرتبية للحقايق، بقى وتراً ، وهو اول مرتبة الوترية ، اذليس في مرتبة اللاتعين والاطلاق حكم ولا اسم ولا رسم ولا نعت ولا وصف ولا علم ، فلا شفع ولا وتر

واما احديته ، فلكون هذا التعين عين المتعين ، لازايد عليه الافى تعقلنا ، فائه تعين الذات، بذاتية الذات فلااثنينية ولاكثرة ، فلها الاحكدية ، فالاحدية والوترية والشفعية ، مستندها الى هذا التعين الاول الذاتى العينى ، وللعين الجمع بين التعين واللاتعين والقيد والاطلاق وللتعين الاول الجمع بين الشفعية والوترية والاحدية ، كمام ، فظهرت فى مجموع هذه المراتب الثلاث الفردية الاولى ، وكذلك للتعين الاول وللعين ، فتعينت الحقيقة البرز خية الجمعية بين الاطلاق والتعين ، وبين التعين والمتعين وبين الشفعية والوترية ، بمعنى ان هذه الحقيقة البرزخية ، لها الجمع ولها الفصل بين الطرفين ، وهي عين الطرفين ، في هذه المراتب كلها .

وهذه البرزخية برزخية الحقيقة الانسانية الاحدية الجمعية الازلية الابديّة المحمدية التى هى الاحدية الجمعية الكمالية الذاتية الاولى، ولها جمع الجمع الاول وصورته فى اول المرتبة النبوية الانسانية البشرية ، آدم عليه السلام ، وفى آخر المرتبة النبوية الكمالية الجمعية الختمية ، محمد، صلى الله عليه وسلم ، وله احدية

جمع جمع الحقايق الآلهية والحقايق الكمالية الانسانية ولهذه الحقيقة المحمدية المشاراليها الفردية الاولى، ومنها تفرعت الفرديات في جميع المراتب المعنويية والروحانية والآلهية والكونية وغيرها ، فاسندالشيخ «رضى الله عنه» هذه الحكمة للكلمة الكاملة المحمدية ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» انما كانت حكمته فردية، لانه اكمل موجود فى هذا النوع الانسانى، ولهذا بدى بهالامر وختم، فكان نبياً وآدم بين الماء والطين، ثم كان بنشأته العنصرية خاتم النبيين. (الف)

يشير: «رضى الله عنه» الى ان الفردية له ، من كونه اكمل النوع الانسانى الكمالى، لان الفردية مخصوصة ، كماذكرنا بالانسان الكامل، ولااكمل من محمد صلى الله عليه وسلم ، فله الفردية الحقيقية الغيبيّة العينية المشاراليها ، من حيث حققته ومعنويته ، اولا في عالم المعانى ، ثمّ بنشأته الروحانية كان نبياً مبعوثاً الى كافة الارواح النبوية ، ثمّ بنشأته العنصرية كان خاتم النبيين ، فحصلت الفرديّة الاولى، وله الفردية الجامعة بين البدء والفاتح والختام الواضح ، ونبوة روحانيته بالكمال الراجح، وثم سرآخر:

وهوان الفردية جامعة بين الشفع الاول الذى هواثنين ، والوتر الاول لان اول الافراد الثلاثة ، وهي يجمع بين الاثنين والواحد، وبالجمع يحصل فرديته ، فهو اعنى الثلاثة الفردية من الاعداد الاول ، وليس هذا للاحدية ولاللواحد ولاللاثنين، فافهم .

فان قلت : الاثنان يجمع بينالاحدية والاثنينيَّة .

قلنا : ليسله الفردية كمالاول الافراد .

قال: «رضى الله عنه» ومازاد على هذه الاولية من الافراد، فانه عنها ، فكان، عليه السلام، ادل دليل على ربه، فانه اوتى جوامع الكلم التى هـى مسميات اسماء آدم.

١- واول الأفراد الثلثه (ع) .

يعنى: «رضى الله عنه» مسميات الاسماء التى علمها الله آدم ، والكلمات الآلهية ، وان كانت لاتنفد ، فانها لاتتناهى، وهى اعيان الممكنات، لكنتها تنحصر في امهات ثلاث:

الاولى \_ هى الحقايق والاعيان الفعلية المؤثرة الوجوبية الآلهية . والثانية \_ الحقايق الانفعالية الكيانية المربوبية الامكانية .

الثالثة ـ الحقايق الجمعية الكمالية الانسانية، والكل امهات الشئون الذاتية، وللحقيقة الغنية الذاتية الاحاطة والاطلاق، فهذه الكلم هى الكلم التى اوتيها محمد، صلى الله عليه وسلم ، فجمعها ببرزخية المذكورة .

قال: فاشبه الدليل في تثليثه.

يشير: «رضى الله عنه» الى التثليث المذكور فى اول الفص المحمدى الصالحى فتذكر، وهذا التثليث يتضمن التربيع ، كماذكرنا ، فان الدليل، وانكان مثلث الكيان ، فانه مربع الكيفية ، وقد ذكر، فلانعيد، فاذكر.

قال : «رضى الله عنه» والدليل دليل (لنفسه)

اى دلالته ذاتية له، وهي ايضاً ثلاثية ، اذلابّدمن دليل ومدلول ودلالة .

قال: «رضى الله عنه» ولما كانت حقيقته تعطى الفردية الاولى بما هو مثلث النشؤ. يعنى بروحه وجسمه وحقيقته الجامعة كما مر. ولذلك قال في المحبة التي هي اصل الوجود: حبب الى من دنياكم شلاث، بما فيه من التثليث، ثم ذكر النساء والطيب، وجعلت قرة عينه، في الصلاة فابتدء بذكر النساء واخر الصلاة، و ذلك لان المرءة جزء من الرجل في اصل ظهور عينها ومعرفة الانسان بنفسه مقدمة على معرفته بربه، فان معرفته بربه نتيجة عن معرفته بنفسه، لذلك قال، صلى الله عليه وسلم: من عرف نفسه عرف ربه. فان معرفته با بمنع المعرفة في هذا الخبر والعجز عن الوصل، فانه سايغ فيه.

١ - اصل الموجودات .

وان شئت قلت بثبوت المعرفة. فالاول ان تعرف ان نفسك لاتعرفها، فلا تعرف ربك، والثانى ان تعرفها فتعرف ربك، فكان محمد اوضح دليل على ربه، فان كل جزء من العالم دليل على اصله الذي هو ربه (١).

يشير: «رضى الله عنه» ان نفس الانسان الكامل من حيث ان الحق هو المتعين في عينها على اطلاقه الذاتي الغير المنحصر في تعين واطلاق، لا تعرف ، فلا يعرف الحق، فانه لا يتعلق العلم بالحق من حيث لا تعينه ، ولكن من حيث تعينه بعينه فيعرف نفسه من هذه الحيثيّة فيعرف الحق ولا يعرفه الاهو ، فلا يعرف الحق الاهو فلا يعرف الحق الاالحق المالية فلا يعرف الحق الاالحق المتعين بالتعين الاول الذاتي الاحدى الجمعي الكمالي، ولكن هذه المعرفة من كونها استدلالية على وجهين من حيث الدلالة العينيّة ومن حيث الدلالة بالصورة ، ولان الصورة المحمدية الكمالية لماكان جامعة بين الصورة الآلهية الاحدية الذاتية ، وبين الصورة الاسمائية الجمعية ، كان اكمل دليل على ربّه واتمة .

واما دلالته من حيث العين، فهوان لعين من كونها متعينة بالبرزخية الكبرى المذكورة نفس العين المتعينة بالتعين الاول الذاتي ، فهذه دلالة نفسية .

واما دلالته من حيث الصورة ، فان دلالة الصورة المحمدية من حيث تعين الحق في وجوده الكامل الجامع بين المعنى والروح والصورة دال على الحق من حيث احدية جمعه بين الكمال الذاتي والاسمائي ، والجمعي الانساني، وكلواحدة من الدلالتين على وجهين ايضاً ، دلالة بالكمالات الثبوتية الظاهرة في الصورة المحمدية ودلالة من حيث الكمالات النسبيه السلبية كالغني والاطلاق واللاتعين واللا انحصار ، فان محمداً بصورته وحقيقته دليل دال على ربه ، فهواتم دليل لكونه اكمل المظاهر الجمعية الكمالية الآلهية الانسانية وصورته اجمع الصور وسورته افضل السور .

<sup>(</sup>١): فأفهم ٠

قال: «رضى الله عنه» (١): انما حبب اليه النساء فحن اليهن، فانه (٢) من باب خنين الكل الى جزئه .

يعنى «رضى الله عنه» ان كلية لايكون الابالجزء ، اذالكل بالجزء كل فهوحنين الشيء الى نفسه باعتبارين وحيثيَّتين .

قال: فابان بذلك عن الأمر في نفسه من جانب الحق في قوله في هذه النشأة العنصرية «ونفخت فيه من روحي» تهوصف نفسه، بشدة الشوق الى لقائه، فقال للمشتاقين يا داوداني اشد شوقاً اليهم، يعنى (٣) للمشتاقين اليه، وهولقاء خاص، فانه قال في حديث الدجال: ان احدكم لن يرى ربه حتى يموت، فلابد من الشوق لمن هذه صفته.

يعنى «رضى الله عنه» لمن يحب ان يموت شوقاً الى الحق ، والسرّ ان الحق من حيث تعينه بعين العبد المشتاق يشتاق الى نفسه من حيث تعينه فى الأصل ، ثم انه من حيث الأصل يشتاق الى نفسه فى مرتبة التقييد ، فيكون حينئذاشتياق الحق اشدلكون شوقه، تعالى، ضعف الشوق الظاهر من المسمى عبداً اذهو المشتاق الى نفسه من حيثيتين ، فى مرتبتين له ، ذاتيتين ، فافهم ، فانه عادمن مقام قوله من تقرب الى شبراً ، تقربت منه ذراعاً ومن تقرب الى ذراعاً تقربت منه باعاً ، ومن اتانى يمشى اتيته هرولة .

قال «رضى الله عنه»: فشوق الحق لهؤلاء المقربين مع كونه يراهم، قيجب ان يروه.

يعنى بارتفاع حجابية التعين من العين الموجب في زعمه بالبين في البين ، وبارتفاعه يرتفع الغين من العين ، فتقر العين ، العين ، فيقرب ابن العين من العين ، ان شاءالله ، تعالى .

<sup>(</sup>۱) : فانما . (۲) : لأنه من باب . (۳) : المشتاقين .

۱ الانسانية (ع) .
 ۲ س٣٥ ٧٢٠ .

قال: «رضى الله عنه» ويأتى المقام ذلك، فاشبه قوله: «حتى نعلم» مع كونه عالماً، فهو يشتاق لهذه الصفة الخاصة التى لا وجود لها الا عند الموت فيبل بها شوقهم اليه، كما قال فى حديث التردد وهومن هذا الباب: «ما ترددت فى شئى انا فاعلة ترددى فى قبض نسمة عبدى المؤمن يكره الموت، وانا اكره مساءته، ولابدله من لقائى. يعنى ليس ذلك الا بارتفاع الحجاب واندفاع الحجاب من الباب. فبشره بلقائه، وما قال له، ولا بدله من الموت لئلايهمه بذكر الموت، ولما كان لا يلقى الله الا بعد الموت، كما قال، عليه السلام، ان احدكم لا يرى ربه حتى يموت، لذلك قال، تعالى، ولابد له من لقائى، فاشتياق الحق لوجود هذه النسبة.

قال العبد: ولان الشوق، انمايكون ممن احبّ وشهد معبوبه ، ثم وقع الفراق وامتنع الوصال والاعتناق ، فينبعث باعث طلب الاتحاد والاشتباك بتقوية مابه الاشتراك والتعرية عمابه المبانية والانفكاك والتبرئة عن حجاب التعين القاضى على الشايق بالهلاك المفضى الى الارتياب والارتباك، فذلك الانبعاث العشقى لطلب الوصال فى الفراق ، هو الشوق والاشتياق الذى يزداد ويشتد ، انمايكون للقاء خاص فى عين الشهود والوصال ، وهو بارتفاع التعين العبداني وفنائه فى العين الاحدية بالبقاء الرباني ، فيتسع سعة وطنه بعدضيق عطنه ، ويرتفع من حضيض تقييده الى ذروة اطلاقه وتوحده ، والافهى فى الشهود دائماً لربه الذى هو متعلق شوقه ووجده ، وربه دائم الشهود لعبده فى جميع مراتب قربه وبعده شهود جمع فى جماعى ماهوعليه الامر فى نفسه ، فناء فى بقاء و بقاء فى فناء من جهة العبد ، وبقاء فى بقاء ، من جهة العبد ،

ثم الذي يشهدالتعين نسبة ذاتية للمتعين ويراه عينه ويرى عينه اياه ، فانه

١ ـ س٧٧ ي ٣٣٠ ٢ لئلايفمه. خ. فصوص. ٣ ـ الحق (ع)٠

<sup>(</sup>۱) : ترددی فی تبض ۵۰۰۰ کترددی علی قبض ۵۰۰۰۰

دائماً في لقاء وهو في فناء و بقاء ، ولكن هذا النوع من الاشتياق المنسوب الى الابرار ، انما يكون بالنسبة الى من ليس مشهده ماذكرنا .

واما اشتياق العبدالبالغ ، فانه لايزول مع دوام الشهود ولايحول مع اتصال الوصال والوجود ، جعلناالله واياكم ممن امتن عليه بهذا التجلى الدائم ، انه ولى الوهب والجود .

واما من حيث هذا الاشتياق واللقاء الخاص، فشوقة اضعاف اضعاف جمع الشائقين والمتلقين للقاء ربالعالمين، وله شوق آخرمن حيث احتَّديه جمع الشوقين والاشتياقين ، اعنى شوق اهل الحجاب واشتياق اهل الشهود ، بمعنى ان هذا العبد يموت في عين حياته الدنيا ويتوفاه الله اليه ويلقاه ويلقى ربه، فيبل كل واحدمن صاحبه شوقه ويشهد كل منهما كلا منهما جمعاً وفرادى في الصور البرزخية النورية والهيآت المثالية والفلكية الصورية التى لاوصول الى شهود الحق فيها بهذا التعين النقلى السفلى، وبعد ذلك اللقاء والموت عن هذه النشأة ، ان اشتاق الى الحق المتعين في هذه التعينات وحجبه ذلك المقام والتعين اللايق به عن شهوده هنا ، فيرده الله اليه في هذه النشأة ، فاقرعينه به وبشهوده في هذا المقام ، وهكذا يداوم على هذين الشوقين والاشتياقين الى اللقاء حتى يتحد الاشواق ويبقى في شهود احدية جمع الجمع بين القيد والاطلاق، كما هو الاصل في الاصل، والله ولى التوقيق الحدية جمع الجمع بين القيد والاطلاق، كما هو الاصل في الاصل، والله ولى التوقيق بالاطباق والاتفاق .

قال: «رضى الله عنه» يحن الحبيب الى رؤيتى وانى اليه اشد حنيناً و تهفوا النفوس ويأبى القضا فاشكو الانين ويشكو الانينا.

يريد: «رضى الله عنه» ان الحق يقول على لسانه من حيث المرتبة، فان المحب للعبد العارف به العالمله ، فحنينه عين حنينه الى محبه ، ولكن حنين الحق القائل احببت اليه اشد ، كمايينا فى سرالتعريب العبدانى والربانى، من حيث تعينه فى عين عبده يشتاق ويتقرب الى نفسه ، ثم يجاريه عن شوقه اليه ايضاً ويقربه بالشوق

والتقرب الى العبد المشتاق المتقرب ، والمجاراة بعشرا مثالها ، فيكون شوق الحق الحق الى العبد ، اضعاف اضعاف شوقه اليه، فافهم هذاالسرايضاً ، فائه عزيز .

قال: «رضى الله عنه» فلما ابان انه نفخ فيه من روحه، فما اشتاق الا الى نفسه، الاتراه فى خلقه على صورته، لانه من روحه، ولما كانت نشأت من هذه الاركان الاربعة المسماة اخلاطاً، حدث عن نفخه اشتعال بمافى جسده من الرطوبة.

يعنى «رضى الله عنه» الرطوبة الغريزية التى هى مادة الحرارة الغريزية التى هى مادة الحرارة العزيزية ، وبها بقاؤها .

قال : «رضى الله عنه» فكان روح الانسان ناراً لاجل نشأته .

يعنى: «رضى الله عنه» الحرارة العزيزية التى هى مركب حياة الروح النفساني، اعنى النفس الناطقة ، فان النفس على صورة نارية ، والروح في صورة نورية .

قال: «رضى الله عنه» ولهذ ما كلم الله موسى الا فى صورة النار، وجعل خاجته فيها، فلو كانت نشأته طبيعية، لكان روحه نوراً وكنى عند بالنفخ يشير الى انه من نفس الرحمان، فانه بهذه النفس الذى هو النفخة ظهر عينه، و باستعداد المنفوخ فيه كان الاشتغال ناراً لانوراً.

يشير: «رضى الله عنه» الى الجوهر النورى الظاهر بصورة النار المشتعل لفتيلة جسده ودهن رطوبته الغريزية المشار اليها فى بعاض وجوهها بقوله: «يكاد زيتها يضى ولولم تمسسه ناراً» وانما فسرت قوله: روحه بالنفس ، لان الروح غيرمتلق وانما المتعلق هو النار ، والنور محمول فى النار، كقيام العقل وهو الروح بالنفس الناطقة .

قال: «رضى الله عنه» فبطن نفس الحق فيما كان به الانسان انسانا، ثم اشتق له شخصاً على صورته، فسماه امرأة، فظهرت بصورته، فحن اليها حنين

٢ بهذا خ. فصوص .

٤- الرحمن (ع) .

۱ فی جسده (ع) ۰ ۳ س ۲۶ ی۳۰ ۰

الشيء الى نفسه، وحنت اليه حنين الشيء الى وطنه، فحبب اليه النساء، فان الله احب من خلقه على صورته، واسجد له ملائكته النوريين على عظم قدرهم ومنزلتهم وعلو نشأتهم الطبيعية، فمن هناك وقعت المناسبة والصورة اعظم مناسبة واجلها واكملها، فانها زوج اى شفعت وجود الحق، كما كانت المرأة شفعت بوجودها الرجل، فصيرته زوجاً، فظهرت الثلاثة حق ورجل وامرأة، فحن الرجل الى ربه الذى هواصله، خنين المرأة اليه.

يعنى: «رضى الله عنه» لماكان على صورة ربَّه بل هوصورة ربّه فى عصره ، والحق هوية هذه الصورة وروحها ، فهو بصورته شفع الحق الواحد الاحد الوتر، فان الانية يشفع الهوية ، كما يشفع الزوج الزوج بوجوده .

قال: «رضى الله عنه» فصيرته زوجاً، اى شفعت الزوجة الزوج، فصيرته زوجاً، لان كل زوج على صورة زوجه.

قال: «رضى الله عنه» فحبب اليه ربّه النساء، كما احب الله من هو على صورته، فما وقع الحب الألمن تكون عنه، وقد كان حبه لمن تكون منه، وهو الحق، فلهذا قال حبب الى، ولم يقل احببت من نفسى، لتعلق حبّه بربه الذى هو على صورته، حتى فى محبته لامرأته، فانته احبها بحب الله التى تخلقا الهيا، ولما احب الرجل المرأة طلب الوصلة اى غاية الوصلة التى يكون فى المحبّة، فلم يكن فى صورة النشأة الغصرية اعظم وصلة من النكاح، ولهذا تعتّم الشهود اجزاء كلها، ولذلك، امر بالا غتسال منه، فعمت الطهارة كما عم الفناء فيها عند حصول الشهوة، فان الحق غيور على عبده ان يعتقد انته يلتذ بغيره، فطهره بالغسل، ليرجع بالنظر اليه، فيمن فنى فيه، اذا لا يكون الأذاك، فاذا شاهده الرجل الحق فى المرأة كان شهوداً فى منفعل، واذا شاهده

٢ - الشهوة اجزاءه. خ. فصوص. (وفروق أخر

١— الى، خ، فصوص، غير مخل بالمعنى) .

فى نفسه من حيث ظهور المرأة عنه ، شاهده فى فاعل ، واذا شاهد من نفسه من غير استحضار صورة من تكون عينه، كان شهوده فى منفعل عن الحق ، بلاو اسطة فشهوده للحق فى المرأة اته واكمل لانه يشاهد الحق من حيث هو فاعل منفعل ومن نفسه من حيث هو منفعل خاصة ، فلهذا احب ، صلى الله عليه وسلم ، النساء ، لكمال شهود الحق فيهن ، اذلا يشاهد الحق مجرداً عن المواد ابداً ، فان الله بالذات غنى عن العالمين ، واذا كان الامر من هذا الوجه ممتنعاً ولم تكن الشهادة الافى مادة ، فشهود الحق فى النساء اعظم شهوده واكمله .

اى فى منفعل حالة انفعاله وفعله ، فانه جامع لشهود الحق منفعلا فى عين كونه فاعلا فى عين انفعال فى عين انفعال وانفعالا فى فعل ، وهيهنا اسرار مكتمة، وعلى من ليس من اهلها محرمة .

قال: «رضى الله عنه» واعظم الوصلة النكاح، وهو نظير التوجه الأرادي على منخلقه على صورته ليخلفه فيرى فيه نفسه ، فسواه وعدله ، ونفخ فيه من روحه الذى هو نفسه ، فظاهره خلق وباطنه حق، ولهذا وصفه بالتدبير لهذا لهيكل، فانته ، تعالى، يدبر الأمر من السماء وهو العلو الى الأرض وهو اسفل سافلين ، لانها اسفل الأركان كلها .

يشير: «رضى الله عنه» الى النكاحات الخمسة الكلية الآلهية الموجبة لأتناج العوالم المعنوية والروحية والنفسيّة والمشالية والحسية، على اختلاف صورها، كمامرت فيما سلف، فاذكر.

قال: «رضى الله عنه» وسماهن بالنساء وهوجمع لأواحدله من لفظه ولذلك قال ، صلى الله عليه وسلم ، حبب الى من دنياكم ثلاث: النساء ولم يقل المرأة ، فراعى تأخرهن فى الوجود عنه ، فان النساءة هى التأخير ، كماقال ، تعالى: «انما النسى زياد عنى الكفر » والبيع بنسية يقول: بتأخير ، فلذلك

١ توجهاألهي ع١٠

ذكرالنساء، فما احبهن الابالمرتبة ، فانهن محل الانفعال، فهن له كالطبيعة للحق التي فتح فيها صورالعالم بالتوجه الارادي والامرالالهي الذي هو نكاح في عالم الصور العنصرية ، وهمة في عالم الارواح النورية ، وترتيب مقدمات في المعاني للانتاج ، وكل ذلك نكاح الفردية الاولى في كل وجه من هذه الوجوه ، فمن احب النساء على هذا الحد فهو حب الهي ومن احبهن على جهة الشهوة الطبيعية خاصة نقصه علم هذه الشهود وكان صورة بلاروح عنده ، وان كانت تلك الصورة في نفس الامرذات روح ولكنها غير مشهودة لمن جاء لا مرأة اولانثي حيث كان لمجرد الالتذاذ ولكن لايدري لمن ، فجهل من نفسه، ما يجهل الغير مالم يسمه هو بلسان حتى يظهر "، كماقال بعضهم:

صح عندالناس انتى عاشق غيران لم يعرفوا عشقى لمن كذلك هذا احب الالتذاذ، فاحب المحلالذى يكون فيه، وهوالمرأة، ولكن غاب عنه روح المسألة، فلوعلمها لعلم بمن التذ ومن التذ وكان كاملا. يشير: «رضى الله عنه» الى شهود الحق فى المحل الذى فيه يلتذ عينه ، فلو شهدالحق اذذاك شهوداً احدياً جمعياً عين الفاعل والمنفعل مع شهوده عدم انحصاره وتقيده بالتعين فى احدهما اوكليهمامعاً اوفى الجمع اوالاطلاق عن الجمع بل شهوداً مطلقاً عن هذه الاعتبارات والتنزه عنها جمعاً وفرادى كان حينئذ هوذلك الرجل الكامل الملتذ بالحق فى كل عين عين و تعين ، وهو اوحد زمانه و نسيج وحده فى اقرانه و احذانه ، وهو من الكمل اومن ندر الافراد.

قال: «رضى الله عنه» وكمانزلت المرأة عن درجة الرجل بقوله، تعالى «وللرجال عليهن درجه» أنزل المخلوق عن الصورة عن درجة من النشأة على صورته، مع كونه على صورته، فتلك الدرجة التي تميز بها عنه كان

۲۔ امرأته اوانشی، خ. فصوص.

**٠ ۲۲۸ ی ۲ ۲۸۵** 

١- الشهوة. خ. فصوص.

٣ يعلم (ع) ٠

غنياً عن العالمين وفاعلا اولا، فان الصورة فاعل ثان ، فماله الاولية التى للحق، فتميزت الاعيان بالمراتب ، فاعطى كل شئ خلقه ، كمااعطى كل ذى حق حقه كل عارف ، فلهذا كان حب النساء لمحمد، صلى الله عليه وسلم عن تحبب الهى ، وان الله اعطى كل شئ خلقه ، وهو ، اى المعطى عين حقه ، فما اعطاه الا بالاستحقاق، استحقه بمسماه اى بذات ذلك المستحق.

يشير: «رضى الله عنه» الى ان الحق لما تعين فى كل متعين من كل زوج ، عارف وغير عارف ، اعطى كل ذى مرتبة ما يستحقه لحقيقة ، فاعطى المنفعل خلقه فى انفعاله ، وتأخره عن الدرجة ، وهو حقه ، واعطى كل الفاعل ، خلقه كذلك فى فاعليته وتقدمه، وذلك حقه، واعطى العارف بذلك شهو دالحق فى الكل والالتذاذبه وهو خلقه وحقه ، واعطى غير العارف ، خلقه وهو صورة الالتذاذ بلاروح عنده ، وذلك حقه وخلقه .

قال: «رضى الله عنه» وانما قدّم النساء لانهن محل الانفعال ، كما تقدمت الطبيعة على من وجدمنها بالصورة ، وليست الطبيعة على الحقيقة الاالنفس الرحماني ، فانه فيه فتحت صور العالم اعلاه واسفله لسريان النفخة في الجوهر الهيولاني في عالم الاجرام خاصة

واما سريانها لوجود الارواح النورية والاعراض، فذلك سريان آخر تشم انه ، عليه السلام ، غلب في هذا الخبر التأنيث على التذكير، لانه قصد التهمم بالنساء ، فقال ثلاث ، ولم يقل ثلاثة بالهاء الذي هو لعدد الذكران اذفيها ذكر الطيب ، وعادة العرب ان يغلب التذكير على التأنيث ، فيقول الفواطم وزيد خرجوا ، ولا يقول خرجن ، فغلبوا التذكير وان كان واحداً على التأنيث وان كن جماعة ، وهو عربى ، فراعى رسول الله ، صلى الله عليه وسلم ، المعنى الذي قصد به التحبب اليه ، مالم يكن يؤثر حبه ، «فعلمه الله وسلم ، المعنى الذي قصد به التحبب اليه ، مالم يكن يؤثر حبه ، «فعلمه الله

٧ ـ وهو مذكر (ع) ·

مالم يكن يعلم وكان فضل الله عليك عظيما» فغلب التأنيث على التدكير بقوله ، ثلاث بغيرهاء ، فما اعلمه ، صلى الله عليه وسلم ، بالحقايق وما اشد رعايته للحقوق .

ثم انه ، جعل الخاتمة نظيرة الأولى فى التأنيث وادرج بينهما المذكر فبدء بالنساء وختم بالصلاة ، وكلتاهما تأنيث والطيب بينهما كهو فى وجوده، فان الرجل مدرج بين ذات ظهر عنها وبين امرأة ظهرت عنه فهو بين مؤنثين تأنيث ذات وتأنيث حقيقى، كذلك النساء تانيث حقيقى والصلاة تأنيث غير حقيقى، والطيب مذكر بينهما كآدم بين الذات الموجود هوعنها وبين حواء الموجود عنه .

وان شئت قلت: الصفة فمؤنثة ايضاً ، وان شئت قلت: القدرة فمؤنثة ايضاً ، فكن على اى مدهب شئت ، فانك لاتجد الاالتأنيث ، يتقدم على ان اصحاب العلة الذين جعلوا الحق علة في وجود العالم ، والعلة مؤنثة .

يشير: «رضى الله عنه» فى تغليب رسول الله فى كلماته الكاملات التامة وعباراته العالية العامة التأنيث على التذكير مع كونه ، صلى الله عليه و سلم من انفس انفس العرب ، وغاية رعاية العرب لعكس ذلك فى تغليب التذكير على التأنيث ، الى ان ذلك لكمال تحققه ، صلى الله عليه وسلم ، بعلم الحقايق ونهاية عنايته برعاية الحقوق، وذلك الاصل فى الكل الام ، والتأنيث فى الام ، ثمّ ان ام الامهات واصل الاصول الذى مافوقه فوق هى العين اوالحقيقة اوالذات المطلقة ، تباركت وتعالت، وقد وقعت صورة التأنيث فى هذه الالفاظ كلها ، وانكانت هذه الام من جهة المعنى ابا، ولكن الحقيقة تجمع بالذات بين الفعل والانفعال الذاتيين الحقيقين، فهلى اعتبارين واب ايضاً باعتبارين ، فان العين المطلقة اوالحقيقة اوالذات ، تباركت وتعالت تقتضى لحقيقتها الجمع بين التعين واللاتعين ، فيتحقق لها بهذين الاعتبارين وتعالت تقتضى لحقيقتها الجمع بين التعين واللاتعين ، فيتحقق لها بهذين الاعتبارين

١- التذكير. خ. فصوص.

كمامر مراراً نسبتاالظهور و البطون فهى الموصوفة بهمامعاً ، والعين اوالحقيقة هى المتعينة بالتعين الاول ، واللا متعينة فى اللاتعين وبه ، واحدية العين يقتضى الاعتدال ، اعنى بين الفعل والانفعال .

ثرم التعين بظهور الذاتى يقتضى ان يكون مسبوقاً باللاتعين والاطلاق وكل مسبوق باصل يستنداليه ، فانه منفعل عن ذلك الاصل ومظهرله ولابد، والمتعين بالتعين الاول من العين المطلقة عن نسبتى التعين واللاتعين فهومنفعل من كونه متعيناً عن نفسه من كونه مطلقاً ، واما اللاتعين ، فان اعتبرناه بمعنى سلب التعين فان المعرفة بذلك متوقفة على التعين ، اذلو لا التعين لما تحقق اللاتعين في العلم ، فهو في العلم منفعل التحقق عن المتعين بالتعين الاول والمتعين به، والاتعين باعتبارين لتحقق الفعل لكل منها من حيث تحقق الانفعال للاخر ومن كون العين المطلقة تقتضى اللاتعين والتعين معا دائماً ، فانها يتعين ويظهر بالتعين الاول عن بطونها في اللاتعين وغيبه الذاتي الى شهادتها الكبرى الاولى وكل مظهرومجلى من كونه معيناً مقيداً للمطلق بخصوصيته، فاعل لتقييد المطلق وتعيين الغير المتعين بتكييفه ، فصدق من هذا الوجه للمتعين والتعين الفعل والتأثير في الغير المتعين المطلق عن التعين واللاتعين من قبوله لذلك والانفعال لذلك المطلق، فصدقت المطلق عن التعين والانفعال للخقية .

ولهذا السرصّع التأنيث فى الحقيقة اوالعين اوالذات ، فتحقق ان الحقيقة الاصليّة التى هى محتدالحقيقة الانسانية يقبل لحقيقتها الفعل والانفعال والظهور والبطون ، فان هذه النسب شئونها الذاتية ، فلاتحول ولاتزول، والحقيقة الاحدية الجمعية، توجب البرزخية الجامعة بين الاطلاق والتقييد والتعين واللاتعين، والظهور والبطون ، والفعل والانفعال والبرزخية الانسانية المشاراليها ايضاً منفعلة عن العين بين التعين الاول ولاتعين الذات جامعاً لهما وفاصلا بينهما ظاهراً بتثليث فرديته

١ ـ والامتعينة. خ.

الاولى التى هى محتد نشأته واصل وجوده ، صلى الله عليه ، والتأنيث نعت للمنفعل ذاتى ، والتذكير كذلك وصف للفاعل، والامربين حق باطن اوظاهر، وخلق باطن اوظاهر كذلك فى مقامى الاولية والآخرية ، بنسبتى الظهور والبطون اوالغيب و الشهادة ، والحقيقة واحدة فى الكل، والفعل والإنفال صادقان لها فى جميع هذه النسب ، اعنى الظاهرية والباطنية والغيب والشهادة والخلقية والحقية والرب والعبد بالذات من حيث احدية العين ، فالبرزخ الجامع فاعل بين منفعلين كالتذكير بين تأنيثين، فاظهر صلى الله عليه وسلم هذه الاسرار والحقايق من كونه اوتى جوامع الكلم ، فى جميع اقواله وافعاله ، وراعى الفردية كذلك فى الكل ، فقدم التأنيث الحقيقى الذى للذات اوالحقيقة اوالعين اوالآلهية اوالربوبية اوالصفة اوالعلة على الختلاف المشاهد والنظر، واخر التأنيث ايضاً فى الصلاة من حيث اللفظ وادر جالطيب مذكراً بين مؤتنين، فما علمه ، صلى الله عليه وسلم ، كماذكر «رضى الله عنه بالحقايق ، فاعلم ذلك ، فان هذه المباحث وان تكرر ذكرها فى هذا الكتاب ، فهى على صعوبتها عند من لم ينكشف له حقيقة ، والله الموفق.

قال: «رضى الله عنه» واما حكمة الطيب وجعله بعدالنساء، فلما فى النساء من روائح التكوين، فانه اطيب الطيب عناق الحبيب، كذا قالوا فى المثل السائر، ولما خلق عبداً بالاصالة، لم يرفع رأساً قط الى السيادة بل لم يسزل ساجداً واقفاً مع كونه منفعلا حتى كون الله عنه ماكون، فاعطاء رتبة الفاعلية فى عالم الانفاس التى هى الاعراف الطيبة، فحبب اليه الطيب، فلذلك جعل بعدالنساء، فراعى الدرجات التى للحق، فى قوله: «رفيع الدرجات ذوب بعدالنساء، فراعى الدرجات التى للحق، فى قوله: «رفيع الدرجات ذوب العرش» الاستوائه عليه باسمه الرحمان فلايبقى فيمن حواه العرش من لاتصيبه الرحمة الالهية، وهو قوله: تعالى «و رحمتى وسعت كل شىء» والعرش وسع كل شىء والمستوى الرحمان فبحقيقته يكون سريان الرحمة والعرش وسع كل شىء والمستوى الرحمان فبحقيقته يكون سريان الرحمة

١- س٠ ع٥١٠

فى العالم، كما قدمنا فى غير موضع من هذا الكتاب، ومن الفتوح المكى، و قد جعل الطيب تعالى مى هذا الالتحام النكاحى فى براءة عايشة فقال: «الخبيثات للخبيثات للطيبين والطيبون للخبيثات والطيبات للطيبين والطيبون للطيبات، اولئك مبرؤن مما يقولون» فجعل روائهم طيبة، لان القول نفس، وهو عين الرائخة، فيخرج بالخبيث والطيب على حسب ما يظهر به فى صورة النطق، فمن حيث ما بحمد ويذم فهو طيب وخبيث، فقال فى خبث الثوم: هى شجرة اكره ريحها، ولم يقل: اكرهها، فالعين لاتكره وانما يكره ولا يكره ما يظهر منها، والكراهة لذلك، اما عرفا بملائمة طبع اوعرض اوشرع ونقص عن كمال مطلوب وما ثمغير ما ذكرناه.

يشير: «رضى الله عنه» الى انه من حيث برزخيته الجامعة ، لماكان منفعلا عن عين العين الجامعة ببرزخيته وفعله وانفعاله ، ظهر، صلى الله عليه وسلم بتحقق العبدانية المنفعلة بالاصالة عن الربوبية الفعالة المؤثرة، ولم يظهر بالربوبية والسيادة، فآتاه الله الفعل من عين العين ، فتساوى فيه طرفا الفعل والانفعال، فكان قابقوسى بحرالوجوب والامكان بوجوده ، كماكان جامعاً بين التعين واللاتعين برتبته ، و اوتى السيادة العظمى لما تحقق بالعبودة الكاملة الكبرى ، فكان فاعليته في عالم الانفاس لكونه اوتى جوامع الكلم ، وهى هيآت اجتماعية نفسية بحقايق الحروف، كماعلمت ، فلهذا حبب الطيب اليه ، وتأخيره عن النساء كشفاً من حيث ان النفس متأخر عن الاصل والام الذى هو المتعين الاول الذاتى، واول ما تعين وخرج من غير انتقال عن هذا الام هو النفس الذى نفس الله عن الحقايق كلهابه ، فظهر تبه ، فهو مسبوق بالمتنفس بذلك النفس المنفس عن نفسه وعما في نفسه ، كمامر، فتذكر ، مسبوق بالمتنفس بذلك النفس المنفس عن نفسه وعما في نفسه ، كمامر، فتذكر ، مسبوق بالكراهة والطيب المتقابلان عارضان على حقيقة النفس من جهة المتنفس والمحل

۱ - بیناه (ع) ۰ - ۲٦ - ۲۲ اس ۲۶ ک۲۹ ۰

٣ - الهي بالأصاله كله طيب فهوطيب (ع) .

إلى وانما تكره مايظهر منها، والكراهة لذلك. خ. فصوص .

القابل، فهومن حيث الاصالة النفسية طيب كله ، ثُمَّم غيرالطيب والطيب بحسب المدرك والمدرك ، فيحمدويذم ويكره ويحب بحسب القابل ومزاجه، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» ولما انقسم الأمر الى خبيث وطيب، كما قررناه حبب اليه الطيب دون الخبيث، و وصف الملائكة بانها تتأذى بالروائح الخبيثة لما في هذه النشأة العنصرية منالتعفين، فانه مخلوق من صلصال من حمأ مسنون، اي متغير الربح، فتكر ههالملائكة بالذات، كما أن مـز أجالجعـل يتضرر برائحةالورد، وهي من الروائح الطيبة، فليس ريح الورد عندالجعل بريح طيبة، ومن كان على مثل هذا المزاج معنى وصورة، اضربه الحق اذ اسمعه وسر بالباطل، وهو قوله : «والذين آمنو بالباطل وكفروا بالله» و و وصفهم بالخسر أن، قال: «أو لئك هم الخاسر ون، الذين خسر و ا انفسهم»'، فانه من لم يدرك الطب من الخبيث، فلا ادر اك له، فما حب الى رسول الله الاالطيب من كل شيء وما ثم الاهو وهل يتصور ان يكون في العالم مزاج لايجد الاالطيب من كل شيء، ولايعرف الخبيث ام لا؟ هذا لايكون ، فانا ما وجدناه في الأصل الذي ظهر العالم منه، وهو الحق، فوجدناه يكره ويحب، ليس الخبيث الامايكره والطيب الامايحب، فالعالم على صورة الحقو الإنسان على الصورتين، فلايكون ثم مزاج لايدرك الاالامر الواحد من كل شيء، بلى ثم مزاج يدرك الطيب من الخبيث مع علمه بانه خبيث بالذوق طيب من غير الذوق فيشغله الطيب منه عن الأحساس بخبثه، هذا قديكون، واما رفع الخبيث من العالم، اي من الكون، فانه لا يصح.

يشير: «رضى الله عنه» الى ارتفاع الخبيث عن الادراك، والا فمن حيث اعيان الاشياء وما به هى هى، ومن حيث الوجود الحق المتعين بكل شئ فى العالم خبيثاً وما يكون بعض الامور طيباً او خبيثاً عندالحق فذلك من حيث تعينه فى مرتبة ما .

۱ ـ س ۲۹ ی ۲۰ ۰ ۲ ـ ادراك (ع) ۰ ۳ ـ فلیس شیئی فی العالم (ع) ۰

فيطيب له مايشاكل الحال والوصف والنعت الخصيص بتلك المرتبة وتكره ايضاً كذلك منحيث هي مايضارها ويناقصها ويباينها وينافيها ، لاغير، والكل من حيث هوهو طيب له وعنده وهو عندالكل طيب كله ، كمامتر .

قال: «رضى الله عنه» و رحمة الله فى الخبيث والطيب يعنى بالنسبة والاضافة قال: «رضى الله عنه» والخبيث عند نفسه طيب والطيب عنده خبيث، فما ثم شىء طيب الاهو من وجه فى حق مزاج ما خبيث وكذلك بالعكس.

واما الثالثة التى بها كملت الفردية، فالصلاة، فقال وجعلت قرة عينى في الصلاة، لانها مشاهدة .

يعنى : «رضى الله عنه» ان قرة عين الحبيب بساهدة الحبيب.

قال: «رضى الله عنه» و ذلك لانها مناجاة بين الله وبين عبده يعنى الصلاة كما قال: «فاذكرونى اذكركم» وهى عبادة مقسومة بين الله وبين عبده بنصفين، فنصفها لله، ونصفها للعبد، كما ورد فى الخبر الصحيح عن الله، تعالى، انه قسمت الصلاة بينى وبين عبدى نصفين، نصفها لى ونصفها لعبدى، ولعبدى ماسال، يقول العبد: بسم الله الرحمن الرحيم بيقول الله: ذكرنى عبدى. يقول العبد: الرحمن الرحيم. يقول الله: اثنى على عبدى. يقول العبد: مالك يوم العبد: الرحمن الرحيم. يقول الله النين على عبدى. يقول العبد عبدى، فهذا النصف كله لله، تعالى، خالص، أم يقول العبد: اياك نعبد واياك نستعين. يقول الله: هذا بينى وبين عبدى، ولعبدى ماسال، فاوقع الاشتراك في هذه الآية يقول العبد: اهدنا الصراط لعبدى ماسال، فاوقع الاشتراك في هذه الآية يقول العبد: هولاء لعبدى، ولعبدى ماسال، فخلص هؤلاء لعبدى، ولعبدى ماسال، فخلص هؤلاء لعبدى، كما خلص الاولى له، تعالى، فعلم من

۱ - س۲ ی۱ ۱

هذا وجوب قراءة الحمدالله ربالعالمين، فمن لم يقرءها، فما صلى الصلاة المقسومة بين الله وبين عبده.

قال العبد: لماذكر الله على لسان رسوله الصادق ، صلى الله عليه وسلم ، في اول الحيث الصحيح ، نقلا وعقلا وكشفا ، يقول العبد: بسم الله الرحمن الرحيم دليل لنا وللشافعي «رحمه الله» ان بسم الله الرحمن الرحيم ، من الفاتحة ، ولاسيما ويعضدنا في الاستدلال بذلك ، قوله: لاصلاة الابفاتحة الكتاب ، مع ما ذكر في هذا الحديث على لسان رسول الله ، صلى الله عليه وسلم، قسمت الصلاة بيني وبين عبدي، ولماتمة ملى التقسيم في الفاتحة باالفاتحة هي الصلاة المقسومة ومن لم يقرءها ، فلاصلاة له .

وايضاً لماكان الافتتاح شرعاً في كل امر انماهو بالبسملة ، ومنهم يبدء بها في امره ، فهوابتر، والفاتحة مبدء كتابالله ، فالاحق والاحرى عقلا اذيكون البسملة آية من الفاتحة بدء بهاالله اول هذه السورة التي افتتح بهاكتابه الكريم ، وسماها فاتحة الكتاب ، وفي ترجيح ماذهبنااليه ، دلائل شرعية ، ليس هذا موضع ذكرها ، تذكرها في كتاب الفقه ، انشاءالله تعالى، واما الحق الذي قسم الصلاة بينه وبين عبده نصفين ، فهو الحق المعبود المعتقد في العقيدة الاسلامته وغيرها ، و ذلك لان الآله الذي في قبلة المصلى، كماقال فاينما تولوا ، هو الذي قسم الصلاة وهو الآله المعتقد وان الله الذي هورب العالمين غير منحصر في قبله المصلى، فانه وهو الآله الدي مولوا فثم وجه الله الهالي و «هو معكم اينماكتم آ» ، فانظر التثليث والفردية في ام الكتاب الذي خص به محمد، صلى الله عليه وسلم ، فان القسم الاول منه يختص بالحق والاخير يختص بالكون او العبد ، وما بينهما مشترك بين الحق والعبد .

قال: «رضى الله عنه» ولما كانت مناجاة يعنى الصلاة فهى ذكر ومن ذكر الحق، فقد جالس الحق، وجالسه الحق، فانه صح فى الخبر الالهى انه

۱ - س۷ه ی

قال: انا جليس من ذكرنى، ومن جالس من ذكره وهود وبصر رأى جليسه، فهذه مشاهدة و رؤية، فان لم يكن ذابصر، لم يره، فمن هنا يعلمالمصلى رتبته، هل يرى الحق هذالرؤية فى الصلاة الملائكات الملائكات للمعلى لله يره، فليعبده بالايمان، فان كان اماماً لعالمه الخاص به وللملائكة المصلين معه، فان كل مصل، فهو الخبر، فقد حصل له رتبة الرسول فى الصلاة، وهى النيابة عن الله، اذا قال: الخبر، فقد حصل له رتبة الرسول فى الصلاة، وهى النيابة عن الله، اذا قال: المحاللة لمن حمده، فيخبر نفسه ومن خلفه، بان الله قد سمعه، فتقول الملائكة والحاضرون: ربنا لك الحمد، فان الله قال على لسان عبده: سمع الله لمن حمده، فانظر علو رتبة الصلاة، والى اين تنتهى بصاحبها، فمن يحصل درجة الردية فى الصلاة، فما بلغ غايتها، ولا كان له فيها قرة عين، لانه لم يرمن يناجيه، فان لم يسمع ما يردالحق عليه فيها، فماهو ممن القى السمع، ومن لم يحضر فيها مع ربه مع كونه لم يسمع ولم ير، فليس بمصل اصلا، ولاهو ممن القى السمع وهو شهيد.

قال العبد: الرؤية والشهود والسماع من العبد المصلى للحق، قديكون ببصر الايمان ، وقديكون بلووية البصرية ، فيتهثل الحق متجلياً مشهوداً له ، قاسماً للصلاة بينه وبين عبده ، وقديجمع هذه كلها للعبد الكامل اوالفرد النادر، وقدينفردكل واحدمنها بواحد واحد منها ، وهكذا في السمع والذي يجمع له بين الكل ، فهو اكمل الكل .

قال: «رضى الله عنه» وما ثم عبادة تمنع من التصرف في غيرها مادامت سوى الصلاة وذكر الله كاكبر ما فيها لما يشتمل عليه من اقوال وافعال، وقد ذكر نا صفة الرجل الكامل في الصلاة في الفتوخات المكية كيف يكون، لان

١ ـ في هذه (ع) .

٢ فمن لم (ع) ٠٤ فيها. خ٠ فصوص ٠

٣\_ الرؤية (ع) ٠

الله يقول: «ان الصلوة تنهي عن الفحشاء و المنكر» لانه شرع للمصلى، ان لاينصرف في غير هذه العبادة مادام فيها، ويقال له مصل، ولذكرالله اكبر، يعنى فيها، اىالذكر الذى يكون منالله، لعبده حين يجيبه في سؤال والثناء عليه، اكبر من ذكر العبد ربه فيها، لإن الكبرياء لله، تعالى، ولذلك، قال : «والله يعلم ما تصنعون» ٢ و قال : «او القبي السمع و هو شهيد» ٣، و القاؤم السمع، هو لما يكون من ذكر الله آياه فيها، ومن ذلك أن الوجود لما كان من حركةمعقولة نقلت العالم من العدم الى الوجود، عمت الصلاة، جميع الحركات وهي ثلاث حركة، مستقيمة وهي حال قيام المصلى، وحركة افقية، وهي حال ركوع المصلي<sup>3</sup>، وحركة منكوسة<sup>٥</sup>، وليس للجماد حركة من ذاته، فاذا يتحرك الإنسان دوريا بالارادة، ولكنه بالطبع يتحرك في نموه على استقامة قامته، والحيوان يتحرك في نشوه بالطبيعة افقياً، والنبات يتحرك بطبيعته منكوساً بالعروق بالإصالة، ثم يتحرك حركة فرعه على عكس حركته الإصلية منكوساً، ايضاً، فيظن ان له حركة مستقيمة، وليس ذلك كذلك، فان حركته الاصلية منكوسة، فان اصله ثابت في الارض، وان كان فرعه في ظاهــر الأرض الى السماء.

ثم اعلم: انالوجود الكونى، لما كان عن حركة معقولة من حقيقة العالم خرجت بها منالعدم العينى الىالشهود الوجودى، فكان حركة الوجود على ثلاثة انحاء منالحركات المعقولة، الاولى: كما مرفى سر الالف، حركة تنزل ونذل منالقوق الىالتحت، وهى حركة منكوسة لايجاد عالم السفل وهو الكون، وحركة منالتحت الى الفوق، وهى حركة مستقيمة، لا يجاد عوالم الاسماء الالهية والنسب، فانها انما توجد بوجود الكون ويندرج

١ و٢ - س ٢٩ ي ٤٤ ٠ ٣ - س ٥٠ ي٥٠٠

٤- هنا فى الفصوص ٨٩٤، اختلاف فيلحظ . ٥- وهى حال السجود (ع).

فيه الحركة المعراجية لايجاد الارواح والانفس والحركة الجمعية لايجاد العالم الانساني الجمعي ،

هذا في صلاة الحق الخصيصة به، وهو التجلى الايجادى، وكذلك في صلاة العبد وهو الوصل والارتباط من قبل العبد بالحق، فتمت بهذا الحركات الثلاث القيام والركوع والسجود ، هذا في افعاله ، وكذلك في اقواله ، كمامتر في الفاتحة فانظر سر الفردية والتثليث سارياً في هذا القسم الاخير الذي به يتم الفردية المحمدية ما اطفيها وما اشرفه لمن عقل .

قال: «رضى الله عنه» وجعلت قرة عين فى الصلاة، ولم ينسب الجعل الى نفسه، فان تجلى الحق للمصلى انما هو راجع اليه، تعالى، لا الى المصلى فانه لولم يذكره بهذه الصفة عن نفسه، لامره بالصلاة على غير تجل منه له، فلما كان ذلك منه بطريق الامتنان، فقال، وجعلت قرة عينى فى الصلاة، وليست الا شاهدة المحبوب التى تقربها عين المحب من الاستقرار، فيستقر العين عند رؤيته، فلا ينظر معه الى شىء غيره فى شىء وفى غير شىء.

يعنى: «رضى الله عنه» فى شىء موجود ، فعلقت المشية بوجوده من قولهم : كلشىء بشيئيته اى بمشيئته ، وغيرشىء مالم يتعلق به المشيئة من النسب ، وقوله: من الاستقرار لطيفة ، وذلك ان العبد، انمايكون قرير العين، اذا شاهد عين حبيبه لقرارعينه بعين الحق حين المشاهدة ، فلايشاهد سواه ، ويفنى هوعن نفسه وعن كل مايسمى سوى الحق فى هذا الشهود ، وعلى هذا القرار يثبت ويقير، بفتح القاف، اذا ابتمج برؤية مايسيّره ، وقريقيّر بكسر القاف ، اذا ثبت، وانمايقيّر عين المحب اذا ثبت لمشاهدته محبوبه ببقاء عين الحق وفناء عين العبد فيه عن حجابية تعين غيريته ، واتحاد بقائه ببقاء الحق، وهذا الشهود، فوق اللقاء المنتظر الموعود ، لان اللقاء يقتضى الاثنينية ، وهذا الشهود يقتضى احدية العين، فافهم .

قال : «رضى الله عنه» ولذلك نهى عن الالتفات في الصلاة فان الالتفات

شيء يختلسه الشيطان من صلاة العبد، فيحرمه مشاهدة محبوبه، بل لوكان محبوب هذا الملتفت ما التفت الى غير قبلته بوجهه.

يعنى : «رضى الله عنه» ان وقع الالتفات بعينه فى جهة القبلة من غير للى لوجهه الى جهة غير القبلة، فان الحق قد يعفو عنه، اذ هو فى قبلته و لم يلتفت معرضاً عن القبلة الى غيرها .

قال: «رضى الله عنه» والانسان يعلم حاله فى نفسه هل هو بهذه المثابة فى هذه العبادة الخاصة ام لا، فان «الانسان على نفسه بصيرة، ولوالقى معاذيره» فهو يعرف كذبه من صدقه فى نفسه، لان الشىء لا يجهل حاله، فان حاله له ذوقى، ثم ان مسمى الصلاة له قسمة اخرى، فانه ، تعالى، امرنا ان نصلى له، واخبرنا انه يصلى علينا فالصلاة منا ومنه، فاذا كان هو المصلى ، فانما يصلى باسمه الاخر، فيتأخر عن وجود العبد، وهو عين الحق الذى يخلقه العبد فى قلبه، بنظره الفكرى او بتقليده، وهو الاله المعتقد، ويتنوع بحسب ما قام بذلك المحل من الاستعداد، كما قال الجنيد «رحمة الله عليه» حين سئل عن المعرفة بالله والعارف، فقال: لون الماء لون انائه، وهو جواب ساد، اخبر عن الأمر بما هو عليه، فهذا هو الله الذى يصلى علينا .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان المصلتى هو التابع للمجلتى، وهو عبارة عن كون التجلى بحسب المتجلى له، فتان تعين الوجود الحق وظهوره فى تجليه انما يكون بحسب خصوص قابليتة المتجلتى له، كما اشار اليه الاستاذ، بقوله: لون الماء انائه، يعنى ليس للحق صورة معينة تسمتى، فتميزه عن صورة اخرى، كالماء لا لون له، ولكن لون الماء يتلون يحسب لون انائه، فان الحق لذاته يقتضى القبول لكل نعت والظهور بكل وصف بحسب الواصف والحاكم والعالم به، فان كان العالم، صاحب اعتقاد جزوى نسبى، ظهر فى معتقده ومن لا حسبان له فى علمه بالله، بحسب عقد معين ولم يتقيد فى

۱ - س۷۵ ی۱ ۱ - ۱۵ ۰

معرفته وشهوده بعقيدة معيَّنة دونغيره، بليكون علمه ومعرفته بالله وشهوده لـــه احاطته بالجميع بحيث لا يشدُّ عنه صورة الاوعنده له وجهحقيقة، وسع الحق وغمره بتجليه وانانيته كماقال «رضى الله عنه»:

عقدالخلايق في الاله عقايداً وانا شهدت جميع مااعتقدوا فذلك هوالعارف العالم التذي لا لون له يخرج الماء الى ذلك اللون ويكسبه ماليس له الا فيه لا في نفسه، وفي قوله: رحمة الله على ان سائله، لم يكن الا صاحب عقد معيَّن، فأجابه الجنيد بجواب كلتى يفيد الكل معرفة بالمعرفة بالله ، فرقاه الى مافوق معتقده فان من كان على ما ذكرنا، لالون له فيظهر الحق بحسه ، كما هو، تعالى، في نفسه، ولقد اشرت الى هذاالمقام بابيات وردت عقيب شهود كلتّى وفناء حقيقي، اتّفق فيعشر ذي الحجّة، خلوت بالحق في بيت الخلوة التي للجنيد، عليه السلام، بمحروسة ادار السلام، وهي كثيرة منها في المقام، شعر:

حرام على عيني معاينة السوى وحيّل دمي اذكان غيرك في عيني لقد كنت عيني حيث كنت ولم اكن وكنت عن الأغيار في عرّة الصون اكن لك عين الكل فيك بلا كوني ولا في هيولي الكل منحصر عيني اناالآن من ماء اناء بلا لون

فكن لك بىلالى كما كنت دائمـــاً فلا این یحوینی ولا کیف حاضری يقولون لونالماء لون انائه

والله الموفيّ المؤبّد للمؤبّد الموفق.

قال: «رضى الله عنه» فاذا صلينا نحن، كان لنا الاسم الآخر، فكنا فيه، كما ذكرناه في حال من له هذا الاسم، فيكون عنده بحسب حالنا فلاينظر الينا ٢ بصورة ماجئنا بها، فان المصلى، هوالمتأخر عن السابق في الحلبة، وذلك لأن مرآةالحق يظهرنا على مانحن عليه، فما نكون عنده الا بحسب حالنا في صلاتنا، ولو كناً فيه بحسبه، فقدكملت صلاتناكصلاة اهل الكمال والرسوخ.

٢\_ الا (ع) .

قال: «رضى الله عنه» فدعلم صلوته وتسبيحه اى رتبته فى التأخر فى عبادة ربه، وتسبيحه الذى يعطيه من التنزيه استعداده، فما من شىء الا وهو يسبح بحمد ربه الحليم الغفور.

يشر: «رضى الله عنه» الى ان للاشياء فى تأخَّر وجودها عن ربها بمظهريًّا تها له او ظهورها فيه، حكمين:

احدهما: ثبوتى والآخر سلبى قو السلبى هو التذى يسلب وينفى به عن الحق ما هى عليه من التقيد والنقايص، ونقايص الكمالات، وهو تنزيهها للحق وتسبيحها من النقايص التى هى عليها .

والحكم الآخر: اثبات الكمالات التي هي عليها للحق على الوجه الاكمل الاليق بجنابه، تعالى، على ما متّر مراراً.

قال: «رضى الله عنه» ولذلك لانفقه تسبيح العالم على التفصيل واحداً واحداً ، وثم قرينة بعود الضمير فيها على العبد المسبح في قوله: «وان من شيء الايسبح بحمده» اي بحمدذلك الشيء، فالضمير الذي في قوله بحمده يعود على الشيء او بالثناء الذي يكون عليه.

يعنى: «رضى الله عنه» لماكان شئ كما ذكرنا مشتملاً على محامد و كمالات خصيصة به، ولا يظهر تلك المحامد على الوجه الذى ظهرت فيه الا منه وبه لا من غيره وفى سواه مستوعباً ايضاً لكمالات يشترك فيها مع غيره، فهو يحمد عين وجوده الظاهر فيه بتلك الكمالات، بل يحمد بوجوده الخاص به عينه الثابتة وحقيقته التنى هذه المحامد نسبها ولو ازمها كانت كامنة في عينها الغيبى، فاظهر ها الوجود الحق لها ووصفها وعرفها بها فيه اوله فاذن لم يحمد كل شئ بذاته ووجوده الا نفسه فاليه يعود الضمير، في قوله: «يسبّع بحمده».

١- وقوله كل قدعلم صلوته وتبيحه (ع) .

۲ ـ مرتبة. خ. فصوص . ۳ ـ س١٧ ي٦ ؟ .

وامتا تسبيحه، وهو تنزيهه عن نقايص كونيّة، يكون بمعنى نفى النقص مطلقاً ، اى كل ماظهر به النقايص النسبيّة المتوهمة ، كمالات حقيّة خفيّة نسبية للوجود والعين بالنسبة الى ذلك، فينزه وجوده وحقيقته جمعاً وفرادى، عمّا توهّمه متوهه النقص فيه، اذ لا نقص الا بالنسبة والاضافة ولكن ظهور الوجود في حقيقة الشي هو كذلك، وذلك درجة او مرتبة لتجليّ الوجود اوظهور تلك العين والحقيقة في الوجود الحق بحسبه كذلك ليس الا على هذا الوجه، ولكن المناظر بنظره الوهمي، يرى ذلك بالنسبة الى ظهور آخر في مظهر ومرآة اخرى، نقصاً، فليس في الوجود نقص حقيقي، بالنسبة والاضافة في وهم المتوهبم او في التحقيق انه لميّاكان للوجود الحق صلاحيّة الظهور بتلك المحامد التي ذلك الشئ عليها، وقبول الظهور لتلك الأعير، و مقتضي عليها، وقبول الظهور لتلك الأحكام التّي توهم النقص من حيث التعين والظهور ذاتيّاً، كانت المحامد والمذام المتوهبمة عائدة على الوجود الحق بالاصالة في الحقيقة، فاحتمل الضمير في قوله: «يسبح بحمده!» الوجهين معاً ، فافهم .

قال: «رضى الله عنه» كما قلنا فى المعتقد، انه انما يثنى على الأله الذى فى معتقده و ربط به نفسه، وماكان من عمل، فهو راجع اليه فما اثنى الأعلى نفسه، فانه من مدح الصنعه فانما يمدح الصانع، بلاشك، فان حسنها راجع الى صانعها، واله المعتقد مصنوع للناظر فيه، فهو صنعته، فثناؤه على ما اعتقده ثناؤه على نفسه، ولهذا يذم معتقد غيره، ولوانصف، لم يكن له ذلك، الا ان صاحب هذا المعبود الخاص جاهل بلاشك فى ذلك، لاعتراضه على غيره، فما اعتقده فى الله، اذلوعرف ما قال الجنيد: «لون الماءلون انائه» لسلم كل تنى اعتقاد ما اعتقده وعرف الله فى كل صورة و كل معتقد يشير: «رضى الله عنه» الى ان الضمير فى قوله: بحمده من وان من شئ الاويسبح يشير: «رضى الله عنه» الى ان الضمير فى قوله: بحمده من وان من شئ الاويسبح

بحمده ، الراجع الى المسبح المعتقد، لايصلح ان يكون راجعاً الى الله الامن حيث

١٧ ١٥ ١٥ ٠ ٢ وعدم حسنها (ع) ٠ ٣ لكل (ع) ٠

الوحه المحقق الذي ذكرنا، لا إلى مااعتقده، فانصورة معتقده مصنوعة له ومخلوقة له كذلك ، وليست لموجد الأشياء الذي يجبله التسبيح ، فانالله اخبرعن نفسه بانه «سيحانه ، وتعالى عمايصفون ١» فانكل معتقد بعقد خاص، فانما يصفه بصفة كمال هو عليه ، لاغير ، اذلا بعرف غير ذلك الوصف ، واخير انه «لا يحيطون به علماً أ» وكل ذي اعتقاد ، فانه محيط بصورة معتقده ، واخبر، تعالى ابضاً في كتابه الذي «لايأتيه الباطل من بين بديه ولامن خلفه أي على خلاف ماهو عليه معتقده ، وذلك لان المنزه بالتنزيه العقلى صورفي اعتقاده صورة ليست بجسم ولاجوهر ولاعرض ولاكذا ولا كذا ، وكذلك المشيَّه ، حصره فيماشبَّهه به ، وهو محيط بماصورة ، لانَّه مصنوعه وصورة معتقد كل منهما محدودة بمايياين الآخر وبتميزعنه ، وكلمتميز عن غيره متناهي الحدود الى ذلك الغيرومحدود بمابه يخصص ويميز ، فالآلهالذي يعبده فىزعمه هوما صنعه فىخياله ووهمه ، فماحمده به يرجع اليه ، فماحمدالانفسه ،لانه موجد تلك الصورة الذهنية في ذهنه ، فماسبح الله الذي له مافي السماوات ومافي الارض، فانه غيرمحدود بحد ولامحصور فيحكم ولامحاط به عقلا فانه هوالميحط بالعقل وبكل شي بالذات ، احاطة ذاتية ، كماعلمت ، فسبحانه وتعالى عمايقولون علوا كبيرا.

قال: «رضى الله عنه» فهوظان ليس بعالم، فلذلك قال: «انا عند ظن عبدى بي» اى لااظهر له الا فى صورة معتقده، فان شاء اطلق، وان شاء قيد، فالهالمعتقدات يأخذه الحدود، وهو الاله الذى وسعه قلب عبده، فان الاله المطلق لايسعه شيء، لانه، عين الاشياء وعين نفسه، والشيء لايقال فيه: يسع نفسه ولا لايسعها، فافهم (١).

۱ - س ۲ ی ۱۰۰ د ۲ - س ۲۰ ی ۱۰۹ د

٣- س١٤ ي٢٤٠

<sup>(</sup>١) : والله تقول الحق وهو بهدى السيل .

يشير: «رضى الله عنه» الى ان الاحدية الذاتية يستهلك مايسمتى غيره ، فماثم الاهوهو ، حتى ان الاحدية ، ليست نعتاله ، بل الاحدية في هذا المقام عين الواحد الاحد ، فلااثنينية ، فماثم من يسعه سواه ، فآلهة الاعتقادات صوروهمية تعقلها المعتقدون من حيث اعتقادكل معتقد على التعين، يخالف اعتقاد مخالفه ، وقدميتزكل منهم معتقده عن معتقد مخالفه، فحدده بما به ميزه وعقده وحصر الحق الذى في زعمه في صورة اعتقاده وعقد عليه عقده واعتقد عقيدة وانكر الحق الذى في معتقد غيره ، وجحد ، لكن الله الواحد الاحد محيط بكل ما توحيد فتأحيد ، ومات عدد فتحدد، لا يقدح في احديته كثرة ما يتعدد في مراتب العدد ولا في اطلاقه تقيد ما تعين و تقيد ، فتحدد، في تنوع التجلى من ينبوع تعيناته في منصات تجلياته ومجالى تعيناته بحسب خصوصيات شئون ذاته ، في قبل كل ذلك لنفسه من نفسه باقتضاء له ذاتى فوسع الكل، فالذى وسعه قلب عبده هو الآله الذى اعتقده فوسع قلبه وملأه ، فلا يسعه الكل ، فالذى وسعه قلب عبده هو الآله الذى اعتقده فوسع قلبه وملأه ، فلا يسعه على هن ه.

ولكن هيهنا تحقيقاً لمن آتاه الله نظراً دقيقاً ولطفاً في الادر الله وتدقيقا ، وهو ان الله لماكان بوجوده عين ماظهروعين مابطن واستتر، فهذه الصور الاعتقادية، تكون من جملة ظهوراته وتعيناته في مراتب الاذهان والاوهام والافهام والبصائر والعقول والقلوب والشهود، والوجود ، فقد وسع الحق هذه الصوركلها ، فانها صورة في تلك المرات الحضيصته بها .

ولايقال: انه من حيث ظهوره في صورة عين ماظهر بصورة اخرى ، فائه من حيث ظهوره في صورة مامتعين فيها بحسبها محدود بحدها .

ولايقال ايضاً: انه من كونه عين الكل هوفيها هذا على التعين ، فتان هذا هذا لأغير ليس ذاك وهوعين الكل والكل صورته وهوهوية الكل، فمن لم يحصره فى صورة معينة دون غيره ، فقدعرف الحق على ماهوعليه فى نفسه ، فائه فى نفسه مطلق عن كل قيد وحصر، وهو المحيط الغير المحاط ، من كونه هو هو هو هو الاول والآخر

والظاهر والباطن وماثئم الاظاهر اوباطن اواول اوآخر، فمن كونه عيناً في غيب عينه باطن اول لااطلاع عليه من هذا الوجه اصلا ورأساً وهومن كونه عين ماظهرمن كل صورة حسيئة جسميئة طبيعية اوعنصرية اوغير حسية بل عقلية ، اووهمية ، اوخيالية عين الكل من غير حصر في صورة مامئنها على التعين ولافي الجميع ولافي الاطلاق عن الجمع والجميع وعن كل قيد وحصر .

وقوله: «رضى الله عنه» الذي وسعه القلب هو الآله المعتقد، يريد بذلك الاعتقادات الجزوية التقييدية من تنزيه اوتشبيه اوغيرذلك سوىالذى وسعه قلب الكامل، فان قلب الانسان الكامل المشاهد للامرعلى ماهوعليه في نفسه منقلب مع الحق اوله في صور شئونه الذاتية ابداً دائماً، فهو مطلق الاقيدله في عقد ، فماله معتقد معين، لحصرالحق فيه ولايكون صوراعتقادية ، بلهو معالحق فيصور شئونهالتي فيه يتقلب ويتحول فيها لمقتضى ذاته ، وقدوسعه ، لأن قلبه احدية جمع جميع الشئون الذاتية ، وهوعين الاعيان الغيبيَّة العينيَّة ، وهوقلب الوجود ولاالشاهد والمشهود والشهود، لانه صورةالتعين الاول الذاتي، وهوقلب الحق المطلق والخلق المقيد ، فافهم ، انكان لك قلب يسع الحق على ماهو عليه الحق في نفسه ، والافالق السمع الى الحق الذي انزل القرآن على رسوله ، ونطق على لسان هذا الرسول بالحق، فاته «ماينطق عن الهوى ان هو الاوحى يوحى " فليؤمن بما انزل الله من الكتاب كله وبجميع مانطق به على السنته انبيائه ورسله واوليائه ، منغير تأويل نفسي اوتحكيم عقلی ورأی من عنده ظَّنی اوحدسی اوعلمی فیزعمه فکری ، فعساه یکون من اهل النجاة والرشاد والسداد ، والله ولى التوفيق والارشاد والاسعاد واهب الاستعداد الدالآباد.

والحمدلله الاول الآخر الباطن الظاهر، منتهى الاعداد ومبلغ الامداد ومداد الامداد وغاية الدهور والاماد ، ملاالسماوات والارضين ومايينهما وما فوقهما وما

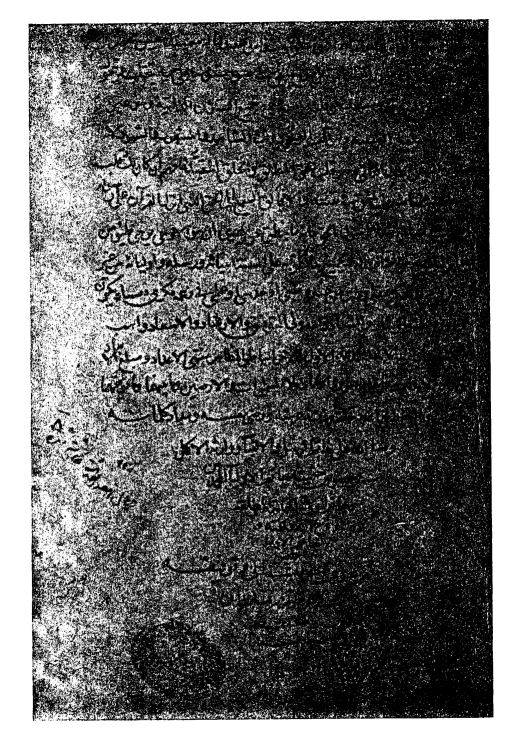
۱ - ۳۵ م۳ - ۱

تحتهما وما احاط بهما ، عدد خلقه وزنة عرشه ورضى نفسه ومداد كلماته .

وصلتى الله على خاتم الرسل والانبياء ووارثه الاكمل فى خصوص ختميته خاتم الاولياء المحمديين وخاتم الولاية العامة المطلقة ، روح الله وكلمته وخاتم الاولياء اجمعين ، والحمدلله ربالعالمين وصلاته وسلامه على محمد وآله احمعين الطيبئين الطاهرين .

تُتَم بِتُوفِيق الله في او ائل ذي القعدة الحرام لسنة خمس وسبعين وثما نمأة الهجريه ٥٧٥ اللهم اغفر وارحم لكاتبه ولجميع المومنين آمين

واما ورجلت لاقداء وشتر فالمستدعون واكذرن مورا عشار دراره وبحي فصوليسور وزاوي ديخة ل مهالمنطخ الاوقال والمعادد والم اراك زبر مكالاعاة الحبيات المادية ولك الشاهان والمترود والشركال وعورة المعولة الناق ومعتلب للت الطلق وللعث التي والمات للت مسولان على المرملة للعن فالنسطة والأفال المعلالة الذي أذل التران على بسراد ولطن على ان على الدين المكافات اشطف على النعكال فعرالادع بدوع العام الما از السن المنات كارنجه بالطن مع السيد الباري مارييا منهر تاديا شي المير مناور الواقع والمالية ادع فردو مكرى فضاء كمرك من المراجعة والمعادة والسواد والده وني الترقبت والارساد والاسعادة الاستعاداب الاياد وكلت ريس الاول الإعرافيا طاي المناطق الأست مستى الاعداد وسبلم الاماد وبعاد المماد وغام الامعاد الاياد ماله السمرات والارضب ومامتهما ومافي فتها وماعشه الماطها عددخلقروز ندع بتدريف لانسيوا كالة وسير الله على الرسايد الابتياد وارت الد حصور وتهديدتهام الاولهاد المحدوب والألطا الملنة روم الله وكان وعام الديب التحيير والما ولتراته رسالعالمن وستوجه والمالا 



نمونهٔ صفحهٔ آخر نسخهٔ کتابخانهٔ سازمان مرکزی دانشگاه تهران



## SHARH FUŞÜŞ AL-HIKAM

( A Commentary of Ibn al- Arabī's Fuṣūṣ al-Ḥikam )

By **Mu**ʻayyid al-Dīn Jandī

Edited by Sayyid Jalal al-Din Āshtiyānī

In Co-operation with
Ghulam Husayn Ibrahimi Dinani